opusdei.org

Viaje apostolico del
Papa Francisco a
Kazajistan

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostolico
a Kazajistan (13-15 de
septiembre de 2022).

16/09/2022

El Papa Francisco ha definido su
viaje a Kazajistan para participar en
el Congreso de Lideres de las
Religiones del Mundo como una
"peregrinacion de didlogo y de paz",



y pidio la oracion de los fieles para
que le acomparfien en su viaje.

Enlace relacionado: historias de
personas del Opus Dei en Kazajistan

Martes, 13 de septiembre de 2022

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en la "Sala de Conciertos

Qazaq"

Miércoles, 14 de septiembre de
2022

- Apertura de la sesion plenaria del
VII Congreso de Lideres de Religiones
Mundiales y Tradicionales en el
Palacio de la Independencia

- Santa Misa en la Plaza de la
Exposicion

Jueves, 15 de septiembre de 2022

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, didconos, consagrados,


https://opusdei.org/es-es/tag/kazajistan/
https://opusdei.org/es-es/tag/kazajistan/

seminaristas y agentes pastorales en
la Catedral de Nuestra Sefiora del
Perpetuo Socorro

- Lectura de la Declaracion final y
clausura del Congreso en el Palacio
de la Independencia

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en la "Sala de
Conciertos Qazaq"

Serior Presidente de la Republica,

distinguidos miembros del Gobierno
y del Cuerpo diplomatico,

ilustres Autoridades religiosas y
civiles,

insignes Representantes de la
sociedad civil y del mundo de la
cultura,



sefioras y sefiores:

Los saludo cordialmente, agradecido
por las palabras que me ha dirigido
el sefior Presidente. Estoy honrado
de estar aqui con ustedes, en esta
tierra tan extensa como antigua, a la
que vengo como peregrino de paz, en
busca de didlogo y unidad. Nuestro
mundo lo necesita con urgencia,
necesita volver a encontrar la
armonia. Armonia que en este pais
puede estar bien representada por
un instrumento musical tradicional y
caracteristico, del que me han
hablado: el dombra. Este constituye
un emblema cultural y uno de los
simbolos mas importantes de
Kazajistan, tanto que recientemente
se le dedico una jornada especifica.
Quisiera asumir el dombra como
elemento en torno al cual articular lo
que deseo compartir con ustedes.

Preparandome para este viaje supe
que algunos modelos del dombra ya



se utilizaban en la época medieval y
que éste, a lo largo de los siglos,
acompafd con musica los relatos de
sagas y obras poéticas, uniendo el
pasado y el presente. Simbolo de
continuidad en la diversidad,
acompasa por tanto la memoria del
Pais, y evoca asi la importancia,
frente a los rapidos cambios
econdmicos y sociales en curso, de no
descuidar los vinculos con la vida de
quienes nos han precedido, también
por medio de esas tradiciones que
permiten atesorar el pasadoy
valorar cuanto se ha recibido como
herencia. Pienso, por ejemplo, en la
hermosa costumbre aqui extendida
de hornear, el viernes por la
mafana, siete panes en honor de los
antepasados.

La memoria de Kazajistan, que el
Papa Juan Pablo II al venir aqui
como peregrino definio «tierra de
martires y creyentes, tierra de
deportados y héroes, tierra de


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html

pensadores y artistas» (Discurso
durante la ceremonia de bienvenida,
22.9.2001), lleva impresa una
gloriosa historia de cultura,
humanidad y sufrimiento. ;Cémo no
recordar, en particular, los campos
de prisioneros y las deportaciones en
masa que han visto a tantas
poblaciones oprimidas en las
ciudades y en las vastas estepas de
estas regiones? Pero los kazajos no se
dejaron cautivar por esos atropellos;
y de la memoria de la reclusion
florecid la atencion por la inclusion.
Que, en esta tierra, transitada desde
la antigiiedad por grandes
movimientos de pueblos, el recuerdo
del sufrimiento y de las pruebas
experimentadas sea un bagaje
indispensable para encaminarse
hacia el futuro poniendo en primer
lugar la dignidad del hombre, de
todo hombre, y de todo grupo étnico,
social y religioso.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html

Volvamos al dombra. Este se utiliza
tocando sus dos cuerdas. También
Kazajistan esta caracterizado por la
capacidad de proceder creando
armonia entre “dos cuerdas
paralelas”, las temperaturas tan
rigurosas en invierno como elevadas
en verano; la tradicion y el progreso,
simbolizadas por el encuentro de
ciudades histdricas con otras
modernas, como esta capital. Sobre
todo, resuenan en el pais las notas de
dos almas, la asiatica y la europea,
que tienen una permanente «mision
de conexion entre dos

continentes» (fd., Discurso a los
jovenes, 23.9.2001); «<un puente entre
Europa y Asia», un «eslabén de unién
entre Oriente y Occidente» (Id.,
Discurso en la ceremonia de
despedida, 25.9.2001). Las cuerdas
del dombra resuenan habitualmente
junto a otros instrumentos de arco
tipicos de estos lugares. La armonia
madura y crece en el conjunto, en la
coralidad que hace armoniosa la vida


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010923_kazakhstan-astana-youth.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010923_kazakhstan-astana-youth.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010925_departure-astana.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010925_departure-astana.html

social. «La fuente del éxito es la
unidad», recita un hermoso
proverbio local. Si eso vale en todas
partes, aqui de modo particular.
Alrededor de ciento cincuenta
grupos étnicos y mas de ochenta
lenguas presentes en el pais, con
historias, tradiciones culturales y
religiosas variadas, componen una
sinfonia extraordinaria y hacen de
Kazajistan un taller multiétnico,
multicultural y multirreligioso unico,
revelando su vocacion peculiar, la de
ser pais del encuentro.

Estoy aqui para subrayar la
importancia y la urgencia de dicho
aspecto, al que las religiones estan
llamadas a contribuir de modo
particular; por eso tendré el honor de
participar en el séptimo Congreso de
Lideres de las Religiones mundiales y
tradicionales. Oportunamente la
Constitucion de Kazajistan, al
definirlo laico, prevé la libertad de
religion y de credo. Una laicidad



sana, que reconozca el rol valioso e
insustituible de la religion y se
contraponga el extremismo que la
corroe, representa una condicion
esencial para el trato equitativo de
cada ciudadano, ademas de
favorecer el sentido de pertenencia
al pais por parte de todos sus
elementos étnicos, linguisticos,
culturales y religiosos. Las religiones,
en efecto, mientras desarrollan el rol
insustituible de buscar y dar
testimonio del Absoluto, necesitan la
libertad de expresion. Y, por tanto, la
libertad religiosa constituye el mejor
cauce para la convivencia civil.

Se trata de una necesidad grabada en
el nombre de este pueblo, en la
palabra “kazajo”, que evoca
precisamente el caminar libre e
independiente. La tutela de la
libertad, aspiracion inscrita en el
corazon de todo hombre, tinica
condicion para que el encuentro
entre las personas y los grupos sea



real y no artificial, se traduce en la
sociedad civil principalmente por
medio del reconocimiento de los
derechos, acompariados de los
deberes. Desde este punto de vista,
quisiera expresar aprecio por la
afirmacion del valor de la vida
humana mediante la abolicién de la
pena de muerte, en nombre del
derecho de todo ser humano a la
esperanza. Junto a eso, es importante
garantizar la libertad de
pensamiento, de conciencia y de
expresion, para dar espacio al rol
unico y equitativo que cada uno
ocupa en el conjunto.

También en esto el dombra puede
sernos de estimulo, ya que es
principalmente un instrumento
musical popular y, en cuanto tal,
comunica la belleza de conservar el
genio y la vivacidad de un pueblo.
Eso es lo que se confia en primer
lugar a las autoridades civiles,
primeras responsables en la



promocion del bien comun, y se
realiza de modo especial en el apoyo
a la democracia, que constituye la
forma mas adecuada para que el
poder se traduzca en servicio a favor
de todo el pueblo y no sélo de unos
pocos. Sé que se ha comenzado,
sobre todo en los ultimos meses, un
proceso de democratizacion dirigido
a reforzar las competencias del
Parlamento y de las Autoridades
locales y, en términos mas generales,
una mayor distribucion del poder. Se
trata de un camino meritorio y
exigente que, ciertamente, no es
breve y que requiere proseguir hacia
la meta sin volverse atras. En efecto,
la confianza en quien gobierna
aumenta cuando las promesas no
terminan siendo instrumentales, sino
que se cumplen efectivamente.

Es necesario —en todas partes— que
la democracia y la modernizaciéon no
se queden solo en palabras, sino que
confluyan en un servicio concreto al



pueblo: una buena politica hecha de
escucha de la gente y de respuestas a
sus necesidades legitimas, de una
constante implicacion de la sociedad
civil y de las organizaciones no
gubernamentales y humanitarias,
con una atencion particular respecto
a los trabajadores, los jovenes y los
sectores mas débiles. Y también —
todos los paises del mundo lo
necesitan— medidas para luchar
contra la corrupcion. Este estilo
politico realmente democratico es la
respuesta mas eficaz a posibles
extremismos, personalismos y
populismos, que amenazan la
estabilidad y el bienestar de los
pueblos. Pienso también en la
necesidad de una cierta seguridad
econdmica, que aqui al inicio del afio
ha sido pedida en regiones donde, no
obstante los ingentes recursos
energéticos, se advierten diversas
dificultades. Es un desafio que atafie
no solo a Kazajistan, sino al mundo
entero, cuyo desarrollo integral esta



secuestrado por una injusticia
difundida, que provoca una
distribucion desigual de los recursos.
Y es tarea del Estado, pero también
del sector privado, tratar a todos los
integrantes de la poblacion con
justicia y paridad de derechos y
deberes, y promover el desarrollo
economico no en razon de las
ganancias de unos pocos, sino de la
dignidad de cada trabajador.

Volvemos por ultima vez al dombra
—diran que este Papa es musico—.
Este une a Kazajistan con diversos
paises de la region y contribuye a
difundir la cultura en el mundo.
Espero que, del mismo modo, el
nombre de este gran pais siga siendo
sindnimo de armonia y de paz.
Kazajistan se configura como
encrucijada de importantes
intersecciones geopoliticas; 1o que le
da, por tanto, un rol fundamental en
la atenuacion de los conflictos. Juan
Pablo IT vino aqui a sembrar



esperanza, inmediatamente después
de los tragicos atentados del 2001. Yo
llego aqui mientras esta en curso la
insensata y tragica guerra originada
por la invasion de Ucrania, mientras
otros enfrentamientos y amenazas

de conflictos ponen en peligro
nuestra época. Vengo para amplificar
el grito de tantos que imploran la
paz, camino de desarrollo esencial
para nuestro mundo globalizado. Y la
paz es esto, una via de desarrollo
esencial para nuestro mundo
globalizado.

Por lo tanto, es cada vez mas
apremiante la necesidad de extender
el compromiso diplomatico en favor
del didlogo y del encuentro, porque
el problema de algunos es hoy
problema de todos, y quien ostenta
mas poder en el mundo tiene mas
responsabilidad respecto a los
demas, especialmente a los paises
mas expuestos a las crisis causadas
por la légica del conflicto. Esto es a lo



que se deberia mirar, no solo a los
intereses que redundan en beneficio
propio. Es la hora de evitar la
intensificacion de rivalidades y el
fortalecimiento de bloques
contrapuestos. Necesitamos lideres
que, a nivel internacional, permitan
a los pueblos entenderse y dialogar, y
generen un nuevo “espiritu de
Helsinki”, la voluntad de reforzar el
multilateralismo, de construir un
mundo mas estable y pacifico
pensando en las nuevas
generaciones. Y para hacer esto es
necesario la comprension, la
paciencia y el didlogo con todos.
Repito, con todos.

Pensando precisamente en el
compromiso global por la paz,
expreso mi gran estima por la
renuncia a los armamentos
nucleares que este pais ha
emprendido con decision; asi como
por el desarrollo de politicas
energéticas y ambientales centradas



en la descarbonizacion y la inversion
en fuentes renovables, que la
Exposicion internacional de cinco
afos atras puso de relieve. Junto a la
atencion por el dialogo interreligioso,
son semillas concretas de esperanza
plantadas en el terreno comun de la
humanidad, que a nosotros nos
corresponde cultivar para las
generaciones venideras; para los
jovenes, cuyos deseos es necesario
considerar para tomar las decisiones
de hoy y de mafiana. La Santa Sede
esta cerca de ustedes en este
itinerario; inmediatamente después
de la independencia del pais, hace
treinta anos, se establecieron las
relaciones diplomaticas, y estoy
contento de visitar el pais en la
proximidad de este aniversario.
Aseguro que los catolicos, presentes
en Asia central desde tiempos
antiguos, desean seguir
testimoniando el espiritu de apertura
y didlogo respetuoso que distingue



esta tierra. Y 1o hacen sin espiritu de
proselitismo.

Sefior Presidente, queridos amigos,
les agradezco la acogida que me han
dispensado y que revela su bien
conocido sentido de hospitalidad,
ademas de tener la oportunidad de
vivir estos dias de didlogo fraterno
junto a los lideres de muchas
religiones. Que el Altisimo bendiga la
vocacion de paz y unidad de
Kazajistan, pais del encuentro. A
ustedes, que tienen la
responsabilidad prioritaria del bien
comun, y a cada uno de los
habitantes de este pais, les expreso
mi alegria por estar aquiy la
voluntad de acompaiiar con la
oracion y la cercania todo esfuerzo
por un futuro prospero y armonioso
de este gran pais. Ragmét! [jGracias!]
iQue Dios bendiga Kazajistan!

Apertura de la sesion plenaria del
VII Congreso de Lideres de



Religiones Mundiales y
Tradicionales en el Palacio de la
Independencia

Hermanos y hermanas:

Permitanme que me dirija a ustedes
con estas palabras directas y
familiares: hermanos y hermanas.
De esta manera deseo saludarlos,
Lideres religiosos y Autoridades,
miembros del Cuerpo diplomatico y
de las Organizaciones
internacionales, Representantes de
instituciones académicas y
culturales, de la sociedad civil y de
diversas organizaciones no
gubernamentales, en nombre de esa
fraternidad que nos une a todos,
como hijos e hijas del mismo cielo.

Ante el misterio del infinito que nos
sobrepasa y nos atrae, las religiones
nos recuerdan que somos criaturas;
no somos omnipotentes, sino
mujeres y hombres en camino hacia
la misma meta celestial. La condicion



de criaturas que compartimos
instaura asi una comunion, una
auténtica fraternidad. Nos recuerda
que el sentido de la vida no puede
reducirse a nuestros intereses
personales, sino que se inscribe en la
hermandad que nos caracteriza. Solo
crecemos con los demads y gracias a
los demas. Queridos Lideres y
Representantes de las religiones
mundiales y tradicionales, nos
encontramos en una tierra transitada
a lo largo de los siglos por grandes
caravanas. En estos lugares, también
por medio de la antigua ruta de la
seda, se han entretejido muchas
historias, ideas, creencias y
esperanzas. Que Kazajistan pueda
ser una vez mas tierra de encuentro
entre quienes estan distanciados.
Que pueda abrir una nueva ruta de
encuentro, basada en las relaciones
humanas: el respeto, la honestidad
del didlogo, el valor imprescindible
de cada uno, la colaboracion; un



camino para recorrer juntos hacia la
paz.

Ayer tomé prestada la imagen del
dombra; quisiera hoy asociar al
instrumento musical una voz, la del
poeta mas célebre del pais, padre de
su literatura moderna, el educador y
compositor que a menudo se
representa precisamente junto al
dombra. Abai (1845-1904), como se lo
conoce popularmente, nos ha dejado
escritos impregnados de religiosidad,
en los que se refleja 1o mejor del
espiritu de este pueblo, una
sapiencia armoniosa, que desea la
paz y la busca interrogandose con
humildad, anhelando una sabiduria
digna del hombre, nunca encerrada
en visiones limitadas y estrechas,
sino dispuesta a dejarse inspirar por
multiples experiencias. Abai nos
provoca con una pregunta
imperecedera: «;Cudl es la belleza de
la vida, si no se va en

profundidad?» (Poesia, 1898). Otro



poeta se preguntaba el sentido de la
existencia, poniendo en labios de un
pastor de estas inconmensurables
tierras de Asia una pregunta
igualmente esencial: «;Adonde
tiende este vagar mio, tan breve?» (G.
Leopardi, Canto nocturno de un
pastor errante de Asia). Interrogantes
como este son los que suscitan la
necesidad de la religion, y nos
recuerdan que nosotros seres
humanos no existimos para
satisfacer intereses terrenos y para
establecer relaciones de naturaleza
meramente economica, sino para
caminar juntos, como peregrinos con
la mirada dirigida al cielo.
Necesitamos encontrar un sentido a
las preguntas ultimas, cultivar la
espiritualidad; necesitamos, decia
Abai, mantener «despierta el alma 'y
clara la mente» (Palabra 6).

Hermanos y hermanas, el mundo
espera de nosotros el ejemplo de
almas despiertas y de mentes claras,



espera una religiosidad auténtica. Ha
llegado la hora de despertarse de ese
fundamentalismo que contamina y
corroe todo credo, la hora de hacer
que el corazon se vuelva
transparente y compasivo. Pero
también es la hora de dejar solo a los
libros de historia los discursos que,
por demasiado tiempo, aqui y en
otros sitios, han inculcado sospechas
y desprecio respecto a la religion,
como si fuera un factor de
desestabilizacion de la sociedad
moderna. En este lugar es bien
conocida la herencia del ateismo de
Estado, impuesto por decenios, esa
mentalidad opresora y sofocante por
la cual el simple uso de la palabra
“religion” era incomodo. En realidad,
las religiones no son un problema,
sino parte de la solucidn para una
convivencia mas armoniosa. La
busqueda de la trascendencia y el
valor sagrado de la fraternidad
pueden, en efecto, inspirar e
iluminar las decisiones a tomar en el



contexto de las crisis geopoliticas,
sociales, econdmicas y ecoldgicas —
pero, en la raiz, espirituales— que
atraviesan muchas instituciones en
la actualidad, también las
democracias, poniendo en peligro la
seguridad y la concordia entre los
pueblos. Por tanto, necesitamos la
religion para responder a la sed de
paz del mundo y a la sed de infinito
que habita en el corazon de todo
hombre.

Por eso, una condicion esencial para
un desarrollo verdaderamente
humano e integral es la libertad
religiosa. Hermanos, hermanas,
somos criaturas libres. Nuestro
Creador se ha “hecho a un lado por
nosotros”, ha “limitado” su libertad
absoluta —por asi decirlo— para
hacer también de nosotros unas
criaturas libres. ¢ Como podemos
entonces obligar a algunos hermanos
en su nombre? «Mientras creemos y
adoramos —ensefiaba Abai—, no



debemos decir que podemos obligar
a los demads a creer y

adorar» (Palabra 45). La libertad
religiosa es un derecho fundamental,
primario e inalienable, que es
necesario promover en todas partes
y que no puede limitarse unicamente
a la libertad de culto. De hecho, es un
derecho de toda persona dar
testimonio publico de la propia fe;
proponerla sin imponerla nunca. Es
la buena practica del anuncio,
diferente del proselitismo y del
adoctrinamiento, de los que todos
estan llamados a mantener distancia.
Relegar a la esfera de lo privado el
credo mas importante de la vida
privaria a la sociedad de una riqueza
inmensa; favorecer, por el contrario,
ambientes donde se respire una
respetuosa convivencia de las
diversidades religiosas, étnicas y
culturales es el mejor modo para
valorar las caracteristicas especificas
de cada uno, de unir a los seres
humanos sin uniformarlos, de



promover sus aspiraciones mas altas
sin cortar su impulso.

Por tanto, he aqui el valor actual,
junto al valor inmortal de la religion,
que Kazajistdn promueve
admirablemente, acogiendo desde
hace una veintena de afios este
Congreso de relevancia mundial. La
presente edicion nos lleva a
reflexionar sobre nuestro rol en el
desarrollo espiritual y social de la
humanidad durante el periodo
pospandémico.

La pandemia, entre vulnerabilidad y
cuidados, representa el primero de
cuatro desafios globales que quisiera
indicar y que llaman a todos —
aunque de manera especial a las
religiones— a una mayor unidad de
propdasitos. El Covid-19 nos ha puesto
a todos en igualdad de condiciones.
Nos ha hecho entender que, como
decia Abai, «no somos demiurgos,
sino mortales» (ibid.). Todos nos



hemos sentido fragiles, todos
necesitados de asistencia; ninguno
plenamente autonomo, ninguno
completamente autosuficiente. Pero
ahora no podemos dilapidar la
necesidad de solidaridad que hemos
percibido siguiendo adelante como si
no hubiera ocurrido nada, sin
dejarnos interpelar por la exigencia
de afrontar juntos las urgencias que
conciernen a todos. Las religiones no
deben ser indiferentes a esto; estan
llamadas a ir al frente, a ser
promotoras de unidad ante las
pruebas que amenazan con dividir
aun mas la familia humana.

Especificamente, nos corresponde a
nosotros, que creemos en la
Divinidad, ayudar a los hermanos y
las hermanas de nuestra época a no
olvidar la vulnerabilidad que nos
caracteriza, a no caer en falsas
presunciones de omnipotencia
suscitadas por los progresos técnicos
y econdmicos, que en si mismos no



bastan; a no dejarse enredar por los
lazos del beneficio y la ganancia,
como si fueran los remedios a todos
los males; a no secundar un
desarrollo insostenible que no
respete los limites impuestos por la
creacion; a no dejarse anestesiar por
el consumismo que aturde, porque
los bienes son para el hombre y no el
hombre para los bienes. Es decir que
nuestra comun vulnerabilidad, que
se manifesto durante la pandemia,
deberia estimularnos a no seguir
adelante como antes, sino con mayor
humildad y amplitud de miras.

Los creyentes en la pospandemia,
ademas de sensibilizarse sobre
nuestra fragilidad y responsabilidad,
estan llamados al cuidado; a hacerse
cargo de la humanidad en todas sus
dimensiones, volviéndose artesanos
de comunion —repito la palabra,
artesanos de comunion—, testigos de
una colaboracion que supere los
cercos de las propias pertenencias



comunitarias, étnicas, nacionalesy
religiosas. Pero, ;cOmo emprender
una mision tan ardua? ¢Por donde
comenzar? Por escuchar a los mas
débiles, por dar voz a los mas
fragiles, por hacerse eco de una
solidaridad global que, en primer
lugar, se refiera a ellos, a los pobres,
a los necesitados que mas han
sufrido la pandemia, la cual ha hecho
emerger prepotentemente la
iniquidad de las desigualdades en el
planeta. jCuantos, todavia hoy, no
tienen facil acceso a las vacunas!
jCuantos! Estamos de su parte, no de
la parte del que tiene mas y da
menos; seamos conciencias
proféticas y valientes, hagamonos
projimos a todos, pero especialmente
a los tantos olvidados de hoy, a los
marginados, a los sectores mas
débiles y pobres de la sociedad, a
aquellos que sufren a escondidas y
en silencio, lejos de los reflectores. Lo
que les propongo no es sélo un
camino para ser mas sensibles y



solidarios, sino un itinerario de
sanacion para nuestra sociedad. Si,
porque es precisamente la indigencia
la que permite que se propaguen las
epidemias y otros grandes males que
prosperan en el ambito de las
necesidades y las desigualdades. El
mayor factor de riesgo de nuestro
tiempo sigue siendo la pobreza. A
este respecto, Abai se preguntaba
sabiamente: «Los que tienen hambre,
ipueden conservar una mente clara
[...] y mostrar diligencia en el
aprendizaje? Pobreza y litigios [...]
generan [...] violencia y

avidez» (Palabra 25). Mientras sigan
haciendo estragos la desigualdad y
las injusticias, no cesaran virus
peores que el Covid: los del odio, la
violencia y el terrorismo.

Y esto nos lleva al segundo desafio
global que interpela de modo
particular a los creyentes: el desafio
de la paz. En las ultimas décadas, el
dialogo entre los responsables de las



religiones se ha centrado sobre todo
en esta tematica. Sin embargo, vemos
que nuestros dias estan aun
marcados por el flagelo de la guerra,
por un clima de discusiones
exasperadas, por la incapacidad de
dar un paso atras y tender la mano al
otro. Se necesita un sacudon y se
necesita, hermanos y hermanas, que
venga de nosotros. Si el Creador, a
quien dedicamos la existencia, ha
dado origen a la vida humana, ¢{como
podemos nosotros, que nos
profesamos creyentes, consentir que
ésta sea destruida? Y, ;como
podemos pensar que los hombres de
nuestro tiempo —muchos de los
cuales viven como si Dios no
existiera— estén motivados a
comprometerse en un didlogo
respetuoso y responsable, si las
grandes religiones, que constituyen
el alma de tantas culturas y
tradiciones, no se comprometen
activamente por la paz?



Recordando los horrores y los
errores del pasado, unamos los
esfuerzos, para que nunca mas el
Omnipotente se vuelva rehén de la
voluntad de poder humano. Abai
recuerda que “aquel que permite el
mal y no se opone al mal no puede
ser considerado un verdadero
creyente sino, en el mejor de los
casos, un creyente tibio” (cf. Palabra
38). Hermanos, hermanas, es
necesaria, para todos y para cada
uno, una purificacion del mal. El
gran poeta kazajo insistia en este
aspecto, escribiendo que quien
«abandona el aprendizaje se priva de
una bendicion» y «quien no es severo
consigo mismo y no es capaz de
compasion no puede ser considerado
creyente» (Palabra 12). Por tanto,
hermanos y hermanas,
purifiquémonos de la presuncion de
sentirnos justos y de no tener nada
que aprender de los demas;
liberémonos de esas concepciones
reductivas y ruinosas que ofenden el



nombre de Dios por medio de la
rigidez, los extremismos y los
fundamentalismos, y lo profanan
mediante el odio, el fanatismo y el
terrorismo, desfigurando también la
imagen del hombre. Si, porque «la
fuente de la humanidad —recuerda
Abail— es amor y justicia, [...] estas
son las coronas de la creacion
divina» (Palabra 45). No
justifiquemos nunca la violencia. No
permitamos que lo sagrado sea
instrumentalizado por lo que es
profano. jQue lo sagrado no sea
apoyo del poder y el poder no se
apoye en la sacralidad!

Dios es paz y conduce siempre a la
paz, nunca a la guerra.
Comprometamonos, por tanto, aun
mas, a promover y reforzar la
necesidad de que los conflictos se
resuelvan no con las ineficaces
razones de la fuerza, con las armas 'y
las amenazas, sino con los inicos
medios bendecidos por el cielo y



dignos del hombre: el encuentro, el
dialogo, las tratativas pacientes, que
se llevan adelante pensando
especialmente en los nifios y en las
jovenes generaciones. Estos
encarnan la esperanza de que la paz
no sea el fragil resultado de
negociaciones escabrosas, sino el
fruto de un compromiso educativo
constante, que promueva sus suefios
de desarrollo y de futuro. Abai, en
ese sentido, animaba a ampliar el
saber, a cruzar el confin de la propia
cultura, a abrazar el conocimiento, la
historia y la literatura de los demas.
Les ruego que invirtamos en esto, no
en los armamentos, sino en la
instruccion.

Después de los desafios de la
pandemia y de la paz, recabamos un
tercer desafio, el de la acogida
fraterna. Hoy es grande la dificultad
de aceptar al ser humano. Cada dia
bebés por nacer y nifios, migrantes y
ancianos son descartados. Hay una



cultura del descarte. Numerosos
hermanos y hermanas mueren
sacrificados en el altar del lucro,
envueltos en el incienso sacrilego de
la indiferencia. Y, sin embargo, todo
ser humano es sagrado. «<Homo sacra
res homini», decian los antiguos
(Séneca, Epistulae morales ad
Lucilium, 95,33). Es sobre todo tarea
nuestra, de las religiones, recordarlo
al mundo. Nunca como ahora
presenciamos grandes movimientos
de poblaciones, causados por las
guerras, la pobreza, los cambios
climaticos, en la busqueda de un
bienestar que el mundo globalizado
permite conocer, pero al que a
menudo es dificil acceder. Un gran
éxodo esta en curso, desde las
regiones mas necesitadas se busca
alcanzar aquellas con mayor
bienestar. Lo vemos todos los dias,
en las diversas migraciones en el
mundo. No es un dato de cronica, es
un hecho historico que requiere
soluciones compartidas y amplitud



de miras. Ciertamente, defender las
propias seguridades adquiridas y
cerrar las puertas por miedo viene
de manera instintiva; es mas facil
sospechar del extranjero, acusarlo y
condenarlo antes que conocerlo y
entenderlo. Pero es nuestro deber
recordar que el Creador, que vela los
pasos de toda criatura, nos exhorta a
tener una mirada semejante a la
suya, una mirada que reconozca el
rostro del hermano. Al hermano
migrante es necesario recibirlo,
acompaiiarlo, promoverlo e
integrarlo.

La lengua kazaja invita a tener esta
mirada acogedora; en ella “amar”
significa literalmente “tener una
mirada buena sobre alguien”. Pero
también la cultura tradicional de
estas regiones afirma la misma cosa
por medio de un hermoso proverbio
popular: «Si encuentras a alguien,
intenta hacerlo feliz, quiza sea la
ultima vez que lo veas». Si el culto de



la hospitalidad esteparia recuerda el
valor irrenunciable de todo ser
humano, Abai lo establece diciendo
que «el hombre debe ser amigo del
hombre» y que dicha amistad se
funda en un intercambio universal,
porque las realidades importantes de
la vida y después de la vida son
comunes. Y, por tanto, sentencia,
«todas las personas son huéspedes
unas de otras» y «el mismo hombre
es un huésped en esta vida» (Palabra
34). Redescubramos el arte de la
hospitalidad, de la acogida, de la
compasion. Y aprendamos también a
avergonzarnos; si, a experimentar
esa sana vergienza que nace de la
piedad por el hombre que sufre, de la
conmocion y del asombro por su
condicion, por su destino, del cual
nos sentimos participes. El camino de
la compasion es el que nos hace mas
humanos y mas creyentes. Depende
de nosotros, ademas de afirmar la
dignidad inviolable de todo hombre,
ensefiar a llorar por los demas,



porque sdlo seremos
verdaderamente humanos si
percibimos como nuestras las fatigas
de la humanidad.

Nos interpela un ultimo desafio
global: el cuidado de la casa comun.
Frente a los cambios climaticos es
necesario protegerla, para que no sea
sometida a las logicas de las
ganancias, sino preservada para las
generaciones futuras, para alabanza
del Creador. Escribia Abai: «jQué
mundo maravilloso nos ha dado el
Creador! El nos dio su luz con
magnanimidad y generosidad.
Cuando la madre tierra nos albergo
en su seno, nuestro Padre celestial se
inclino sobre nosotros con

solicitud» (de la poesia “Primavera”).
El Altisimo ha dispuesto con cuidado
amoroso una casa comun para la
vida. Y nosotros, que nos profesamos
suyos, ¢como podemos permitir que
se contamine, se maltrate y se
destruya? También en este desafio



unamos esfuerzos. No es el ultimo
por importancia, sino que se une al
primero, al de la pandemia. Virus
como el Covid-19, que, aun siendo
microscopicos, son capaces de
erosionar las grandes ambiciones del
progreso, a menudo estan vinculados
a un equilibrio deteriorado —en gran
parte por nuestra causa— con la
naturaleza que nos rodea. Pensemos
por ejemplo en la deforestacion, en el
comercio ilegal de animales vivos, en
los criaderos intensivos. Es la
mentalidad de la explotacion que
devasta la casa que habitamos. No
solo eso; lleva a eclipsar esa vision
respetuosa y religiosa del mundo
querida por el Creador. Por eso es
imprescindible favorecer y promover
el cuidado de la vida en todas sus
formas.

Queridos hermanos y hermanas,
sigamos adelante juntos, para que el
camino de las religiones sea cada vez
mas amistoso. Abai decia que «un



falso amigo es como una sombra,
cuando el sol resplandece sobre ti, no
te liberards de él, pero cuando las
nubes se condensan sobre ti, no se
verd por ninguna parte» (Palabra 37).
Que no nos suceda esto, que el
Altisimo nos libre de las sombras de
la sospecha y de la falsedad, que nos
conceda cultivar amistades
luminosas y fraternas, por medio del
dialogo asiduo y la franca sinceridad
de las intenciones. Y quisiera
agradecer aqui por el esfuerzo que
hace Kazajistan en relacion a este
tema: siempre tratando de unir,
siempre intentando que se propicie
el didlogo, siempre procurando que
se entablen lazos de amistad. Este es
un ejemplo que nos da Kazajistan a
todos nosotros y debemos seguirlo,
secundarlo. No busquemos falsos
sincretismos conciliadores —no
sirven—, sino mas bien conservemos
nuestras identidades abiertas a la
valentia de la alteridad, al encuentro
fraterno. Sélo asi, por este camino,



en los tiempos oscuros que vivimos,
podremos irradiar la luz de nuestro
Creador. jGracias a todos!

Santa Misa en la Plaza de la
Exposicion

La cruz es un patibulo de muertey,
sin embargo, en este dia de fiesta
celebramos la exaltacion de la Cruz
de Cristo. Porque sobre ese lefio Jesus
ha tomado sobre si nuestro pecado y
el mal del mundo, y los ha vencido
con su amor. Por eso hoy festejamos.
Nos lo narra la Palabra de Dios que
hemos escuchado, contrastando, por
un lado, las serpientes que muerden
y, por el otro, la serpiente que salva.
Detengamonos en estas dos
imagenes.

En primer lugar, las serpientes que
muerden. Estas atacan al pueblo,
caido por enésima vez en el pecado
de la murmuracion. Murmurar
contra Dios significa no solo hablar
mal y quejarse de El; quiere decir,



mas profundamente, que el corazén
de los israelitas ya no confia en El, en
su promesa. De hecho, el pueblo de
Dios esta caminando en el desierto
hacia la tierra prometida y se
encuentra abrumado por el
cansancio, no soporta el viaje (cf. Nm
21,4). De manera que se desanima,
pierde la esperanza, y llega un
momento en que parece que se ha
olvidado de la promesa del Sefior.
Esa gente no tiene ya la fuerza para
creer que es El quien guia su camino
hacia una tierra rica y fecunda.

No es casual que, agotandose la
confianza en Dios, el pueblo sea
mordido por las serpientes que
matan. Estas hacen recordar la
primera serpiente de la que habla la
Biblia en el libro del Génesis, el
tentador que envenena el corazon
del hombre para hacerlo dudar de
Dios. De ese modo el diablo,
precisamente bajo la forma de
serpiente, cautiva a Adan y Eva,



engendra en ellos desconfianza
convenciéndoles de que Dios no es
bueno, mas aun, de que Fl envidia su
libertad y su felicidad. Y ahora, en el
desierto, vuelven las serpientes, unas
«serpientes abrasadoras» (v. 6); es
decir, vuelve el pecado de los
origenes: los israelitas dudan de Dios,
no se fian de El, murmuran, se
rebelan contra Aquél que les dio la
vida y de ese modo van al encuentro
de la muerte. jHasta ahi lleva la
desconfianza del corazon!

Queridos hermanos y hermanas, esta
primera parte de la narracidon nos
llama a mirar con detenimiento los
momentos de nuestra historia
personal y comunitaria en los que ha
decaido la confianza, en el Sefior y
entre nosotros. Cuantas veces,
desalentados e intolerantes, nos
hemos marchitado en nuestros
desiertos, perdiendo de vista la meta
del camino. También en este gran
pais esta el desierto que, mientras



ofrece un espléndido paisaje, nos
habla de esa fatiga, de esa aridez que
a veces llevamos en el corazdn. Son
los momentos de cansancio y de
prueba, en los que ya no tenemos
fuerzas para levantar la mirada
hacia Dios; son las situaciones de la
vida personal, eclesial y social en las
que nos muerde la serpiente de la
desconfianza, que inyecta en nosotros
los venenos de la desilusion y del
desaliento, del pesimismo y de la
resignacion, encerrandonos en
nuestro “yo”, apagando nuestro
entusiasmo.

Pero en la historia de esta tierra no
han faltado otras mordeduras
dolorosas. Pienso en las serpientes
abrasadoras de la violencia, de la
persecucion atea; en un camino a
veces tortuoso durante el cual la
libertad del pueblo fue amenazada, y
su dignidad herida. Nos hace bien
custodiar el recuerdo de todo lo que
se ha sufrido; no hay que eliminar de



la memoria ciertas oscuridades, pues
de otro modo se puede creer que son
agua pasada y que el camino del bien
esta encauzado para siempre. No, la
paz nunca se consigue de una vez
por todas, se conquista cada dia, del
mismo modo que la convivencia
entre las etnias y las tradiciones
religiosas, el desarrollo integral y la
justicia social. Y para que Kazajistan
crezca todavia mas «en la
fraternidad, en el didlogo y en la
comprension [...] para “construir
puentes” de cooperacion solidaria
con otros pueblos, naciones y
culturas» (S. Juan Pablo II, Discurso
durante la ceremonia de bienvenida,
22 de septiembre de 2001), es
necesario el compromiso de todos.
Mas aun, es necesario un renovado
acto de fe en el Sefior; mirar hacia lo
alto, mirarlo a El, y aprender de su
amor universal y crucificado.

Llegamos asi a la segunda imagen: la
serpiente que salva. Mientras el


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html

pueblo muere a causa de las
serpientes abrasadoras, Dios escucha
la oracion de intercesion de Moisés y
le dice: «Fabrica una serpiente
abrasadora y coldcala sobre un asta.
Y todo el que haya sido mordido, al
mirarla, quedara curado» (Nm 21,8).
De hecho, «cuando alguien era
mordido por una serpiente, miraba
hacia la serpiente de bronce y
quedaba curado» (v. 9). Pero,
podriamos preguntarnos: ¢Por qué
Dios, en vez de dar estas complicadas
instrucciones a Moisés, no ha
destruido simplemente las serpientes
venenosas? Este modo de proceder
nos revela su forma de actuar contra
el mal, el pecado y la desconfianza de
la humanidad. Tanto entonces como
ahora, en la gran batalla espiritual
que habita la historia hasta el final,
Dios no destruye las bajezas que el
hombre sigue libremente; las
serpientes venenosas no
desaparecen, todavia estan ahi, al
acecho, siempre pueden morder.



Entonces, ¢qué ha cambiado? ¢Qué
hace Dios?

Jesus lo explica en el Evangelio: «De
la misma manera que Moisés levantd
en alto la serpiente en el desierto,
también es necesario que el Hijo del
hombre sea levantado en alto, para
que todos los que creen en él tengan
Vida eterna» (Jn 3,14-15). Este es el
cambio radical, ha llegado a nosotros
la serpiente que salva: Jesus, que,
elevado sobre el mastil de la cruz, no
permite que las serpientes venenosas
que nos acechan nos conduzcan a la
muerte. Ante nuestras bajezas, Dios
nos da una nueva estatura; si
tenemos la mirada puesta en Jesus,
las mordeduras del mal no pueden
ya dominarnos, porque El, en la cruz,
ha tomado sobre si el veneno del
pecado y de la muerte, y ha
derrotado su poder destructivo. Esto
es lo que ha hecho el Padre ante la
difusion del mal en el mundo; nos ha
dado a Jesus, que se ha hecho



cercano a nosotros como nunca
habriamos podido imaginar: «A
aquel que no conocio el pecado, Dios
lo identifico con el pecado en favor
nuestro» (2 Co 5,21). Esta es la
infinita grandeza de la divina
misericordia: Jesus que se ha
“identificado con el pecado” en favor
nuestro, Jesus que sobre la cruz —
podriamos decir— “se ha hecho
serpiente” para que, mirandolo a El,
podamos resistir las mordeduras
venenosas de las serpientes malignas
que nos atacan.

Hermanos y hermanas, este es el
camino, el camino de nuestra
salvacion, de nuestro renacimiento y
resurreccion: mirar a Jesus
crucificado. Desde esa altura
podemos ver nuestra vida y la
historia de nuestros pueblos de un
modo nuevo. Porque desde la Cruz
de Cristo aprendemos el amor, no el
odio; aprendemos la compasion, no
la indiferencia; aprendemos el



perdon, no la venganza. Los brazos
extendidos de Jesus son el tierno
abrazo con el que Dios quiere
acogernos. Y nos muestran la
fraternidad que estamos llamados a
vivir entre nosotros y con todos. Nos
indican el camino, el camino
cristiano; no el de la imposicion y la
coaccion, del poder o de la
relevancia, nunca el camino que
empuifia la cruz de Cristo contra los
demas hermanos y hermanas por
quienes El ha dado la vida. El camino
de Jesus, el camino de la salvacion, es
otro: es el camino del amor humilde,
gratuito y universal, sin condiciones y
sin “peros”.

Si, porque Cristo, sobre el lefio de la
cruz, ha extraido el veneno a la
serpiente del mal, y ser cristianos
significa vivir sin venenos. Es decir,
no mordernos entre nosotros, no
murmurar, no acusar, no
chismorrear, no difundir maldades,
no contaminar el mundo con el



pecado y con la desconfianza que
vienen del Maligno. Hermanos,
hermanas, hemos renacido del
costado abierto de Jesus en la cruz;
que no haya entre nosotros ningun
veneno mortal (cf. Sb 1,14). Oremos,
mas bien, para que por la gracia de
Dios podamos ser cada vez mas
cristianos, testigos alegres de la vida
nueva, del amor y de la paz.

Palabras de agradecimiento al
finalizar la Santa Misa

Gracias, Mons. Peta, por sus palabras,
gracias por todo el esfuerzo realizado
para preparar esta Celebracion y mi
visita. A este respecto, deseo renovar
un cordial agradecimiento a las
Autoridades civiles y religiosas del
pais. Los saludo a todos ustedes,
hermanos y hermanas, de modo
particular a los que han llegado de
otros paises de Asia central y de
partes lejanas de esta tierra infinita.
Bendigo de corazon a los ancianos y



a los enfermos, a los nifios y a los
jovenes.

Hoy, Fiesta de la Exaltacion de la
Santa Cruz, sintamonos unidos
espiritualmente al Santuario
nacional de la Reina de la Paz de
Oziornoje. Mons. Tomash ha
recordado que alli se encuentra una
gran cruz, en la que, entre otras
cosas, esta escrito: “Al pueblo de
Kazajistan gratitud” y “a los hombres
paz”. La gratitud al Sefior por el
santo pueblo de Dios que vive en este
gran pais se une a su esfuerzo por
promover el dialogo, y se transforma
en suplica de paz, paz de la que
nuestro mundo esta sediento.

Pienso en tantos lugares
martirizados por la guerra, sobre
todo en la querida Ucrania. No nos
acostumbremos a la guerra, no nos
resignemos a lo inevitable.
Socorramos a los que sufren e
insistamos para que se intente



realmente alcanzar la paz. ;Qué debe
suceder aun, qué cantidad de
muertos debemos esperar antes de
que las rivalidades cedan el paso al
dialogo por el bien de la gente, de los
pueblos y de la humanidad? La unica
salida es la paz y el unico camino
para llegar a ella es el didlogo. He
sentido una gran preocupacion al
enterarme de que en estas horas se
han iniciado nuevos focos de tension
en la region caucasica. Sigamos
rezando para que, también en estos
territorios, la confrontacion pacifica
y la concordia prevalezcan sobre los
conflictos. Que el mundo aprenda a
construir la paz, también reduciendo
la carrera armamentistica y
convirtiendo los enormes gastos de
guerra en ayudas concretas a la
poblacidn. Gracias a todos los que
creen en esto, gracias a ustedesy a
cuantos son mensajeros de la paz y la
unidad.



Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diaconos, consagrados,
seminaristas y agentes pastorales
en la Catedral de Nuestra Sefiora
del Perpetuo Socorro

Queridos hermanos obispos,
sacerdotesy didconos,

queridos consagrados y consagradas,
seminaristas y agentes de pastoral,
ibuenos dias!

Estoy contento de estar aqui entre
ustedes, de saludar a la Conferencia
Episcopal de Asia Central y de
encontrar una Iglesia compuesta por
tantos rostros, historias y tradiciones
diferentes, todas unidas por la unica
fe en Cristo Jesus. Agradezco las
palabras de Mons. Mumbiela Sierra,
que en el saludo comento: «La mayor
parte de nosotros somos
extranjeros»; es verdad, porque
ustedes provienen de lugares y



paises diferentes, sin embargo, la
belleza de la Iglesia es ésta, que
somos una sola familia, en la cual
nadie es extranjero. Lo repito:
ninguno es extranjero en la Iglesia,
isomos un solo Pueblo santo de Dios
enriquecido por muchos pueblos! Y
la fuerza de nuestro pueblo
sacerdotal y santo esta justamente en
hacer de la diversidad una riqueza
compartiendo lo que somos y lo que
tenemos: nuestra pequeriez se
multiplica sila compartimos.

El pasaje de la Palabra de Dios que
hemos escuchado afirma justamente
esto: el misterio de Dios —dice san
Pablo— ha sido revelado a todos los
pueblos. No sélo al pueblo elegido o a
una élite de personas religiosas, sino
a todos. Cada hombre puede acceder
a Dios, porque —explica el apdstol—
todos los pueblos «participan de una
misma herencia, son miembros de
un mismo Cuerpo y beneficiarios de



la misma promesa en Cristo Jesus,
por medio del Evangelio» (Ef 3,6).

Quisiera destacar dos palabras que
usa Pablo: herencia y promesa. Por
un lado, una Iglesia hereda siempre
una historia, siempre es hija de un
primer anuncio del Evangelio, de un
evento que la precede, de otros
apostoles y evangelizadores que la
establecieron sobre la palabra viva
de Jesus; por otro lado, es también la
comunidad de aquellos que han visto
en Jesus el cumplimiento de la
promesa de Dios y, como hijos de la
resurreccion, viven en la esperanza
de la plenitud futura. Si, somos
destinatarios de la gloria prometida,
que anima nuestro camino con esa
esperanza. Herencia y promesa: la
herencia del pasado es nuestra
memoria, la promesa del Evangelio
es el futuro de Dios que nos sale al
encuentro. Quisiera detenerme con
ustedes sobre esto: una Iglesia que



camina en la historia entre memoria
y futuro.

En primer lugar, la memoria. Si hoy
en este vasto pais, multicultural y
multirreligioso, podemos ver
comunidades cristianas vivas, asi
como un sentido religioso que
atraviesa la vida de la poblacion, es
sobre todo gracias a la rica historia
que los precede. Pienso en la difusion
del cristianismo en Asia central, la
cual ocurrio ya desde los primeros
siglos; en tantos evangelizadores y
misioneros que se desgastaron
difundiendo la luz del Evangelio,
fundando comunidades, santuarios,
monasterios y lugares de culto. Por
tanto, hay una herencia cristiana,
ecuménica, que ha de ser honrada y
custodiada, una transmision de la fe
que ha visto protagonistas y también
tanta gente sencilla, tantos abuelos y
abuelas, padres y madres. En el
camino espiritual y eclesial no
debemos perder de vista el recuerdo



de cuantos nos anunciaron la fe,
porque hacer memoria nos ayuda a
desarrollar el espiritu de
contemplacion por las maravillas
que Dios ha realizado en la historia,
aun en medio de las fatigas de la vida
y de las fragilidades personales y
comunitarias.

Pero pongamos atencion: no se trata
de mirar hacia atrds con nostalgia,
quedandonos estancados en las cosas
del pasado y dejandonos paralizar en
el inmovilismo. Esta es la tentacion
del “retroceso”. La mirada cristiana,
cuando vuelve hacia atras para hacer
memoria, lo que quiere es abrirnos al
asombro ante el misterio de Dios,
para llenar nuestro corazon de
alabanza y gratitud por cuanto ha
hecho el Sefior. Un corazon
agradecido, que desborda de
alabanza, que no alberga afioranzas,
sino que acoge el presente que vive
como gracia; y quiere ponerse en
camino, ir hacia adelante, comunicar



a Jesus, como las mujeres y los
discipulos de Emaus el dia de la
Pascua.

Esta es la memoria viva de Jesus, que
nos llena de asombro y a la que
accedemos sobre todo por el
Memorial eucaristico, la fuerza del
amor que nos impulsa. Es nuestro
tesoro. Por eso, sin memoria no hay
asombro. Si perdemos la memoria
viva, entonces la fe, las devociones y
las actividades pastorales corren el
riesgo de debilitarse, de ser como
llamaradas, que se encienden
rapidamente, pero se apagan
enseguida. Cuando extraviamos la
memoria, se agota la alegria.
Desaparece la gratitud a Dios y a los
hermanos, porque se cae en la
tentacion de pensar que todo
depende de nosotros. El padre
Ruslan nos ha recordado algo
hermoso: que ser sacerdote ya es
mucho, porque en la vida sacerdotal
nos damos cuenta de que todo



cuanto sucede no es obra nuestra,
sino un don de Dios. Y sor Clara,
hablando de su vocacidn, quiso ante
todo agradecer a aquellos que le
anunciaron el Evangelio. Gracias por
estos testimonios, que nos invitan a
hacer memoria agradecida de la
herencia que hemos recibido.

Si profundizamos en esta herencia,
¢qué es lo que vemos? Que la fe no
ha sido transmitida de generacion en
generacion como un conjunto de
cosas que hay que entender y hacer,
como un cddigo fijado de una vez
para siempre. No, la fe se transmite
con la vida, con el testimonio de
quien ha llevado el fuego del
Evangelio en medio de las
situaciones para iluminarlas, para
purificarlas y difundir el calido
consuelo de Jesus, asi como la alegria
de su amor que salva, la esperanza
de su promesa. Haciendo memoria,
entonces, aprendemos que la fe crece
con el testimonio. El resto viene



después. Esta es una llamada para
todos y quisiera reafirmarlo a todos,
fieles laicos, obispos, sacerdotes,
diaconos, consagrados y consagradas
que trabajan de diferentes maneras
en la vida pastoral de las
comunidades. No nos cansemos de
dar testimonio de la esencia de la
salvacion, de la novedad de Jesus, de
la novedad que es Jesus. La fe no es
una hermosa exposicion de cosas del
pasado —esto seria un museo—, sino
un evento siempre actual, el
encuentro con Cristo que tiene lugar
en nuestra vida, aqui y ahora. Por
eso no se comunica con la sola
repeticion de las cosas de siempre,
sino transmitiendo la novedad del
Evangelio. De este modo, la fe
permanece viva y tiene futuro. Por
eso me gusta decir que la fe se
transmite “en dialecto”.

He aqui entonces la segunda palabra,
futuro. La memoria del pasado no
nos encierra en nosotros mismos,



sino que nos abre a la promesa del
Evangelio. Jesus nos aseguro que
estara siempre con nosotros. Por lo
que no se trata de una promesa
dirigida so6lo a un futuro lejano, sino
que estamos llamados a acoger hoy la
renovacion que el Resucitado lleva a
cabo en la vida. A pesar de nuestras
debilidades, F1 no se cansa de estar
con nosotros, de construir a nuestro
lado el futuro de la Iglesia que es
suya y nuestra.

Es cierto, delante de tantos retos de
la fe —especialmente aquellos que
tienen que ver con la participacion
de las generaciones jovenes—, asi
como delante de los problemasy
fatigas de la vida, mirando a los
numeros, en la vastedad de un pais
como este, podriamos llegar a
sentirnos “pequefios” e incapaces. Y,
sin embargo, si adoptamos la mirada
esperanzadora de Jesus, descubrimos
algo sorprendente: el Evangelio dice
que ser pequenios, pobres de espiritu,



es una bienaventuranza, la primera
bienaventuranza (cf. Mt 5,3), porque
la pequeriez nos entrega
humildemente al poder de Dios y nos
lleva a no cimentar la accion eclesial
en nuestras propias capacidades. ;Y
esta es una gracia! Lo repito: hay una
gracia escondida al ser una Iglesia
pequeiia, un pequeiio rebafo, en
lugar de exhibir nuestras fortalezas,
nuestros numeros, nuestras
estructuras y cualquier otra forma de
prestigio humano, nos dejamos guiar
por el Sefior y nos acercamos con
humildad a las personas. Ricos en
nada y pobres de todo, caminamos
con sencillez, cercanos a las
hermanas y a los hermanos de
nuestro pueblo, llevando la alegria
del Evangelio a las situaciones de la
vida. Como levadura en la masa 'y
como la mas pequeia de las semillas
arrojadas a la tierra (cf. Mt 13,31-33),
vivimos los acontecimientos alegres
y tristes de la sociedad en la que nos



encontramos, para servirla desde
dentro.

Ser pequefios nos recuerda que no
somos autosuficientes, que
necesitamos de Dios, pero también
de los demads, de todos y cada uno: de
las hermanas y hermanos de otras
confesiones, de quien profesa un
credo religioso diferente al nuestro,
de todos los hombres y mujeres de
buena voluntad. Nos damos cuenta,
con un espiritu de humildad, que
solo juntos, en el didlogo y en la
aceptacion reciproca, podemos hacer
algo verdaderamente bueno por
todos. Es la tarea particular de la
Iglesia en este pais, no ser un grupo
que se deja arrastrar por las cosas de
siempre, 0 que se encierra en su
caparazon porque se siente pequeimia,
sino una comunidad abierta al futuro
de Dios, encendida por el fuego del
Espiritu: viva, llena de esperanza,
disponible a su novedad y a los
signos de los tiempos, animada por la



l6gica evangélica de la semilla que da
frutos de amor humilde y fecundo.
De este modo, la promesa de vida y
de bendicion, que Dios Padre
derrama sobre nosotros por medio
de Jesus, se hace camino no solo para
nosotros, sino que se realiza también
para los demas.

Y se realiza cada vez que vivimos la
fraternidad entre nosotros, que
atendemos a los pobres y a quienes
estan heridos por la vida, cada vez
que en las relaciones humanas 'y
sociales damos testimonio de la
justicia y de la verdad, diciendo “no”
a la corrupcion y a la falsedad. Que
las comunidades cristianas, en
particular el seminario, sean
“escuelas de sinceridad”; no
ambientes rigidos y formales, sino
gimnasios de la verdad, de la
apertura y del intercambio. Y que en
nuestras comunidades —
recordémoslo— seamos todos
discipulos del Sefior: todos



discipulos, todos esenciales, todos de
igual dignidad. No sdlo los obispos,
los sacerdotes y los consagrados, sino
todos los bautizados han sido
sumergidos en la vida de Cristo y en
Fl —como nos recordaba san Pablo—
estan llamados a recibir la herencia y
a acoger la promesa del Evangelio.
De manera que se ha de brindar un
espacio a los laicos. Les hara bien,
para que las comunidades no se
hagan rigidas y no se clericalicen.
Una Iglesia sinodal, en camino hacia
el futuro del Espiritu, es una Iglesia
participativa y corresponsable. Es
una Iglesia capaz de salir al
encuentro del mundo porque esta
entrenada en la comunion. Me
sorprendio que en todos los
testimonios se decia continuamente
una cosa: no solo el padre Ruslan y
las religiosas, sino también Kirill, el
padre de familia, nos ha recordado
que, en la Iglesia, en contacto con el
Evangelio, aprendemos a pasar del
egoismo al amor incondicional. Es



una salida de si mismo, que todo
discipulo necesita constantemente; es
la necesidad de alimentar el don
recibido en el Bautismo, que nos
impulsa a que, en todo lugar —en
nuestros encuentros eclesiales, en las
familias, en el trabajo, en la sociedad
— seamos hombres y mujeres de
comunion y de paz, que siembran el
bien alli donde se encuentren. La
apertura, la alegria y el intercambio
son los signos de la Iglesia de los
origenes, y son también los signos de
la Iglesia del futuro. Sofiemos y, con
la gracia de Dios, edifiquemos una
Iglesia que esté mas llena de la
alegria del Resucitado, que rechace
los miedos y las quejas, que no se
deje endurecer por dogmatismos ni
moralismos.

Queridos hermanos y hermanas,
pidamos todo esto a los grandes
testigos de la fe de este pais. Quisiera
recordar, en particular, al beato
Bukowinski, un sacerdote que gasto



su existencia cuidando a los
enfermos, a los necesitados y a los
marginados, sufriendo en carne
propia la fidelidad al Evangelio con
la prision y los trabajos forzados. Me
han contado que, ya desde antes de
la beatificacion, siempre habia sobre
su tumba flores frescas y una vela
encendida. Esto confirma que el
Pueblo de Dios sabe reconocer donde
hay santidad, donde hay un pastor
enamorado del Evangelio. Quiero
decirlo particularmente a los obispos
y a los sacerdotes, y también a los
seminaristas, esta es nuestra mision:
no ser administradores de lo sagrado
0 gendarmes preocupados por hacer
que se respeten las normas
religiosas, sino pastores cercanos a la
gente, imagenes vivas del corazon
compasivo de Cristo. Recuerdo
también a los beatos martires greco-
catdlicos, al obispo Mons. Budka, al
sacerdote Zariczkyj y a Gertrude
Detzel, cuyas causas de beatificacion
se han abierto. Como nos ha dicho la



sefiora Miroslava, ellos llevaron el
amor de Cristo al mundo. Ustedes
son su herencia: jsean promesa de
nueva santidad!

Estoy cercano a ustedes y los animo.
Vivan con alegria esta herencia y den
testimonio de ella con generosidad,
para que todas las personas con las
que se encuentren puedan percibir
que también hay una promesa de
esperanza dirigida a ellas. Los
acompafio con la oracion; y ahora
nos encomendamos de manera
particular al corazén de Maria
Santisima, a quien veneran de modo
especial como Reina de la paz. Lel
sobre un bonito signo maternal que
sucedio en tiempos dificiles:
mientras tantas personas eran
deportadas y se veian obligadas a
pasar hambre y frio, ella, Madre
tierna y carifiosa, escucho las
oraciones que sus hijos le dirigian.
Durante uno de los inviernos mas
crudos, la nieve se derritio



rapidamente, haciendo surgir un
lago con muchos peces, que dieron
de comer a muchas personas que
morian de hambre. {Que la Virgen
derrita el frio de los corazones,
infunda en nuestras comunidades
una renovada calidez fraterna y nos
dé una nueva esperanza y un nuevo
entusiasmo por el Evangelio! Yo, con
afecto, los bendigo y les doy las
gracias. Y les pido, por favor, que
recen por mi.

Lectura de la Declaracion final y
clausura del Congreso en el Palacio
de la Independencia

Queridos hermanos y hermanas:

Hemos caminado juntos. Gracias por
haber venido desde diferentes partes
del mundo, trayendo la riqueza de
sus credos y de sus culturas. Gracias
por haber vivido intensamente estos
dias de intercambio, trabajo y
compromiso con el signo del dialogo,
que tienen un valor aun mas



precioso durante un periodo tan
dificil, al que, ademas de la
pandemia, se agrega el peso de la
locura insensata de la guerra. Hay
demasiado odio y divisiones,
demasiada falta de didlogo y de
comprension del otro; esto, en el
mundo globalizado, resulta aun mas
peligroso y escandaloso. No podemos
salir adelante conectadosy
separados, vinculados y desgarrados
por tanta desigualdad. Asi pues,
gracias por los esfuerzos realizados
en favor de la paz y la unidad.
Gracias a las autoridades del lugar,
que nos han recibido, preparando y
alistando con sumo cuidado este
Congreso, y a la poblacién de
Kazajistan, amigable y valiente,
capaz de abrazar otras culturas
preservando su noble historia y sus
valiosas tradiciones. Kiop raqgmet!
Bolshoe spasibo! Thank you very
much!



Mi visita, que ya esta llegando a su
fin, tiene como lema Mensajeros de la
pazy la unidad. Esta en plural,
porque el camino es comun. Y este
séptimo Congreso, que el Altisimo
nos ha concedido la gracia de vivir,
ha marcado una etapa importante.
Desde su nacimiento en 2003, el
evento ha tenido como modelo la
Jornada de Oracion por la paz en el
mundo convocada en 2002 por Juan
Pablo II en Asis, para reafirmar el
aporte positivo de las tradiciones
religiosas al didlogo y a la concordia
entre los pueblos. Después de los
sucesos del 11 de septiembre de 2001,
era necesario reaccionar, y
reaccionar juntos, ante el clima
incendiario que la violencia
terrorista queria provocar y que
amenazaba con hacer de las
religiones un factor de conflicto. Sin
embargo, el terrorismo de matriz
pseudorreligiosa, el extremismo, el
radicalismo, el nacionalismo
alimentado de sacralidad, fomentan


https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_sp.html
https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_sp.html
https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_sp.html

todavia hoy temoresy
preocupaciones en relacion a la
religion. Por eso en estos dias ha sido
providencial reencontrarnos y
reafirmar la esencia verdadera e
irrenunciable de la misma.

A este respecto, la Declaracion de
nuestro Congreso afirma que el
extremismo, el radicalismo, el
terrorismo y cualquier otra
incitacioén al odio, a la hostilidad, a la
violencia y a la guerra, cualquier
motivacion u objetivo que se
propongan, no tienen relacion
alguna con el auténtico espiritu
religioso y han de ser rechazados con
la mas resuelta determinacion (cf. n.
5); han de ser condenados, sin
condiciones y sin “peros”. Ademas,
en base al hecho de que el
Omnipotente ha creado a todas las
personas iguales,
independientemente de su
pertenencia religiosa, étnica o social,
hemos acordado afirmar que el



respeto mutuo y la comprension
deben ser considerados esenciales e
imprescindibles en la ensefianza
religiosa (cf. n. 13).

Kazajistan, en el corazon del gran'y
decisivo continente asiatico, ha sido
el lugar natural para encontrarnos.
Su bandera nos ha recordado la
necesidad de custodiar una sana
relacion entre politica y religion. De
hecho, asi como el 4guila dorada, que
se encuentra en el estandarte, nos
recuerda la autoridad terrena,
haciendo alusion a los imperios
antiguos, el fondo azul evoca el color
del cielo, la trascendencia. Por lo que
hay un vinculo sano entre politica y
trascendencia, una sana coexistencia
que conserve los ambitos
diferenciados. Distincion, no
confusion ni separacion. “No” a la
confusion, por el bien del ser
humano, que necesita, como el
aguila, un cielo libre para volar, un
espacio libre y abierto al infinito que



no esté limitado por el poder terreno.
Por otro lado, una trascendencia que
no debe ceder a la tentacion de
transformarse en poder, pues de otro
modo el cielo caeria sobre la tierra, el
“mas alla” divino quedaria atrapado
en el hoy terreno, el amor al préjimo
en elecciones partidistas. Por lo
tanto, “no” a la confusion. Pero
también “no” a la separacion entre
politica y trascendencia, ya que las
mas altas aspiraciones humanas no
pueden ser excluidas de la vida
publica y relegadas al mero ambito
privado. Por eso, quien desee
expresar de manera legitima su
propio credo, que sea amparado
siempre y en todo lugar. jCuantas
personas, en cambio, aun hoy son
perseguidas y discriminadas por su
fe! Hemos pedido con firmeza a los
gobiernos y a las organizaciones
internacionales competentes que
apoyen a los grupos religiosos y a las
comunidades étnicas que han sufrido
violaciones a sus derechos humanos



y a sus libertades fundamentales, y
violencia por parte de extremistas y
terroristas, también como
consecuencia de guerras y conflictos
militares (cf. n. 6). Sobre todo, es
necesario comprometerse para que
la libertad religiosa no sea un
concepto abstracto, sino un derecho
concreto. Defendamos para todos el
derecho a la religion, a la esperanza,
a la belleza, al cielo. Porque no solo
Kazajistan, como proclama su himno,
es un «dorado sol en el cielo», sino
también cada ser humano, cada
hombre y cada mujer, en su
singularidad irrepetible, si entra en
relacion con lo divino, puede irradiar
una luz particular sobre la tierra.

Por eso la Iglesia catdlica, que no se
cansa de anunciar la dignidad
inviolable de cada persona, creada “a
imagen de Dios” (cf. Gn 1,26), cree
también en la unidad de la familia
humana. Cree que «todos los pueblos
forman una comunidad, tienen un



mismo origen, puesto que Dios hizo
habitar a todo el género humano
sobre la faz de la tierra» (Conc.
Ecum. Vat. II, Decl. Nostra aetate, 1).
Por eso, desde que comenzamos
estos Congresos, la Santa Sede,
especialmente por medio del
Dicasterio para el Dialogo
Interreligioso, ha participado
activamente. Y quiere seguir
haciéndolo. El camino del dialogo
interreligioso es un camino comun
de paz y por la paz, y como tal, es
necesario y sin vuelta atras. El
dialogo interreligioso ya no es solo
una posibilidad, es un servicio
urgente e insustituible para la
humanidad, para alabanza y gloria
del Creador de todos.

Hermanos, hermanas, al pensar en
este camino comun, me pregunto:
icudl es nuestro punto de
convergencia? Juan Pablo II —que
hace veintiun afos visito en este
mismo mes Kazajistan— afirmoé que


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html

«todos los caminos de la Iglesia
conducen al hombre» y que el
hombre es «el camino de la Iglesia»
(Carta enc. Redemptor hominis, 14).
Quisiera decir hoy que el hombre es
también el camino de todas las
religiones. Si, el ser humano
concreto, debilitado por la pandemia,
postrado por la guerra, herido por la
indiferencia. El hombre, creatura
fragil y maravillosa, que «sin el
Creador desaparece» (Conc. Ecum.
Vat. II, Const. past. Gaudium et spes,
36) y sin los demas no subsiste. Que
se mire el bien del ser humano mas
que a los objetivos estratégicos y
economicos, mas que a los intereses
nacionales, energéticos y militares,
antes de tomar decisiones
importantes. Para tomar decisiones
que sean verdaderamente grandes,
que se mire a los nifios, a los jovenes
y a su futuro, a los ancianos y a su
sabiduria, a la gente comun y a sus
necesidades reales. Y nosotros
alzamos la voz para gritar que la


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

persona humana no se reduce a lo
que produce y obtiene, sino que debe
ser acogida y nunca descartada; que
la familia, que en lengua kazaja
significa “nido del alma y del amor”,
es el cauce natural e insustituible que
ha de protegerse y promoverse para
que crezcan y maduren los hombres
y las mujeres del mafana.

Para todos los seres humanos, las
grandes sabidurias y religiones estan
llamadas a dar testimonio de la
existencia de un patrimonio
espiritual y moral comun, que se
funda sobre dos pilares: la
trascendencia y la fraternidad. La
trascendencia, el “mas alla”, la
adoracion. Es bonito que cada dia
millones y millones de hombres y de
mujeres, de diferentes edades,
culturas y condiciones sociales, se
reunen para orar en innumerables
lugares de culto. Es la fuerza
escondida que hace que el mundo
avance. Y luego, la fraternidad, el



otro, la proximidad, porque no puede
profesar una verdadera adhesion al
Creador quien no ama a sus
creaturas. Este es el espiritu que
impregna la Declaracion de nuestro
Congreso, del cual, en conclusidn,
quisiera destacar tres palabras.

La primera es la sintesis de todo, la
expresion de un grito apremiante, el
suefio y la meta de nuestro camino:
ila paz! Beybitsilik, mir, peace! La paz
es urgente porque cualquier conflicto
militar o foco de tensiéon y de
enfrentamiento hoy, no puede mas
que tener un nefasto “efecto domino”
y compromete seriamente el sistema
de relaciones internacionales (cf. n.
4). Pero la paz «no es la mera
ausencia de la guerra, ni se reduce al
solo equilibrio de las fuerzas
adversarias, ni surge de una
hegemonia despotica, sino que con
toda exactitud y propiedad se llama
obra de la justicia» (Gaudium et spes,
78). Brota, pues, de la fraternidad,


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

crece a traves de la lucha contra la
injusticia y la desigualdad, se
construye tendiendo la mano a los
demas. Nosotros, que creemos en el
Creador de todos, debemos estar en
primera linea para irradiar una
convivencia pacifica. Debemos dar
testimonio de ella, predicarla,
implorarla. Por eso, la Declaracion
exhorta a los lideres mundiales a
detener los conflictos y el
derramamiento de sangre en todo
lugar, y a abandonar retoricas
agresivas y destructivas (cf. n. 7). Les
rogamos, en nombre de Dios y por el
bien de la humanidad:
jcomprométanse en favor de la paz,
no en favor de las armas! Solo
sirviendo a la paz, el nombre de
ustedes sera grande en la historia.

Si falta la paz es porque falta el
cuidado, la ternura, la capacidad de
generar vida. Y, por lo tanto, hay que
buscarla implicando mayormente —
esta es la segunda palabra— a la



mujer. Porque la mujer cuida y da
vida al mundo, es camino hacia la
paz. Por eso apoyamos la necesidad
de proteger su dignidad, y de
mejorar su estatus social como
miembro de la familia y de la
sociedad con los mismos derechos
(cf. n. 23). También a las mujeres se
les han de confiar roles y
responsabilidades mayores. jCuantas
opciones que conllevan muerte se
evitarian, si las mujeres estuvieran
en el centro de las decisiones!
Comprometamonos para que sean
mas respetadas, reconocidas e
incluidas.

Finalmente, la tercera palabra: los
jovenes. Ellos son los mensajeros de la
pazy la unidad de hoy y del mafiana.
Ellos son los que, mas que otros,
invocan la paz y el respeto por la
casa comun de la creacion. En
cambio, las 16gicas de dominio y de
explotacion, el acaparamiento de los
recursos, los nacionalismos, las



guerras y las zonas de influencia
trazan un mundo viejo, que los
jovenes rechazan, un mundo cerrado
a sus suefios y a sus esperanzas. Asi
también, religiosidades rigidas y
sofocantes no pertenecen al futuro,
sino al pasado. Pensando en las
nuevas generaciones, se ha afirmado
aqui la importancia de la instruccion,
que refuerza la acogida reciproca y
la convivencia respetuosa entre las
religiones y las culturas (cf. n. 21). En
las manos de los jovenes pongamos
oportunidades de instruccion, no
armas de destruccion. Y
escuchémoslos, sin miedo a dejarnos
interrogar por ellos. Sobre todo,
construyamos un mundo pensando
en ellos.

Hermanos, hermanas, la poblacion
de Kazajistan, abierta al mafiana y
testigo de tantos sufrimientos del
pasado, con su extraordinaria
multirreligiosidad y
multiculturalidad nos ofrece un



ejemplo de futuro. Nos invita a
construirlo sin olvidar la
trascendencia y la fraternidad, la
adoracion al Altisimo y la acogida a
los demas. jVayamos adelante asi,
caminando juntos en la tierra como
hijos del Cielo, tejedores de
esperanza y artesanos de concordia,
mensajeros de la paz y la unidad!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/article/papa-francisco-
kazajistan/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/es-gt/article/papa-francisco-kazajistan/
https://opusdei.org/es-gt/article/papa-francisco-kazajistan/
https://opusdei.org/es-gt/article/papa-francisco-kazajistan/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Kazajistán

