
opusdei.org

Os he llamado
amigos (V): Mirad
qué buenos amigos

La amistad que ofrece un
cristiano a quienes le rodean
siempre ha sido un motivo de
admiración. Con el paso del
tiempo, surgen siempre nuevos
escenarios y nuevos retos.

23/08/2020

Escucha el artículo Os he llamado
amigos (V): Mirad qué buenos
amigos



Corren los últimos años del siglo II.
Los cristianos que viven en el
Imperio Romano son perseguidos
con violencia. Un jurista llamado
Tertuliano, que había abrazado el
cristianismo poco tiempo atrás, sale
en defensa de sus hermanos en la fe,
a quienes ahora conoce más de
cerca. Y lo hace a través de un
tratado en el que busca informar a
los gobernadores de las provincias
romanas sobre la verdadera vida de
quienes eran acusados injustamente.
Él mismo había admirado a los
cristianos aún sin serlo,
especialmente a los mártires; pero
ahora, recogiendo la opinión de
muchos, Tertuliano resume en un
comentario lo que se dice sobre
aquellas pequeñas comunidades:
“¡Mirad cómo se aman entre sí!”[1].

Son muchos los testimonios de esta
amistad que vivían los primeros



cristianos. Poco antes, recién
comenzado el mismo siglo, el obispo
san Ignacio de Antioquía, mientras se
dirigía a Roma para su martirio,
escribió una carta al joven obispo
Policarpo. En ella, entre varios
consejos, le exhorta a acercarse «con
mansedumbre» a quienes están lejos
de la Iglesia, ya que no tendría
mérito amar solo a «los buenos
discípulos»[2]. Efectivamente,
sabemos que Cristo se hace presente
en la historia a través de su Iglesia,
de sus sacramentos, de la Sagrada
Escritura, pero también a través de la
caridad con que los cristianos
tratamos a quienes nos rodean. La
amistad es uno de esos «caminos
divinos de la tierra»[3] que Dios ha
abierto al haberse hecho hombre,
amigo de sus amigos. Es un terreno
en donde se palpa, de manera
especial, esa cooperación misteriosa
entre la iniciativa de Dios y nuestra
correspondencia.



Por eso, para que Cristo llegue a los
demás a través de nuestras
relaciones, es importante crecer en la
virtud y en el arte de la amistad;
desplegar la capacidad de querer a
los demás y de querer con los demás;
dejar que nuestra vida se amolde a
esa ilusión de compartirla con otros.
Procuramos, por tanto, que nuestro
carácter se forme –o se reforme–
para hacernos amables y tender
puentes. Queremos que incluso
nuestros gestos, nuestro modo de
hablar, de trabajar o de movernos,
favorezcan el encuentro con los
demás. Todo esto, contando siempre
con nuestra propia manera de ser y
con nuestras personales limitaciones,
ya que existen infinitas de maneras
de ser buen amigo.

Uno al lado del otro

Decía C.S. Lewis que nos imaginamos
«a los enamorados mirándose cara a
cara, y en cambio a los amigos, uno



al lado del otro mirando hacia
delante»[4], hacia algo que hacer, que
alcanzar juntos. Un amigo no
solamente quiere al amigo, sino que
quiere con él; se apasiona con las
actividades, proyectos e ideales
valiosos de la otra persona. Aquella
amistad muchas veces brota
simplemente compartiendo tareas
que son verdaderos bienes comunes
y, así, los amigos crecen juntos en las
virtudes necesarias para alcanzarlos.

En este sentido, cuánto ayuda
entusiasmarse con cosas buenas,
tener ambiciones nobles. Puede
tratarse de una empresa profesional
o académica; de una iniciativa
cultural, educativa o artística, desde
leer o escuchar música en grupo,
hasta promover actividades para el
gran público; de formas de servicio
social o cívico; también puede
tratarse de una iniciativa formativa,
como un club juvenil o familiar, o
una actividad destinada a la difusión



del mensaje cristiano. La amistad se
consolida también compartiendo
tareas domésticas como decorar,
cocinar, hacer bricolaje, jardinería y,
por supuesto, en medio de la práctica
de algún deporte, excursiones, juegos
y otras aficiones. Todas estas
actividades son ocasión de disfrutar
en compañía, allí crecen poco a poco
la confianza y la apertura mutua
hacia otras dimensiones de la propia
vida. Al final, es difícil –e incluso, tal
vez, innecesario– saber si hacemos
todas estas cosas para estar con
nuestros amigos o si tenemos amigos
para hacer cosas buenas con ellos.

Por el contrario, quien afronta su
vida de un modo meramente
funcional, pensando todo desde el
punto de vista práctico, verá muy
disminuida su capacidad para hacer
amigos. Podrá tener, como mucho,
colaboradores en ciertas tareas útiles
o cómplices para pasar el rato. Es
entonces cuando se instrumentaliza



la amistad, ya que se la pone
solamente al servicio de un proyecto
centrado en uno mismo.

«Así debería ser»

Pero la amistad no es solamente 
hacer cosas juntos. Debe ser «amistad
“personal”, sacrificada, sincera: de tú
a tú, de corazón a corazón»[5].
Aunque entre los amigos no hacen
falta las palabras en todo momento,
es propio de los amigos conversar. Y
es todo un arte aprender a suscitar
buenas conversaciones, con una o
varias personas. Por eso, quien
quiere crecer en amistad, evita el
activismo frenético y busca tiempos
propicios para estar juntos, sin mirar
relojes ni teléfonos móviles. Si
buscamos facilitar este intercambio
personal, tampoco es indiferente el
lugar, el ambiente. Por eso ayuda
disponer de espacios comunes, con
rincones que arropen los encuentros
entre personas. San Josemaría daba



una gran importancia a la instalación
material de los centros de la Obra,
porque debían facilitar
materialmente el ambiente de
amistad, con su buen gusto y aire
familiar.

Invitar a alguien a unirse a un grupo
de amigos, para que comparta una
experiencia inspiradora o sus
reflexiones sobre un tema
interesante, habitualmente
contribuye a que mejore con
naturalidad el nivel de su
conversación. También ayuda
emprender lecturas en común, ya
que supone participar de ese gran
debate con los autores del presente y
del pasado, en donde se congregan
tantos posibles nuevos compañeros
de viaje. No menos importante –y
refleja una profunda verdad sobre el
hombre– es el hecho de que la
amistad nos reúne con frecuencia en
torno a una mesa, para disfrutar
juntos de buenos alimentos y de



alguna bebida que aligere el espíritu.
Tantas veces, en aquellas largas
conversaciones, anticipamos el cielo:
«De repente percibimos algo: sí, esto
sería precisamente la verdadera
“vida”, así debería ser»[6].

Pero la verdadera amistad no se
satisface solamente con la charla
entre los que forman un grupo de
amigos. Pide también momentos de
soledad, de cierta intimidad, en
donde se pueda hablar «de corazón a
corazón». Los buenos amigos y
familiares comprenden esa
necesidad y abren ese espacio sin
envidias ni recelos. Así se crea el
contexto propicio para las «discretas
indiscreciones»[7], para el mutuo
consejo, para la confidencia. De esos
momentos también se sirve Dios
para acompañar espiritualmente a
las almas e incluso para abrir
«insospechados horizontes de celo»[8]

a los amigos, como puede ser



compartir una misión divina en el
mundo.

La amistad en un mundo agitado

Es bueno considerar también, con
realismo, algunos rasgos de nuestra
cultura contemporánea que suponen
un reto para la manera en que
vivimos la amistad. Hay que decir, en
primer lugar, que no se trata de
obstáculos insalvables. Por un lado,
porque tenemos toda la gracia de
Dios. Pero también porque es fácil
ver que, allí donde la amistad es
menos frecuente y profunda, resulta
más necesaria y es deseada de modo
más intenso por los corazones de los
hombres y de las mujeres.
Parafraseando a san Juan de la Cruz,
podríamos decir: «Donde no hay
amistad, pon amistad, y sacarás
amistad».

Pensemos, por ejemplo, en el tono
excesivamente competitivo de
algunas profesiones o ambientes.



Esto a veces se traduce en una
mentalidad pragmática o
desconfiada, aunque esté envuelta en
una buena educación meramente
externa. Pareciera que, si se trabaja
con otra actitud, el resultado será
que los demás se aprovecharán de
nosotros. Ciertamente, no podemos
ser ingenuos, pero un ambiente así
necesita ser purificado desde dentro,
con personas que muestren un modo
distinto de vivir. No hace falta
presionar, gritar, engañar o
aprovecharse de los demás, para
conseguir metas laborales. Un
cristiano tiene siempre presente que
el trabajo es servicio. Por eso, aspira
a ser un jefe, un colega, un cliente o
un profesor de quien se puede llegar
a ser buen amigo, sin que dejen de
respetarse las normas propias de
cada profesión.

También podremos conseguir
ambientes propicios para la amistad
evitando que se contagien de



excesivo estrés, activismo o
dispersión. Es verdad que, en
nuestro agitado mundo, a veces es
difícil conseguir la serenidad
necesaria para tener nuevas
amistades; también porque, incluso
cuando se descansa, el ajetreo suele
ir unido a modos de desconexión.
Precisamente esta es una
oportunidad para –con humildad y
conociendo nuestra fragilidad–
ofrecer a los demás un ejemplo
atractivo, propio del que «lee la vida
de Jesucristo»[9]: caminar tranquilos,
sonreír, disfrutar del momento,
contemplar, descansar con cosas
sencillas, tener creatividad para
hacer planes alternativos, etc[10].

Esperar en lo que nos une

Mantener una «actitud positiva y
abierta ante la transformación actual
de las estructuras sociales y de las
formas de vida»[11], como
recomendaba san Josemaría, facilita



la amistad con muchas personas,
también cuando hay distancias
generacionales. Además, es preciso
un profundo amor a la libertad
ajena, sin caer en rigideces cuando
algo admite ser visto de muchos
modos. «Ciertas maneras de
expresarse –recuerda el prelado del
Opus Dei– pueden enturbiar o
dificultar la creación de un ambiente
de amistad. Por ejemplo, ser
demasiado categórico al expresar la
propia opinión, dar la apariencia de
que pensamos que los propios
planteamientos son los definitivos, o
no interesarse activamente por lo
que dicen los demás, son modos de
actuar que encierran en uno
mismo»[12].

Es verdad que, en varios lugares, se
ha extendido una visión de la vida en
la que es difícil aceptar algunos
principios básicos de la ley moral.
Esto supone que a veces, incluso, se
niegue la posibilidad misma del



amor de benevolencia: desear el bien
del otro por sí mismo. Quizá aquel
planteamiento encuentra en las
relaciones humanas solamente un
cálculo de utilidad o sentimientos de
simpatía sin demasiado fundamento.
Esto, como es lógico, puede
convertirse en fuente de
incomprensión y hasta de conflicto.

Es importante, ante esta situación, no
confundir el diálogo propio de la
amistad con la argumentación
filosófica, jurídica o política; el
diálogo amistoso no supone intentar
convencer al otro de nuestras ideas,
incluso cuando esas ideas sean
formulaciones clásicas o
magisteriales de algún tipo de
verdad. Y esto no significa «no
llamar a las cosas por su nombre» o
perder la capacidad de discernir el
bien del mal. Lo que sucede es que
nuestros razonamientos tienen valor
dentro de un diálogo solo cuando se
parte de algún principio o autoridad



común[13]. Aunque en la amistad
también hay tiempo para la
conversión personal, de ordinario es
mejor buscar los puntos de acuerdo
en lugar de subrayar lo que nos
separa; es el lugar para ofrecer
nuestra propia experiencia, sin
grandes elaboraciones intelectuales,
con toda la fuerza de quien comparte
sus preocupaciones, tristezas y
alegrías. Y siempre es importante
escuchar, porque la amistad –como
decía san Josemaría– más que en dar
está en comprender[14].

Puede ayudarnos notar que la
mayoría de las personas, la mayor
parte del tiempo, viven movidas por
los deseos profundos de todo corazón
humano: amar y ser amadas. Ese
deseo insaciable de sentido, de
unidad, de plenitud, aunque pueda
ser anestesiado durante mucho
tiempo por múltiples razones,
siempre vuelve a manifestarse. El
buen amigo –aunque no siempre sea



plenamente correspondido– sabe
esperar; sabe estar ahí cuando los
propios esquemas entran en crisis y
el corazón se abre a la luz que ha
intuido precisamente en el cariño del
otro.

Una imagen de la paciencia de Dios

San Pablo, en el famoso himno de la
caridad que escribe en su Epístola a
los corintios, señala que «la caridad
es paciente» (1 Cor 12,4). Por eso, el
prelado del Opus Dei nos recuerda
que «una amistad tiene mucho de
don inesperado, por lo que requiere
también paciencia. A veces, ciertas
malas experiencias o prejuicios
pueden hacer que la relación
personal con alguien que tenemos
cerca tarde un tiempo en llegar a
convertirse en amistad. Igualmente
pueden hacerlo difícil el temor, los
respetos humanos o una actitud de
prevención. Es bueno tratar de



ponerse en el lugar de los demás y
tener paciencia»[15].

San Josemaría animaba siempre a ir
«al paso de Dios». En su vida es
innegable la audacia apostólica con
la que vivía, el arrojo –también
humano– con el que salía al
encuentro de las personas, aunque
estuvieran muy lejos, aun poniendo
en peligro su propia vida. Basta
pensar en aquella conversación con
Pascual Galbe, un juez amigo que
había conocido durante su etapa
universitaria; eran tiempos de
persecución religiosa y el sacerdote
sorteó varios peligros al acudir a su
domicilio en Barcelona con la única
intención de reencontrarse con su
amigo. En una conversación previa,
por las calles de Madrid, Galbe le
había preguntado: «¿Qué quieres de
mí, Josemaría?». A lo que el fundador
del Opus Dei respondió: «Yo te quiero
a ti. No necesito nada. Solo deseo que
seas un hombre bueno y justo». Y lo



mismo volvió a demostrarle en la
siguiente ocasión, cuando acudió
para escuchar sus confidencias en
aquellos difíciles momentos, sin
dejar de ayudarle a encontrar la
verdad[16].

El fundador del Opus Dei no dejaba
de recomendar aquella paciencia
«que nos impulsa a ser comprensivos
con los demás, persuadidos de que
las almas, como el buen vino, se
mejoran con el tiempo»[17]; debemos
procurar tener con los demás la
misma paciencia que Dios tiene con
nosotros. Y es que, como recordó
Benedicto XVI, «el mundo es
redimido por la paciencia de Dios y
destruido por la impaciencia de los
hombres»[18]. Tener paciencia no
quiere decir que no suframos, a
veces, por la falta de
correspondencia de otras personas a
nuestro cariño, o porque vemos a
algún amigo emprender caminos que
probablemente no saciarán sus



deseos de felicidad. Se trata, en
realidad, de sufrir con el corazón de
Jesús, identificándonos cada vez más
con sus sentimientos, sin dejarnos
llevar por la tristeza o la
desesperanza.

La experiencia del perdón de los
amigos es motivo de esperanza en los
momentos más oscuros de la vida. La
certeza de que un amigo nos espera,
a pesar de nuestros desplantes, es
para nosotros la viva imagen de Dios:
ese primer amigo que aguarda a que
volvamos a sus brazos de Padre y
que nos perdona siempre.

Ricardo Calleja

[1] Tertuliano, Apologético, XXXIX.

[2] Cfr. San Ignacio de Antioquía, 
Carta a Policarpo, II.



[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
314.

[4] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 2017, p. 78.

[5] San Josemaría, Surco, n. 191.

[6] Benedicto XVI, Carta encíclica Spe
Salvi, n. 11.

[7] Cfr. san Josemaría, Camino, n. 973.

[8] Ibíd.

[9] San Josemaría, Camino, n. 2.

[10] Cfr. Francisco, Carta encíclica 
Laudato si’, nn. 222-223.

[11] San Josemaría, Surco, n. 428.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Carta 1-
XI-2019, n. 9.

[13] Santo Tomás de Aquino, Quodlibet
IV, q. 9, a. 3.

[14] Cfr. San Josemaría, Surco, n. 463.



[15] Mons. Fernando Ocáriz, Carta 1-
XI-2019, n. 20.

[16] Cfr. Jordi Miralbell, Días de espera
en guerra, Palabra, Madrid, 2017, pp.
75; 97 y ss.

[17] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
78.

[18] Benedicto XVI, Homilía 24-IV-2005,
Misa de inicio de su pontificado.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-
amigos-v-mirad-que-buenos-amigos/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-amigos-v-mirad-que-buenos-amigos/
https://opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-amigos-v-mirad-que-buenos-amigos/
https://opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-amigos-v-mirad-que-buenos-amigos/

	Os he llamado amigos (V): Mirad qué buenos amigos

