
opusdei.org

Os he llamado
amigos (I): ¿Dios
tiene amigos?

Dios siempre ha buscado
activamente la amistad con los
hombres, ofreciéndonos vivir
en comunión con Él. Ni la
debilidad humana ni el polvo
del camino le han hecho
cambiar de opinión. Dejarnos
abrazar por ese Amor
incondicional nos llena de luz y
de fuerza para ofrecerlo a los
demás.

15/05/2020



Escucha el artículo Os he llamado
amigos (I): ¿Dios tiene amigos?

Una pregunta frecuente que
seguramente se encuentre entre
nuestros mensajes en el teléfono
móvil es: «¿Dónde estás?». También
la habremos enviado a nuestros
amigos y familiares buscando su
compañía, aunque sea a distancia, o
simplemente por traer a la otra
persona a nuestra imaginación de
una manera más concreta. ¿Dónde
estás? ¿Qué haces? ¿Todo va bien?
Esa pregunta es también una de las
primeras frases que Dios, mientras
«paseaba por el jardín a la hora de la
brisa» (Gn 3,8-9), dirige al hombre. El
Creador, desde el inicio de los
tiempos, quería caminar junto a
Adán y Eva; podríamos pensar, con
cierto atrevimiento, que Dios
buscaba su amistad –y ahora la



nuestra– para contemplar
plenamente realizada su creación.

Una novedad que va in crescendo

Esta idea, que tal vez no es
totalmente nueva para nosotros, ha
causado bastante extrañeza en la
historia del pensamiento humano.
De hecho, en uno de sus momentos
de mayor esplendor, se había
aceptado con resignación la
imposibilidad para el ser humano de
ser amigo de Dios. La razón era que
entre ambos media una absoluta
desproporción, son demasiado
distintos[1]. Se pensaba que podría
haber, como mucho, una relación de
sometimiento a la que, en el mejor de
los casos, podríamos acceder
lejanamente a través de ciertos ritos
o de ciertos conocimientos. Pero una
relación de amistad era
inimaginable.

Sin embargo, la Escritura presenta
una y otra vez nuestra relación con



Dios en términos de amistad. El libro
del Éxodo no deja lugar a dudas: «El
Señor hablaba con Moisés cara a
cara, como se habla con un
amigo» (Ex 33,11). En el libro del
Cantar de los Cantares, que recoge de
manera poética la relación entre Dios
y el alma que lo busca, a esta última
la llama continuamente «amiga
mía» (cfr. Ct 1,15 y otros). También el
libro de la Sabiduría señala que Dios
«se comunica a las almas santas de
cada generación y las convierte en
amigos» (Sb 7,27). Es importante
notar que en todos los casos la
iniciativa proviene del mismo Dios;
la alianza que ha sellado con su
creación no es simétrica, como
podría ser un contrato entre iguales,
sino más bien es asimétrica: nos ha
sido regalada la desconcertante
posibilidad de hablar de tú a tú con
nuestro propio creador.

Esta manifestación de la amistad que
nos ofrece Dios, la comunicación de



esta novedad, continuó in crescendo
a lo largo de la historia de la
salvación. Todo lo que nos había
dicho por medio de la alianza se
ilumina definitivamente con la vida
del Hijo de Dios en la tierra: «Dios
nos ama no solo como criaturas, sino
también como hijos a los que, en
Cristo, ofrece una verdadera
amistad»[2]. Toda la vida de Jesús es
una invitación a la amistad con su
Padre. Y uno de los momentos más
intensos en los que nos transmite
esta buena noticia es durante la
Última Cena. Allí, en el Cenáculo, con
cada uno de sus gestos, Jesús abre su
corazón para llevar a sus discípulos –
y a nosotros con ellos– a la verdadera
amistad con Dios.

Del polvo a la vida

El evangelio de san Juan se divide en
dos partes claras: la primera se
centra en la predicación y en los
milagros de Cristo, la segunda en su



pasión, muerte y resurrección. El
puente que las une es el siguiente
versículo, que nos adentra en el
Cenáculo: «Sabiendo Jesús que había
llegado su hora de pasar de este
mundo al Padre, como amase a los
suyos que estaban en el mundo, los
amó hasta el fin» (Jn 13,1). Allí
estaban Pedro y Juan, Tomás y Felipe,
todos los doce juntos, apoyados cada
uno hacia un costado, como era
costumbre en la época. Por los
sucesos que se narran,
probablemente era una mesa de tres
lados –con forma de U– en la que
Jesús se encontraba casi en un
extremo, el importante, y Pedro en el
opuesto, el del sirviente; es posible
que estuvieran frente a frente. Jesús,
en un determinado momento, a
pesar de que no era una tarea que le
correspondía a quien estaba situado
en ese lugar preferencial, se puso de
pie para realizar un gesto que quizá
su Madre habría realizado muchas
veces con él: tomó una toalla y se la



ciñó a la cintura para quitar el polvo
de los pies de sus amigos.

La imagen del polvo está presente
desde el inicio en la Sagrada
Escritura. En la historia sobre la
creación se nos cuenta que «el Señor
Dios formó al hombre del polvo de la
tierra» (Gn 2,7). Entonces, para que
dejara de ser algo inanimado, muerto
e incapaz de relacionarse, Dios
«insufló en sus narices aliento de
vida y el hombre se convirtió en un
ser vivo» (Gn 2,7). Desde ese
momento, el hombre experimentará
una tensión que proviene de ser
polvo y espíritu, una tensión entre
sus límites radicales y sus deseos
infinitos. Pero Dios es más fuerte que
nuestra debilidad y que cualquiera
de nuestras traiciones.

Ahora, en el Cenáculo, el polvo del
hombre vuelve a aparecer. Cristo se
dobla sobre el polvo de los pies de
sus amigos, para recrearlos,



devolviéndoles la relación con el
Padre. Jesús nos lava los pies y,
divinizando el polvo del que estamos
hechos, nos regala la amistad íntima
que tiene con su Padre. En medio de
la emoción que le embarga, con los
ojos de todos sus discípulos fijos en
él, dice: «A vosotros, en cambio, os he
llamado amigos, porque todo lo que
oí de mi Padre os lo he dado a
conocer» (Jn 15,15). Dios quiere
compartirlo todo. Jesús nos comparte
su vida, su capacidad de amar, de
perdonar, de ser amigos hasta el fin.

Todos hemos tenido la experiencia
de cómo las buenas relaciones de
amistad nos han cambiado; tal vez no
seríamos los mismos si no
hubiésemos encontrado esas
relaciones en nuestra vida. También
ser amigos de Dios transforma
nuestro modo de ser amigos de
quienes nos rodean. Así, como Cristo,
podremos lavar los pies de todos,
sentarnos a la mesa de quien nos



podría traicionar, ofrecer nuestro
cariño a quien no nos comprende o
incluso no acepta nuestra amistad.
La misión de un cristiano en medio
del mundo es precisamente «abrirse
en abanico»[3] a todos, porque Dios
sigue infundiendo su aliento al polvo
del que estamos hechos y actúa en
esas relaciones enviándonos su luz.

Dejarnos llevar hacia la comunión

Hemos visto que la amistad que nos
ofrece Jesucristo es un acto de
confianza incondicional de Dios en
nosotros, que no termina nunca. A
distancia de veinte siglos, en nuestra
existencia diaria, Cristo nos cuenta
todo lo que sabe sobre el Padre para
continuar atrayéndonos a su
amistad. Sin embargo, aunque esto
no nos faltará, será siempre una
parte, ya que «a esta amistad
correspondemos uniendo nuestra
voluntad a la suya»[4].



Los verdaderos amigos viven en
comunión: en el fondo de su alma
quieren las mismas cosas, se desean
la felicidad el uno al otro, a veces ni
siquiera necesitan utilizar palabras
para comprenderse mutuamente; se
ha dicho incluso que reírse de las
mismas cosas es una de las mayores
manifestaciones de compartir
intimidad. Esta comunión, en el caso
de Dios, más que un agotador
esfuerzo en tratar de cumplir ciertos
requisitos –esto no sucede entre
amigos– se trata igualmente de estar
el uno con el otro, de acompañarse
mutuamente.

Un buen ejemplo puede ser
precisamente el de san Juan, el
cuarto evangelista: dejó que Jesús se
acercara y le lavara los pies, se
recostó tranquilamente en su pecho
durante la Cena y, finalmente –tal vez
sin comprender completamente lo
que sucedía–, no se despegó de su
mejor amigo para acompañarlo en



los mayores sufrimientos. El
discípulo amado se dejó transformar
por Jesucristo y, de esa manera, Dios
fue quitando poco a poco el polvo de
su corazón: «En esta comunión de
voluntades se realiza nuestra
redención: ser amigos de Jesús,
convertirse en amigos de Jesús.
Cuanto más amamos a Jesús, cuanto
más lo conocemos, tanto más crece
nuestra verdadera libertad»[5].

Jesús, en esa Última Cena, nos
muestra que el secreto de la amistad
está en permanecer con Él: «Como el
sarmiento no puede dar fruto por sí
mismo si no permanece en la vid, así
tampoco vosotros si no permanecéis
en mí» (Jn 15,4). Es Jesús quien
quiere amar en nosotros. Sin él no
podemos ser amigos hasta el fin.
«Por mucho que ames, nunca
querrás bastante», señala san
Josemaría. Pero inmediatamente
añade: «Si amas al Señor, no habrá



criatura que no encuentre sitio en tu
corazón»[6].

***

«¿Dónde estás?» son las palabras que
Dios, mientras paseaba por aquella
espléndida creación que había salido
de sus manos, dirigió al hombre.
También ahora quiere entrar en
diálogo con nosotros. Nadie, ni
siquiera el más brillante de los
pensadores, podía imaginar un Dios
que pidiese nuestra compañía, que
mendigase nuestra amistad hasta el
extremo de dejarse clavar en una
cruz para así no cerrarnos nunca sus
brazos. Habiendo entrado en esa
locura de amor, nos veremos
impulsados también nosotros a
abrirlos sin condiciones a todas las
personas que nos rodean. Nos
preguntaremos mutuamente: ¿Dónde
estás? ¿Todo va bien? Y a través de
esa amistad podremos devolver la
belleza a la creación.



Giulio Maspero y Andrés Cárdenas

[1] Cfr. Aristóteles, Ética a Nicómaco,
1159a, 4-5.

[2] F. Ocáriz, Carta pastoral 1-
XI-2019, n. 2.

[3] Cfr. San Josemaría, Surco, n. 193.

[4] F. Ocáriz, Carta pastoral 1-
XI-2019, n.2.

[5] Joseph Ratzinger, Homilía en la
Misa pro eligendo pontifice, 18-
IV-2005.

[6] San Josemaría, Via Crucis, VIII
estación, n. 5.

Photo: Alex Bertha, on Unsplash



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-
amigos-i-amistad/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-amigos-i-amistad/
https://opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-amigos-i-amistad/
https://opusdei.org/es-gt/article/os-he-llamado-amigos-i-amistad/

	Os he llamado amigos (I): ¿Dios tiene amigos?

