
opusdei.org

«Que el 2025 sea un
año en el que crezca
la paz»

"Perdona nuestras ofensas,
concédenos tu paz" es el título
del mensaje para la 58.º
Jornada Mundial de la Paz, que
se celebrará el 1 de enero de
2025. El Papa Francisco destaca
que en el 2025 celebramos el
Jubileo, “evento que colma los
corazones de esperanza”, y
recuerda que “el jubileo se
remonta a una antigua
tradición judía, cuando el
sonido de un cuerno de carnero
anunciaba, cada cuarenta y



nueve años, uno de clemencia y
liberación para todo el pueblo”.

30/12/2024

I. Escuchando el grito de la
humanidad amenazada

1. Al inicio de este nuevo año que nos
da el Padre celestial, tiempo jubilar
dedicado a la esperanza, dirijo mi
más sincero deseo de paz a toda
mujer y hombre, en particular a
quien se siente postrado por su
propia condición existencial,
condenado por sus propios errores,
aplastado por el juicio de los otros, y
ya no logra divisar ninguna
perspectiva para su propia vida. A
todos ustedes, esperanza y paz,
porque este es un Año de gracia que
proviene del Corazón del Redentor.



Lea los anteriores mensajes de la
Jornada mundial de la paz

2. En el 2025 la Iglesia católica
celebra el Jubileo, evento que colma
los corazones de esperanza. El
“jubileo” se remonta a una antigua
tradición judía, cuando el sonido de
un cuerno de carnero —en hebreo 
yobel— anunciaba, cada cuarenta y
nueve años, uno de clemencia y
liberación para todo el pueblo (cf. Lv
25,10). Este solemne llamamiento
debía resonar idealmente en todo el
mundo (cf. Lv 25,9), para restablecer
la justicia de Dios en distintos
ámbitos de la vida: en el uso de la
tierra, en la posesión de los bienes,
en la relación con el prójimo, sobre
todo respecto a los más pobres y a
quienes habían caído en desgracia. El
sonido del cuerno recordaba a todo
el pueblo —al que era rico y al que se

https://opusdei.org/es-es/tag/jornada-mundial-de-la-paz/
https://opusdei.org/es-es/tag/jornada-mundial-de-la-paz/


había empobrecido— que ninguna
persona viene al mundo para ser
oprimida; somos hermanos y
hermanas, hijos del mismo Padre,
nacidos para ser libres según la
voluntad del Señor (cf. Lv
25,17.25.43.46.55).

3. También hoy, el Jubileo es un
evento que nos impulsa a buscar la
justicia liberadora de Dios sobre toda
la tierra. Al comienzo de este Año de
gracia, en lugar del cuerno nosotros
quisiéramos ponernos a la escucha
del «grito desesperado de auxilio» [1]
que, como la voz de la sangre de Abel
el justo, se eleva desde muchas
partes de la tierra (cf. Gn 4,10), y que
Dios nunca deja de escuchar.
También nosotros nos sentimos
llamados a ser voz de tantas
situaciones de explotación de la
tierra y de opresión del prójimo [2].
Dichas injusticias asumen a menudo
la forma de lo que san Juan Pablo II
definió como «estructuras de

https://opusdei.org/es-es/page/jubileo-2025-esperanza/


pecado» [3], porque no se deben sólo
a la iniquidad de algunos, sino que se
han consolidado —por así decirlo— y
se sostienen en una complicidad
extendida.

4. Cada uno de nosotros debe
sentirse responsable de algún modo
por la devastación a la que está
sometida nuestra casa común,
empezando por esas acciones que,
aunque sólo sea indirectamente,
alimentan los conflictos que están
azotando la humanidad. Así se
fomentan y se entrelazan desafíos
sistémicos, distintos pero
interconectados, que asolan nuestro
planeta [4]. Me refiero, en particular,
a las disparidades de todo tipo, al
trato deshumano que se da a las
personas migrantes, a la degradación
ambiental, a la confusión generada
culpablemente por la
desinformación, al rechazo de toda
forma de diálogo, a las grandes
inversiones en la industria militar.



Son todos factores de una amenaza
concreta para la existencia de la
humanidad en su conjunto. Por
tanto, al comienzo de este año
queremos ponernos a la escucha de
este grito de la humanidad para que
todos, juntos y personalmente, nos
sintamos llamados a romper las
cadenas de la injusticia y, así,
proclamar la justicia de Dios. Hacer
algún acto de filantropía esporádico
no es suficiente. Se necesitan, por el
contrario, cambios culturales y
estructurales, de modo que también
se efectúe un cambio duradero [5].

II. Un cambio cultural: todos
somos deudores

5. El evento jubilar nos invita a
emprender diversos cambios, para
afrontar la actual condición de
injusticia y desigualdad,
recordándonos que los bienes de la
tierra no están destinados sólo a
algunos privilegiados, sino a todos



[6]. Puede ser útil recordar lo que
escribía san Basilio de Cesarea:
«¿Qué cosa, dime, te pertenece? ¿De
dónde la has tomado para ponerla en
tu vida? […] ¿Acaso no saliste
desnudo del vientre de tu madre?,
¿no tornarás desnudo nuevamente a
la tierra? Los bienes presentes, ¿de
dónde te vienen? Si dices del azar,
eres impío, porque no reconoces al
Creador, ni das gracias al que te ha
dado» [7]. Cuando falta la gratitud, el
hombre deja de reconocer los dones
de Dios. Sin embargo, el Señor, en su
misericordia infinita, no abandona a
los hombres que pecan contra Él;
confirma más bien el don de la vida
con el perdón de la salvación,
ofrecido a todos mediante Jesucristo.
Por eso, enseñándonos el “Padre
nuestro”, Jesús nos invita a pedir:
«Perdona nuestras ofensas» ( Mt
6,12).

6. Cuando una persona ignora el
propio vínculo con el Padre,



comienza a albergar la idea de que
las relaciones con los demás puedan
ser gobernadas por una lógica de
explotación, donde el más fuerte
pretende tener el derecho de abusar
del más débil [8]. Como las élites en
el tiempo de Jesús, que se
aprovechaban de los sufrimientos de
los más pobres, así hoy en la aldea
global interconectada [9], el sistema
internacional, si no se alimenta de
lógicas de solidaridad y de
interdependencia, genera injusticias,
exacerbadas por la corrupción, que
atrapan a los países más pobres. La
lógica de la explotación del deudor
también describe sintéticamente la
actual “crisis de la deuda” que afecta
a diversos países, sobre todo del sur
del mundo.

7. No me canso de repetir que la
deuda externa se ha convertido en
un instrumento de control, a través
del cual algunos gobiernos e
instituciones financieras privadas de



los países más ricos no tienen
escrúpulos de explotar de manera
indiscriminada los recursos
humanos y naturales de los países
más pobres, a fin de satisfacer las
exigencias de los propios mercados
[10]. A esto se agrega que diversas
poblaciones, más abrumadas por la
deuda internacional, también se ven
obligadas a cargar con el peso de la
deuda ecológica de los países más
desarrollados [11]. La deuda
ecológica y la deuda externa son dos
caras de una misma moneda de esta
lógica de explotación que culmina en
la crisis de la deuda [12]. Pensando
en este Año jubilar, invito a la
comunidad internacional a
emprender acciones de remisión de
la deuda externa, reconociendo la
existencia de una deuda ecológica
entre el norte y el sur del mundo. Es
un llamamiento a la solidaridad,
pero sobre todo a la justicia [13].



8. El cambio cultural y estructural
para superar esta crisis se realizará
cuando finalmente nos
reconozcamos todos hijos del Padre
y, ante Él, nos confesemos todos
deudores, pero también todos
necesarios, necesitados unos de
otros, según una lógica de
responsabilidad compartida y
diversificada. Podremos descubrir
«definitivamente que nos
necesitamos y nos debemos los unos
a los otros» [14].

III. Un camino de esperanza:
tres acciones posibles

9. Si nos dejamos tocar el corazón
por estos cambios necesarios, el Año
de gracia del jubileo podrá reabrir la
vía de la esperanza para cada uno de
nosotros. La esperanza nace de la
experiencia de la misericordia de
Dios, que es siempre ilimitada [15].



Dios, que no debe nada a nadie,
continúa otorgando sin cesar gracia y
misericordia a todos los hombres.
Isaac de Nínive, un Padre de la
Iglesia oriental del siglo VII, escribía:
«Tu amor es más grande que mis
ofensas. Insignificantes son las olas
del mar respecto al número de mis
pecados; pero, si pesamos mis
pecados, respecto a tu amor, se
esfuman como la nada» [16]. Dios no
calcula el mal cometido por el
hombre, sino que es inmensamente
«rico en misericordia, por el gran
amor con que nos amó» (Ef 2,4). Al
mismo tiempo, escucha el grito de los
pobres y de la tierra. Bastaría
detenerse un momento, al inicio de
este año, y pensar en la gracia con la
que cada vez perdona nuestros
pecados y condona todas nuestras
deudas, para que nuestro corazón se
inunde de esperanza y de paz.

10. Por eso Jesús, en la oración del
“Padre nuestro”, establece una

https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-padrenuestro-catequesis/


afirmación muy exigente: «como
también nosotros perdonamos a los
que nos ofenden», después de que
hemos pedido al Padre la remisión
de nuestras ofensas (cf. Mt 6,12).
Para perdonar una ofensa a los
demás y darles esperanza es
necesario, en efecto, que la propia
vida esté llena de esa misma
esperanza que llega de la
misericordia de Dios. La esperanza
es sobreabundante en la
generosidad, no calcula, no exige
cuentas a los deudores, no se
preocupa de la propia ganancia, sino
que tiene como punto de mira un
sólo fin: levantar al que está caído,
vendar los corazones heridos, liberar
de toda forma de esclavitud.

11. Al inicio de este Año de gracia,
quisiera, por tanto, sugerir tres
acciones que puedan restaurar la
dignidad en la vida de poblaciones
enteras y volver a ponerlas en
camino sobre la vía de la esperanza,



para que se supere la crisis de la
deuda y todos puedan volver a
reconocerse deudores perdonados.

Sobre todo, retomo el llamamiento
lanzado por san Juan Pablo II con
ocasión del Jubileo del año 2000, de
pensar «en una notable reducción, si
no en una total condonación, de la
deuda internacional, que grava sobre
el destino de muchas naciones» [17].
Que, reconociendo la deuda
ecológica, los países más ricos se
sientan llamados a hacer lo posible
para condonar las deudas de esos
países que no están en condiciones
de devolver lo que deben.
Ciertamente, para que no se trate de
un acto aislado de beneficencia, que
lleve a correr el riesgo de
desencadenar nuevamente un
círculo vicioso de financiación-
deuda, es necesario, al mismo
tiempo, el desarrollo de una nueva
arquitectura financiera, que lleve a
la creación de un Documento



financiero global, fundado en la
solidaridad y la armonía entre los
pueblos.

Además, pido un compromiso firme
para promover el respeto de la
dignidad de la vida humana, desde la
concepción hasta la muerte natural,
para que toda persona pueda amar la
propia vida y mirar al futuro con
esperanza, deseando el desarrollo y
la felicidad para sí misma y para sus
propios hijos. Sin esperanza en la
vida, en efecto, es difícil que surja en
el corazón de los más jóvenes el
deseo de generar otras vidas. Aquí,
en particular quisiera invitar una vez
más a un gesto concreto que pueda
favorecer la cultura de la vida. Me
refiero a la eliminación de la pena de
muerte en todas las naciones. Esta
medida, en efecto, además de
comprometer la inviolabilidad de la
vida, destruye toda esperanza
humana de perdón y de renovación
[18].



Me atrevo también a volver a lanzar
otro llamamiento, apelándome a san
Pablo VI y a Benedicto XVI [19], para
las jóvenes generaciones, en este
tiempo marcado por las guerras:
utilicemos al menos un porcentaje
fijo del dinero empleado en los
armamentos para la constitución de
un Fondo mundial que elimine
definitivamente el hambre y facilite
en los países más pobres actividades
educativas también dirigidas a
promover el desarrollo sostenible,
contrastando el cambio climático
[20]. Debemos buscar que se elimine
todo pretexto que pueda impulsar a
los jóvenes a imaginar el propio
futuro sin esperanza, o bien como
una expectativa para vengar la
sangre de sus seres queridos. El
futuro es un don para superar los
errores del pasado, para construir
nuevos caminos de paz.



IV. La meta de la paz

12. Aquellos que emprenderán, por
medio de los gestos sugeridos, el
camino de la esperanza, podrán ver
cada vez más cercana la tan
anhelada meta de la paz. El salmista
nos confirma en esta promesa:
cuando «el Amor y la Verdad se
encontrarán, la Justicia y la Paz se
abrazarán» ( Sal 85,11). Cuando me
despojo del arma del préstamo y
restituyo la vía de la esperanza a una
hermana o a un hermano,
contribuyo al restablecimiento de la
justicia de Dios en esta tierra y me
encamino con esta persona hacia la
meta de la paz. Como decía san Juan
XXIII, la verdadera paz sólo podrá
nacer de un corazón desarmado de la
angustia y el miedo de la guerra [21].

13. Que el 2025 sea un año en el que
crezca la paz. Esa paz real y
duradera, que no se detiene en las
objeciones de los contratos o en las



mesas de compromisos humanos
[22]. Busquemos la verdadera paz,
que es dada por Dios a un corazón
desarmado: un corazón que no se
empecina en calcular lo que es mío y
lo que es tuyo; un corazón que disipa
el egoísmo en la prontitud de ir al
encuentro de los demás; un corazón
que no duda en reconocerse deudor
respecto a Dios y por eso está
dispuesto a perdonar las deudas que
oprimen al prójimo; un corazón que
supera el desaliento por el futuro con
la esperanza de que toda persona es
un bien para este mundo.

14. El desarme del corazón es un
gesto que involucra a todos, a los
primeros y a los últimos, a los
pequeños y a los grandes, a los ricos
y a los pobres. A veces, es suficiente
algo sencillo, como «una sonrisa, un
gesto de amistad, una mirada
fraterna, una escucha sincera, un
servicio gratuito» [23]. Con estos
pequeños-grandes gestos, nos



acercamos a la meta de la paz y la
alcanzaremos más rápido; es más, a
lo largo del camino, junto a los
hermanos y hermanas reunidos, nos
descubriremos ya cambiados
respecto a cómo habíamos partido.
En efecto, la paz no se alcanza sólo
con el final de la guerra, sino con el
inicio de un mundo nuevo, un
mundo en el que nos descubrimos
diferentes, más unidos y más
hermanos de lo que habíamos
imaginado.

15. ¡Concédenos tu paz, Señor! Esta
es la oración que elevo a Dios,
mientras envío mis mejores deseos
para el año nuevo a los jefes de
estado y de gobierno, a los
responsables de las organizaciones
internacionales, a los líderes de las
diversas religiones, a todas las
personas de buena voluntad.

Perdona nuestras ofensas, Señor,



como nosotros perdonamos a los que
nos ofenden,

y en este círculo de perdón
concédenos tu paz,

esa paz que sólo Tú puedes dar

a quien se deja desarmar el corazón,

a quien con esperanza quiere remitir
las deudas de los propios hermanos,

a quien sin temor confiesa de ser tu
deudor,

a quien no permanece sordo al grito
de los más pobres.

Vaticano, 8 de diciembre de 2024

FRANCISCO



[1] Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 8.

[2] Cf. S. Juan Pablo II, Carta ap.
Tertio millennio adveniente (10
noviembre 1994), 51.

[3] Carta enc. Sollicitudo rei socialis
(30 diciembre 1987), 36.

[4] Cf. Discurso a los participantes en
el Encuentro promovido por las
Academias Pontificias de las Ciencias
y de las Ciencias Sociales (16 mayo
2024).

[5] Cf. Exhort. ap. Laudate Deum (4
octubre 2023), 70.

[6] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 16.

[7] Homilia de avaritia, 7: PG 31, 275.

[8] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 123.



[9] Cf. Catequesis (2 septiembre
2020): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (4
septiembre 2020), p. 12.

[10] Cf. Discurso a los participantes
en el Encuentro “Abordando la crisis
de deuda en el Sur Global” (5 junio
2024).

[11] Cf. Discurso a la Conferencia de
las Partes en la Convención Marco de
las Naciones Unidas sobre el Cambio
Climático ― COP 28 (2 diciembre
2023).

[12] Cf. Discurso a los participantes
en el Encuentro “Abordando la crisis
de deuda en el Sur Global” (5 junio
2024).

[13] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 16.

[14] Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 35.



[15] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 23.

[16] Discurso X (Tercera colección),
Oración, 100-101: CSCO 638, 115. San
Agustín incluso llega a afirmar que
Dios no deja de hacerse deudor del
hombre: «Porque aunque “tu
misericordia es infinita”, tienes a
bien hacerte deudor con promesas
de aquellos mismos a quienes tú
perdonas todas sus deudas» (cf.
Confesiones, 5,9,17: PL 32, 714).

[17] Carta ap. Tertio millennio
adveniente (10 noviembre 1994), 51.

[18] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 10.

[19] Cf. S. Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marzo
1967), 51; Benedicto XVI, Discurso al
Cuerpo Diplomático acreditado ante
la Santa Sede (9 enero 2006); Íd.,



Exhort. ap. postsin. Sacramentum
caritatis (22 febrero 2007), 90.

[20] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 262; Discurso al
Cuerpo Diplomático acreditado ante
la Santa Sede (8 enero 2024);
Discurso a la Conferencia de las
Partes en la Convención Marco de las
Naciones Unidas sobre el Cambio
Climático ― COP 28 (2 diciembre
2023).

[21] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 113.

[22] Cf. Conmemoración en el décimo
aniversario de la “Invocación a la
paz en Tierra Santa” (7 junio 2024).

[23] Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 18.I.
Escuchando el grito de la humanidad
amenazada



1. Al inicio de este nuevo año que nos
da el Padre celestial, tiempo jubilar
dedicado a la esperanza, dirijo mi
más sincero deseo de paz a toda
mujer y hombre, en particular a
quien se siente postrado por su
propia condición existencial,
condenado por sus propios errores,
aplastado por el juicio de los otros, y
ya no logra divisar ninguna
perspectiva para su propia vida. A
todos ustedes, esperanza y paz,
porque este es un Año de gracia que
proviene del Corazón del Redentor.

2. En el 2025 la Iglesia católica
celebra el Jubileo, evento que colma
los corazones de esperanza. El
“jubileo” se remonta a una antigua
tradición judía, cuando el sonido de
un cuerno de carnero —en hebreo
yobel— anunciaba, cada cuarenta y
nueve años, uno de clemencia y
liberación para todo el pueblo (cf. Lv
25,10). Este solemne llamamiento
debía resonar idealmente en todo el



mundo (cf. Lv 25,9), para restablecer
la justicia de Dios en distintos
ámbitos de la vida: en el uso de la
tierra, en la posesión de los bienes,
en la relación con el prójimo, sobre
todo respecto a los más pobres y a
quienes habían caído en desgracia. El
sonido del cuerno recordaba a todo
el pueblo —al que era rico y al que se
había empobrecido— que ninguna
persona viene al mundo para ser
oprimida; somos hermanos y
hermanas, hijos del mismo Padre,
nacidos para ser libres según la
voluntad del Señor (cf. Lv
25,17.25.43.46.55).

3. También hoy, el Jubileo es un
evento que nos impulsa a buscar la
justicia liberadora de Dios sobre toda
la tierra. Al comienzo de este Año de
gracia, en lugar del cuerno nosotros
quisiéramos ponernos a la escucha
del «grito desesperado de auxilio» [1]
que, como la voz de la sangre de Abel
el justo, se eleva desde muchas



partes de la tierra (cf. Gn 4,10), y que
Dios nunca deja de escuchar.
También nosotros nos sentimos
llamados a ser voz de tantas
situaciones de explotación de la
tierra y de opresión del prójimo [2].
Dichas injusticias asumen a menudo
la forma de lo que san Juan Pablo II
definió como «estructuras de
pecado» [3], porque no se deben sólo
a la iniquidad de algunos, sino que se
han consolidado —por así decirlo— y
se sostienen en una complicidad
extendida.

4. Cada uno de nosotros debe
sentirse responsable de algún modo
por la devastación a la que está
sometida nuestra casa común,
empezando por esas acciones que,
aunque sólo sea indirectamente,
alimentan los conflictos que están
azotando la humanidad. Así se
fomentan y se entrelazan desafíos
sistémicos, distintos pero
interconectados, que asolan nuestro



planeta [4]. Me refiero, en particular,
a las disparidades de todo tipo, al
trato deshumano que se da a las
personas migrantes, a la degradación
ambiental, a la confusión generada
culpablemente por la
desinformación, al rechazo de toda
forma de diálogo, a las grandes
inversiones en la industria militar.
Son todos factores de una amenaza
concreta para la existencia de la
humanidad en su conjunto. Por
tanto, al comienzo de este año
queremos ponernos a la escucha de
este grito de la humanidad para que
todos, juntos y personalmente, nos
sintamos llamados a romper las
cadenas de la injusticia y, así,
proclamar la justicia de Dios. Hacer
algún acto de filantropía esporádico
no es suficiente. Se necesitan, por el
contrario, cambios culturales y
estructurales, de modo que también
se efectúe un cambio duradero [5].



II. Un cambio cultural: todos somos
deudores

5. El evento jubilar nos invita a
emprender diversos cambios, para
afrontar la actual condición de
injusticia y desigualdad,
recordándonos que los bienes de la
tierra no están destinados sólo a
algunos privilegiados, sino a todos
[6]. Puede ser útil recordar lo que
escribía san Basilio de Cesarea:
«¿Qué cosa, dime, te pertenece? ¿De
dónde la has tomado para ponerla en
tu vida? […] ¿Acaso no saliste
desnudo del vientre de tu madre?,
¿no tornarás desnudo nuevamente a
la tierra? Los bienes presentes, ¿de
dónde te vienen? Si dices del azar,
eres impío, porque no reconoces al
Creador, ni das gracias al que te ha
dado» [7]. Cuando falta la gratitud, el
hombre deja de reconocer los dones
de Dios. Sin embargo, el Señor, en su
misericordia infinita, no abandona a
los hombres que pecan contra Él;



confirma más bien el don de la vida
con el perdón de la salvación,
ofrecido a todos mediante Jesucristo.
Por eso, enseñándonos el “Padre
nuestro”, Jesús nos invita a pedir:
«Perdona nuestras ofensas» ( Mt
6,12).

6. Cuando una persona ignora el
propio vínculo con el Padre,
comienza a albergar la idea de que
las relaciones con los demás puedan
ser gobernadas por una lógica de
explotación, donde el más fuerte
pretende tener el derecho de abusar
del más débil [8]. Como las élites en
el tiempo de Jesús, que se
aprovechaban de los sufrimientos de
los más pobres, así hoy en la aldea
global interconectada [9], el sistema
internacional, si no se alimenta de
lógicas de solidaridad y de
interdependencia, genera injusticias,
exacerbadas por la corrupción, que
atrapan a los países más pobres. La
lógica de la explotación del deudor



también describe sintéticamente la
actual “crisis de la deuda” que afecta
a diversos países, sobre todo del sur
del mundo.

7. No me canso de repetir que la
deuda externa se ha convertido en
un instrumento de control, a través
del cual algunos gobiernos e
instituciones financieras privadas de
los países más ricos no tienen
escrúpulos de explotar de manera
indiscriminada los recursos
humanos y naturales de los países
más pobres, a fin de satisfacer las
exigencias de los propios mercados
[10]. A esto se agrega que diversas
poblaciones, más abrumadas por la
deuda internacional, también se ven
obligadas a cargar con el peso de la
deuda ecológica de los países más
desarrollados [11]. La deuda
ecológica y la deuda externa son dos
caras de una misma moneda de esta
lógica de explotación que culmina en
la crisis de la deuda [12]. Pensando



en este Año jubilar, invito a la
comunidad internacional a
emprender acciones de remisión de
la deuda externa, reconociendo la
existencia de una deuda ecológica
entre el norte y el sur del mundo. Es
un llamamiento a la solidaridad,
pero sobre todo a la justicia [13].

8. El cambio cultural y estructural
para superar esta crisis se realizará
cuando finalmente nos
reconozcamos todos hijos del Padre
y, ante Él, nos confesemos todos
deudores, pero también todos
necesarios, necesitados unos de
otros, según una lógica de
responsabilidad compartida y
diversificada. Podremos descubrir
«definitivamente que nos
necesitamos y nos debemos los unos
a los otros» [14].

III. Un camino de esperanza: tres
acciones posibles



9. Si nos dejamos tocar el corazón
por estos cambios necesarios, el Año
de gracia del jubileo podrá reabrir la
vía de la esperanza para cada uno de
nosotros. La esperanza nace de la
experiencia de la misericordia de
Dios, que es siempre ilimitada [15].

Dios, que no debe nada a nadie,
continúa otorgando sin cesar gracia y
misericordia a todos los hombres.
Isaac de Nínive, un Padre de la
Iglesia oriental del siglo VII, escribía:
«Tu amor es más grande que mis
ofensas. Insignificantes son las olas
del mar respecto al número de mis
pecados; pero, si pesamos mis
pecados, respecto a tu amor, se
esfuman como la nada» [16]. Dios no
calcula el mal cometido por el
hombre, sino que es inmensamente
«rico en misericordia, por el gran
amor con que nos amó» ( Ef 2,4). Al
mismo tiempo, escucha el grito de los
pobres y de la tierra. Bastaría
detenerse un momento, al inicio de



este año, y pensar en la gracia con la
que cada vez perdona nuestros
pecados y condona todas nuestras
deudas, para que nuestro corazón se
inunde de esperanza y de paz.

10. Por eso Jesús, en la oración del
“Padre nuestro”, establece una
afirmación muy exigente: «como
también nosotros perdonamos a los
que nos ofenden», después de que
hemos pedido al Padre la remisión
de nuestras ofensas (cf. Mt 6,12).
Para perdonar una ofensa a los
demás y darles esperanza es
necesario, en efecto, que la propia
vida esté llena de esa misma
esperanza que llega de la
misericordia de Dios. La esperanza
es sobreabundante en la
generosidad, no calcula, no exige
cuentas a los deudores, no se
preocupa de la propia ganancia, sino
que tiene como punto de mira un
sólo fin: levantar al que está caído,



vendar los corazones heridos, liberar
de toda forma de esclavitud.

11. Al inicio de este Año de gracia,
quisiera, por tanto, sugerir tres
acciones que puedan restaurar la
dignidad en la vida de poblaciones
enteras y volver a ponerlas en
camino sobre la vía de la esperanza,
para que se supere la crisis de la
deuda y todos puedan volver a
reconocerse deudores perdonados.

Sobre todo, retomo el llamamiento
lanzado por san Juan Pablo II con
ocasión del Jubileo del año 2000, de
pensar «en una notable reducción, si
no en una total condonación, de la
deuda internacional, que grava sobre
el destino de muchas naciones» [17].
Que, reconociendo la deuda
ecológica, los países más ricos se
sientan llamados a hacer lo posible
para condonar las deudas de esos
países que no están en condiciones
de devolver lo que deben.



Ciertamente, para que no se trate de
un acto aislado de beneficencia, que
lleve a correr el riesgo de
desencadenar nuevamente un
círculo vicioso de financiación-
deuda, es necesario, al mismo
tiempo, el desarrollo de una nueva
arquitectura financiera, que lleve a
la creación de un Documento
financiero global, fundado en la
solidaridad y la armonía entre los
pueblos.

Además, pido un compromiso firme
para promover el respeto de la
dignidad de la vida humana, desde la
concepción hasta la muerte natural,
para que toda persona pueda amar la
propia vida y mirar al futuro con
esperanza, deseando el desarrollo y
la felicidad para sí misma y para sus
propios hijos. Sin esperanza en la
vida, en efecto, es difícil que surja en
el corazón de los más jóvenes el
deseo de generar otras vidas. Aquí,
en particular quisiera invitar una vez



más a un gesto concreto que pueda
favorecer la cultura de la vida. Me
refiero a la eliminación de la pena de
muerte en todas las naciones. Esta
medida, en efecto, además de
comprometer la inviolabilidad de la
vida, destruye toda esperanza
humana de perdón y de renovación
[18].

Me atrevo también a volver a lanzar
otro llamamiento, apelándome a san
Pablo VI y a Benedicto XVI [19], para
las jóvenes generaciones, en este
tiempo marcado por las guerras:
utilicemos al menos un porcentaje
fijo del dinero empleado en los
armamentos para la constitución de
un Fondo mundial que elimine
definitivamente el hambre y facilite
en los países más pobres actividades
educativas también dirigidas a
promover el desarrollo sostenible,
contrastando el cambio climático
[20]. Debemos buscar que se elimine
todo pretexto que pueda impulsar a



los jóvenes a imaginar el propio
futuro sin esperanza, o bien como
una expectativa para vengar la
sangre de sus seres queridos. El
futuro es un don para superar los
errores del pasado, para construir
nuevos caminos de paz.

IV. La meta de la paz

12. Aquellos que emprenderán, por
medio de los gestos sugeridos, el
camino de la esperanza, podrán ver
cada vez más cercana la tan
anhelada meta de la paz. El salmista
nos confirma en esta promesa:
cuando «el Amor y la Verdad se
encontrarán, la Justicia y la Paz se
abrazarán» ( Sal 85,11). Cuando me
despojo del arma del préstamo y
restituyo la vía de la esperanza a una
hermana o a un hermano,
contribuyo al restablecimiento de la
justicia de Dios en esta tierra y me
encamino con esta persona hacia la
meta de la paz. Como decía san Juan



XXIII, la verdadera paz sólo podrá
nacer de un corazón desarmado de la
angustia y el miedo de la guerra [21].

13. Que el 2025 sea un año en el que
crezca la paz. Esa paz real y
duradera, que no se detiene en las
objeciones de los contratos o en las
mesas de compromisos humanos
[22]. Busquemos la verdadera paz,
que es dada por Dios a un corazón
desarmado: un corazón que no se
empecina en calcular lo que es mío y
lo que es tuyo; un corazón que disipa
el egoísmo en la prontitud de ir al
encuentro de los demás; un corazón
que no duda en reconocerse deudor
respecto a Dios y por eso está
dispuesto a perdonar las deudas que
oprimen al prójimo; un corazón que
supera el desaliento por el futuro con
la esperanza de que toda persona es
un bien para este mundo.

14. El desarme del corazón es un
gesto que involucra a todos, a los



primeros y a los últimos, a los
pequeños y a los grandes, a los ricos
y a los pobres. A veces, es suficiente
algo sencillo, como «una sonrisa, un
gesto de amistad, una mirada
fraterna, una escucha sincera, un
servicio gratuito» [23]. Con estos
pequeños-grandes gestos, nos
acercamos a la meta de la paz y la
alcanzaremos más rápido; es más, a
lo largo del camino, junto a los
hermanos y hermanas reunidos, nos
descubriremos ya cambiados
respecto a cómo habíamos partido.
En efecto, la paz no se alcanza sólo
con el final de la guerra, sino con el
inicio de un mundo nuevo, un
mundo en el que nos descubrimos
diferentes, más unidos y más
hermanos de lo que habíamos
imaginado.

15. ¡Concédenos tu paz, Señor! Esta
es la oración que elevo a Dios,
mientras envío mis mejores deseos
para el año nuevo a los jefes de



estado y de gobierno, a los
responsables de las organizaciones
internacionales, a los líderes de las
diversas religiones, a todas las
personas de buena voluntad.

Perdona nuestras ofensas, Señor,

como nosotros perdonamos a los que
nos ofenden,

y en este círculo de perdón
concédenos tu paz,

esa paz que sólo Tú puedes dar

a quien se deja desarmar el corazón,

a quien con esperanza quiere remitir
las deudas de los propios hermanos,

a quien sin temor confiesa de ser tu
deudor,

a quien no permanece sordo al grito
de los más pobres.

Vaticano, 8 de diciembre de 2024



FRANCISCO

__________________________________

[1] Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 8.

[2] Cf. S. Juan Pablo II, Carta ap.
Tertio millennio adveniente (10
noviembre 1994), 51.

[3] Carta enc. Sollicitudo rei socialis
(30 diciembre 1987), 36.

[4] Cf. Discurso a los participantes en
el Encuentro promovido por las
Academias Pontificias de las Ciencias
y de las Ciencias Sociales (16 mayo
2024).

[5] Cf. Exhort. ap. Laudate Deum (4
octubre 2023), 70.

[6] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 16.



[7] Homilia de avaritia, 7: PG 31, 275.

[8] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 123.

[9] Cf. Catequesis (2 septiembre
2020): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (4
septiembre 2020), p. 12.

[10] Cf. Discurso a los participantes
en el Encuentro “Abordando la crisis
de deuda en el Sur Global” (5 junio
2024).

[11] Cf. Discurso a la Conferencia de
las Partes en la Convención Marco de
las Naciones Unidas sobre el Cambio
Climático ― COP 28 (2 diciembre
2023).

[12] Cf. Discurso a los participantes
en el Encuentro “Abordando la crisis
de deuda en el Sur Global” (5 junio
2024).



[13] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 16.

[14] Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 35.

[15] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 23.

[16] Discurso X (Tercera colección),
Oración, 100-101: CSCO 638, 115. San
Agustín incluso llega a afirmar que
Dios no deja de hacerse deudor del
hombre: «Porque aunque “tu
misericordia es infinita”, tienes a
bien hacerte deudor con promesas
de aquellos mismos a quienes tú
perdonas todas sus deudas» (cf.
Confesiones, 5,9,17: PL 32, 714).

[17] Carta ap. Tertio millennio
adveniente (10 noviembre 1994), 51.



[18] Cf. Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 10.

[19] Cf. S. Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marzo
1967), 51; Benedicto XVI, Discurso al
Cuerpo Diplomático acreditado ante
la Santa Sede (9 enero 2006); Íd.,
Exhort. ap. postsin. Sacramentum
caritatis (22 febrero 2007), 90.

[20] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 262; Discurso al
Cuerpo Diplomático acreditado ante
la Santa Sede (8 enero 2024);
Discurso a la Conferencia de las
Partes en la Convención Marco de las
Naciones Unidas sobre el Cambio
Climático ― COP 28 (2 diciembre
2023).

[21] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 113.



[22] Cf. Conmemoración en el décimo
aniversario de la “Invocación a la
paz en Tierra Santa” (7 junio 2024).

[23] Spes non confundit. Bula de
convocación del Jubileo Ordinario
del Año 2025 (9 mayo 2024), 18.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/mensaje-
jornada-mundial-paz-2025/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2025/
https://opusdei.org/es-gt/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2025/
https://opusdei.org/es-gt/article/mensaje-jornada-mundial-paz-2025/

	«Que el 2025 sea un año en el que crezca la paz»
	I. Escuchando el grito de la humanidad amenazada
	II. Un cambio cultural: todos somos deudores
	III. Un camino de esperanza: tres acciones posibles
	IV. La meta de la paz


