
opusdei.org

Llegar a la persona
en su integridad: el
papel de los afectos
(II)

Los actos voluntarios
contribuyen a crear una
connaturalidad afectiva con el
bien hacia el que se mueve la
voluntad. Para ello, resulta
fundamental querer el bien
verdadero y contar con el
tiempo. De este modo se vive
plenamente la realidad, que nos
permite descubrir el inmenso
panorama del mundo interior.



16/07/2018

«Revestíos del Señor Jesucristo» (Rom
13,14). Hacer realidad este anhelo de
San Pablo es algo más que ponerse
un traje. Implica una conversión del
corazón, una transformación de la
persona en respuesta a la acción de
la gracia, supone abandonar las
obras de las tinieblas y revestirse de
las armas de la luz (cfr. Rom 13,12):
una formación profunda e integral.

En el editorial precedente nos
detuvimos a considerar que llegar a
la persona en su integridad requiere
que la formación alcance no solo a la
inteligencia y a la voluntad, sino
también a los afectos[1]. Vimos
además que la formación de los
afectos –aprender a gozar del bien–
requiere la intervención de la
voluntad –y por tanto de la
inteligencia– que, sin embargo, tiene



un control solo indirecto –político–
sobre los sentimientos. Ese control lo
ejerce en ocasiones tratando de
provocar una emoción concreta.

Pero también hay otro tipo de influjo
más a largo plazo, que se produce
incluso sin que el sujeto se lo
proponga, que tiene más importancia
para nuestra reflexión. Esto sucede
porque los actos voluntarios no solo
pueden causar algo en el mundo
externo a nosotros, sino que sobre
todo producen un efecto interior:
contribuyen a crear una
connaturalidad afectiva con el bien
hacia el que se mueve la voluntad.
Explicar cómo esto se produce
excede el planteamiento de estos
artículos, pero en todo caso, nos
interesa resaltar dos puntos.

Querer el bien

El primero de esos puntos es que el
bien hacia el que la voluntad se
mueve –y con el que se crea la



connaturalidad– puede ser muy
distinto del que se percibe desde
fuera. Dos personas que realizan un
mismo encargo pueden estar
haciendo dos cosas muy distintas:
una puede estar sencillamente
intentando no quedar mal ante quien
se lo ha encomendado, mientras la
otra tiene la intención de servir. La
segunda está formando una virtud y
la primera no, porque el bien que
persigue y con el que se configura es
el de evitar quedar mal ante la
autoridad. Es cierto, sin embargo,
que esa actuación puede suponer un
paso adelante respecto a una actitud
precedente (negarse a hacerlo), pero
mientras no sea seguida de pasos
ulteriores, no estará formando la
virtud, por numerosas que sean las
repeticiones del acto. Por eso es tan
importante rectificar, purificar
constantemente la intención para ir
progresivamente apuntando a los
motivos por los que realmente vale la



pena hacer algo y así configurarnos
afectivamente con ellos.

Todos tenemos experiencia, propia o
ajena, de cómo limitarse a respetar
unas reglas acaba fácilmente
convirtiéndose en un peso. El
ejemplo del hijo mayor de la
parábola nos previene de ese peligro
(cfr. Luc 15,29-30). Mientras que
buscar sinceramente el bien que esas
reglas tratan de promover, alegra y
libera. En definitiva, podríamos decir
que no forma el hacer, sino el querer:
no solo importa lo que hago, sino
también lo que quiero cuando lo
hago[2]. La libertad es, pues,
decisiva: no basta hacer algo, hay
que querer hacerlo, hay que hacerlo
«porque nos da la gana, que es la
razón más sobrenatural»[3], porque
solo así formamos la virtud, es decir,
aprendemos a disfrutar del bien. Un
mero cumplimiento que se traduzca
en «cumplo y miento»[4], no
promueve la libertad, ni el amor, ni



la alegría. En cambio, sí los
promueve entender por qué esa
actuación es grandiosa y vale la
pena, y dejarse guiar por esas
razones al actuar.

Una formación de largo alcance

El segundo punto que nos conviene
considerar es que el proceso de
connaturalización afectiva con el
bien es ordinariamente lento. Si la
virtud consistiera solo en la
capacidad de superar la resistencia
afectiva para hacer el bien,
podríamos alcanzarla en tiempos
mucho más cortos. Pero ya sabemos
que la virtud no está formada
mientras el bien no tenga un reflejo
positivo en la afectividad[5].
Consecuencia de esto es la necesidad
de ser paciente en la lucha, porque
alcanzar algunos de los objetivos que
vale la pena proponerse, puede
requerir un tiempo largo, quizás
años. La resistencia al acto bueno



que seguimos experimentando
durante ese tiempo no hemos de
interpretarla como un fracaso o
como señal de que nuestra lucha no
es sincera o es poco decidida. Se trata
de un camino progresivo, en el que
cada paso es ordinariamente
pequeño y no es fácil apreciar el
avance que supone. Solo después de
un cierto tiempo, mirando hacia
atrás, advertiremos que hemos
recorrido más camino del que nos
parecía.

Si, por ejemplo, tenemos reacciones
de ira que querríamos superar,
comenzaremos esforzándonos por
reprimir sus manifestaciones
externas; quizás al principio nos
parecerá que no conseguimos nada,
pero si somos constantes, las
ocasiones en que vencemos –
inicialmente escasas– irán
haciéndose más y más frecuentes y,
al cabo de un tiempo –quizá largo–
llegaremos a conseguirlo de modo



habitual; pero no basta, porque
nuestra meta no era reprimir unas
manifestaciones externas, sino
modelar una reacción interna, ser
más mansos y pacíficos, de modo que
esa reacción más serena sea la
propia de nuestro modo de ser. La
lucha es, por tanto, mucho más larga,
pero ¿quién podría negar que es
mucho más bonita, liberadora e
ilusionante? Es una lucha que apunta
a alcanzar una paz interior en la
búsqueda y puesta en práctica de la
voluntad de Dios y no al mero
sometimiento violento de los
sentimientos.

El Papa Francisco, al explicar su
principio de que el tiempo es superior
al espacio[6],señala que «darle
prioridad al tiempo es ocuparse de 
iniciar procesos más que de poseer
espacios»[7]. En la vida interior vale
la pena poner en marcha procesos
realistas y generosos. Y hay que
saber esperar a que produzcan sus



frutos. «Este principio permite
trabajar a largo plazo, sin
obsesionarse por resultados
inmediatos. Ayuda a soportar con
paciencia situaciones difíciles y
adversas, o los cambios de planes
que impone el dinamismo de la
realidad. Es una invitación a asumir
la tensión entre plenitud y límite»[8].
Nos interesa mucho, efectivamente,
que la conciencia de nuestra
limitación no paralice nuestra
aspiración a la plenitud que Dios nos
ofrece. Como nos importa también
que esta noble ambición no ignore
ingenuamente que somos limitados.

Apuntar alto en la formación,
proponerse no solorealizar actos
buenos, sino ser buenos, tener un
buen corazón, nos permitirá
distinguir el acto virtuoso de lo que
podríamos denominar el acto
conforme a una virtud. Este último
sería el acto que corresponde a una
virtud y contribuye paso a paso a



formarla, pero que, al no proceder
todavía de un hábito ya maduro,
requiere frecuentemente
sobreponerse a una afectividad que
empuja en dirección contraria. El
acto virtuoso sería en cambio el de
quien goza en la realización de ese
bien, incluso cuando le supone un
esfuerzo. Este es el objetivo.

Una formación integral, que alcanza
a modelar la afectividad, es lenta.
Quien quiere formarse así no cae en
la ingenuidad de pretender someter
los sentimientos a la propia voluntad,
pisoteando los que no le gustan o
tratando de provocar los que
desearía tener. Entiende que su
lucha debe centrarse más bien en las
decisiones libres con las que, al
intentar seguir la voluntad de Dios,
da respuesta a esos sentimientos,
acogiendo o rechazando la
sugerencia de comportamiento que
conllevan. Porque son esas
decisiones las que –indirectamente y



a largo plazo– acaban modelando la
interioridad de la que proceden esos
afectos.

Un mundo dentro de ti

A medida que la virtud se va
formando, no solo se realiza el acto
bueno con más naturalidad y gozo;
también se posee mayor facilidad
para identificar cuál es ese acto.
«Para poder “distinguir cuál es la
voluntad de Dios: lo bueno, lo
agradable, lo perfecto”(Rom 12,2), sí
es necesario el conocimiento de la ley
de Dios en general, pero esta no es
suficiente: es indispensable una
especie de “connaturalidad” entre el
hombre y el verdadero bien (cfr.
Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 45, a. 2). Tal
connaturalidad se fundamenta y se
desarrolla en las actitudes virtuosas
del hombre mismo»[9].

Esto se debe en buena parte a que la
afectividad es la primera voz que



oímos a la hora de valorar la
oportunidad de un comportamiento:
antes de que la razón examine si es o
no conveniente realizar algo
placentero, ya hemos experimentado
su atracción. La virtud, en cuanto
que hace afectivamente atractivo el
bien, consigue que la voz de la
afectividad incluya ya una cierta
valoración moral –esto es, en
referencia al bien global de la
persona– del acto en cuestión. Hace
que, por ejemplo, aunque nos atraiga
la posibilidad de quedar bien, la
mentira se nos presente como
desagradable.

De modo implícito, pero claro, lo
encontramos expresado en un
brevísimo punto de Camino: «¿Para
qué has de mirar, si “tu mundo” lo
llevas dentro de ti?»[10]. San
Josemaría está poniendo una mirada
exterior en relación con el mundo
interior. Y es esa relación la que le
permitirá valorar la mirada, que



aparecerá como conveniente o
inconveniente según esté constituido
el mundo interior. Una mirada
inadecuada, entonces, no hace falta ‐
reprimirla, porque ya aparece como
innecesaria, porque el mundo
interior –mi mundo– la rechaza. San
Josemaría nos está diciendo que si se
tiene una interioridad rica, lo que
hace daño no solo se evita de hecho,
sino que no presenta mayor peligro,
porque repugna: no se percibe solo
como malo, sino también –y antes–
como feo, desagradable,
desentonado, descolocado…; por
supuesto que puede atraer de algún
modo, pero es fácil rechazar esa
atracción, porque rompe la armonía
y la belleza del clima interior. En
cambio, si no llevas un mundo dentro
de ti, evitar esa mirada te supondrá
un esfuerzo notable.

Realismo



Lo que venimos diciendo, muestra
cómo el crecimiento en las virtudes
nos va haciendo más y más realistas.
Algunas personas tienen la idea –
normalmente no formulada– de que
vivir según las virtudes supone
cerrar un ojo a la realidad, eso sí, por
un motivo muy alto y porque de ese
comportamiento, que implica
cerrarse en parte a este mundo,
esperamos un premio en el otro. Al
contrario, vivir como Cristo, imitar
sus virtudes nos abre a la realidad y
no permite que nuestra afectividad
nos engañe en el momento de
valorarla y de decidir cómo
responder a ella.

La pobreza, por ejemplo, no supone
renunciar a considerar el valor de los
bienes materiales en vista de la vida
eterna; es más, solo la persona que
vive desprendida valora los bienes
materiales en su justa medida: ni
piensa que son malos, ni les concede
una importancia que no tienen.



Quien, en cambio, no se esfuerza en
vivir así, acabará otorgándoles un
valor mayor del que poseen y eso
incidirá en sus decisiones: será poco
realista, aunque aparezca ante otros
como un auténtico hombre de
mundo, que sabe moverse en ciertos
ambientes. La persona sobria, sabe
disfrutar de una buena comida; la
que no lo es, otorga a ese placer una
importancia de la que objetivamente
carece. Algo similar se podría decir
de cualquier otra virtud. Como Jesús
dijo a Nicodemo: «El que obra según
la verdad viene a la luz» (Jn 3,21).

Un círculo virtuoso

En definitiva, orientar nuestra
afectividad desarrollando las
virtudes, es aclarar nuestra mirada,
es como limpiar las gafas de las
manchas que el pecado original y los
pecados personales han dejado en
ellas y que nos dificultan ver el
mundo como realmente es.



«Digámoslo tranquilamente: la
irredención del mundo consiste
precisamente en la ilegibilidad de la
creación, en la irreconocibilidad de
la verdad; una situación que lleva
necesariamente al dominio del
pragmatismo y, de este modo, hace
que el poder de los fuertes se
convierta en el dios de este
mundo»[11].

Una afectividad ordenada ayuda a la
razóna leer la creación, a reconocer la
verdad, a identificar lo que
verdaderamente nos conviene. Ese
juicio correcto de la razón facilita la
decisión voluntaria. El acto bueno
que sigue a esa decisión, contribuye
a connaturalizarnos con el bien
perseguido y, por tanto, a ordenar la
afectividad. Es un auténtico círculo 
virtuoso que conduce a sentirse
progresivamente libres, señores de
los propios actos y, en consecuencia,
capacita para entregarse realmente



al Señor, porque solo quien se posee
puede entregarse.

La formación es integral solo cuando
alcanza todos estos niveles. Dicho de
otro modo, solo hay verdadera
formación cuando las diversas
facultades que intervienen en el
actuar humano –la razón, la
voluntad, la afectividad– están
integradas: no pelean, sino que
colaboran. Si no se alcanzara a
modelar los afectos, es decir, si las
virtudes se entendieran solo como
una fuerza adicional en la voluntad
que la hace capaz de ignorar el nivel
afectivo, las normas morales y la
lucha con que tratamos de vivirlas
serían represivas y no se alcanzaría
una auténtica unidad de vida,
porque siempre experimentaríamos
dentro de nosotros fuerzas que tiran
poderosamente en sentidos
contrarios y que generan
inestabilidad. Una inestabilidad que
conocemos bien, porque es nuestro



punto de partida, pero que vamos
superando paso a paso, a medida que
conducimos esas fuerzas
progresivamente hacia la armonía,
de modo que llegue el momento en
que esa razón más sobrenatural que
es porque me da la gana, signifique
porque me gusta, porque me atrae,
porque cuadra con mi modo de ser,
porque encaja con el mundo interior
que me he formado; en definitiva,
porque he ido aprendiendo a hacer
míos los sentimientos de Jesucristo.

Caminamos así hacia la meta, a la
vez altísima y atractiva, que San
Pablo nos señala: «tened entre
vosotros los mismos sentimientos
que tuvo Cristo Jesús» (Fil 2,5), y nos
damos cuenta de que así nos
revestimos del Señor Jesucristo (cfr. 
Rom 13,14). «La vida de Cristo es vida
nuestra (…). El cristiano debe —por
tanto— vivir según la vida de Cristo,
haciendo suyos los sentimientos de
Cristo, de manera que pueda



exclamar con San Pablo, non vivo
ego, vivit vero in me Christus (Gal
2,10), no soy yo el que vive, sino que
Cristo vive en mí»[12]. Y ya que la
fidelidad consiste precisamente en
esto, en vivir, en querer, en sentir
como Cristo, no porque nos 
disfracemos de Cristo, sino porque
sea ese nuestro modo de ser,
entonces, al seguir la voluntad de
Dios, al ser fieles, somos hondamente
libres, porque hacemos lo que nos va,
lo que nos gusta, lo que nos da la
gana. Profundamente libres y
profundamente fieles.
Profundamente fieles y
profundamente felices.

Julio Diéguez

Foto: Ismael Martínez Sánchez

[1]Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral 14.II.
2017, n. 8.



[2]En realidad, desde el punto de
vista moral,lo que hago es
precisamente lo que quiero cuando lo
hago. Para nuestro objetivo, sin
embargo, no es necesario que nos
detengamos a explicar por qué esto
es así.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 17.

[4] Cfr. Don Álvaro, Carta IX-1975, en 
Cartas de familia I, n. 8.

[5]Debería haber quedado claro en el
artículo anterior que esto no significa
que el bien no cueste ningún
esfuerzo o, lo que es lo mismo, que el
mal ya no tenga atractivo de ningún
tipo.

[6]Cfr. Exhortación Apostólica 
Evangelii gaudium, nn. 222-225.

[7]Ibidem, n. 223. La cursiva es del
original.



[8]Ibidem.

[9]San Juan Pablo II, Encíclica 
Veritatis splendor, 6.VIII.1993, n. 64.

[10]San Josemaría, Camino, n. 184.

[11]Joseph Ratzinger - Benedicto XVI, 
Jesús de Nazaret, Volumen II, 7, 3.

[12]San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 103.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/llegar-a-la-
persona-en-su-integridad-afectos-ii/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-ii/
https://opusdei.org/es-gt/article/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-ii/
https://opusdei.org/es-gt/article/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-ii/

	Llegar a la persona en su integridad: el papel de los afectos (II)

