
opusdei.org

La conversión de los
hijos de Dios

San Josemaría pronunció esta
homilía en la Cuaresma del año
1952. Fue publicada en “Es
Cristo que pasa”.

25/02/2025

Hemos entrado en el tiempo de
Cuaresma: tiempo de penitencia, de
purificación, de conversión. No es
tarea fácil. El cristianismo no es
camino cómodo: no basta estar en la
Iglesia y dejar que pasen los años. En
la vida nuestra, en la vida de los
cristianos, la conversión primera –



ese momento único, que cada uno
recuerda, en el que se advierte
claramente todo lo que el Señor nos
pide– es importante; pero más
importantes aún, y más difíciles, son
las sucesivas conversiones. Y para
facilitar la labor de la gracia divina
con estas conversiones sucesivas,
hace falta mantener el alma joven,
invocar al Señor, saber oír, haber
descubierto lo que va mal, pedir
perdón.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
leemos en la liturgia de este domingo
(Ps XC, 15 (Introito de la misa).): si
acudís a mí, yo os escucharé, dice el
Señor. Considerad esta maravilla del
cuidado de Dios con nosotros,
dispuesto siempre a oírnos,
pendiente en cada momento de la
palabra del hombre. En todo tiempo
–pero de un modo especial ahora,
porque nuestro corazón está bien
dispuesto, decidido a purificarse–, Él
nos oye, y no desatenderá lo que pide



un corazón contrito y humillado (Ps L,
19.).

Nos oye el Señor, para intervenir,
para meterse en nuestra vida, para
librarnos del mal y llenarnos de bien:
eripiam eum et glorificabo eum (Ps
XC, 15 (Introito de la misa).), lo
libraré y lo glorificaré, dice del
hombre. Esperanza de gloria, por
tanto: ya tenemos aquí, como otras
veces, el comienzo de ese
movimiento íntimo, que es la vida
espiritual. La esperanza de esa
glorificación acentúa nuestra fe y
estimula nuestra caridad. De este
modo, las tres virtudes teologales,
virtudes divinas, que nos asemejan a
nuestro Padre Dios, se han puesto en
movimiento.

¿Qué mejor manera de comenzar la
Cuaresma? Renovamos la fe, la
esperanza, la caridad. Esta es la
fuente del espíritu de penitencia, del
deseo de purificación. La Cuaresma



no es sólo una ocasión para
intensificar nuestras prácticas
externas de mortificación: si
pensásemos que es sólo eso, se nos
escaparía su hondo sentido en la vida
cristiana, porque esos actos externos
son –repito– fruto de la fe, de la
esperanza y del amor.

Arriesgada seguridad del cristiano

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur
(Ps XC, 1 (Introito de la misa).),
habitar bajo la protección de Dios,
vivir con Dios: ésta es la arriesgada
seguridad del cristiano. Hay que
estar persuadidos de que Dios nos
oye, de que está pendiente de
nosotros: así se llenará de paz
nuestro corazón. Pero vivir con Dios
es indudablemente correr un riesgo,
porque el Señor no se contenta
compartiendo: lo quiere todo. Y
acercarse un poco más a Él quiere
decir estar dispuesto a una nueva



conversión, a una nueva
rectificación, a escuchar más
atentamente sus inspiraciones, los
santos deseos que hace brotar en
nuestra alma, y a ponerlos por obra.

Desde nuestra primera decisión
consciente de vivir con integridad la
doctrina de Cristo, es seguro que
hemos avanzado mucho por el
camino de la fidelidad a su Palabra.
Sin embargo, ¿no es verdad que
quedan aún tantas cosas por hacer?,
¿no es verdad que queda, sobre todo,
tanta soberbia? Hace falta, sin duda,
una nueva mudanza, una lealtad más
plena, una humildad más profunda,
de modo que, disminuyendo nuestro
egoísmo, crezca Cristo en nosotros,
ya que illum oportet crescere, me
autem minui (Ioh III, 30.), hace falta
que Él crezca y que yo disminuya.

No es posible quedarse inmóviles. Es
necesario ir adelante hacia la meta
que San Pablo señalaba: no soy yo el



que vivo, sino que Cristo vive en mí
(Gal II, 20.). La ambición es alta y
nobilísima: la identificación con
Cristo, la santidad. Pero no hay otro
camino, si se desea ser coherente con
la vida divina que, por el Bautismo,
Dios ha hecho nacer en nuestras
almas. El avance es progreso en
santidad; el retroceso es negarse al
desarrollo normal de la vida
cristiana. Porque el fuego del amor
de Dios necesita ser alimentado,
crecer cada día, arraigándose en el
alma; y el fuego se mantiene vivo
quemando cosas nuevas. Por eso, si
no se hace más grande, va camino de
extinguirse.

Recordad las palabras de San
Agustín: Si dijeses basta, estás
perdido. Ve siempre a más, camina
siempre, progresa siempre. No
permanezcas en el mismo sitio, no
retrocedas, no te desvíes (S. Agustín, 
Sermo 169, 15 (PL 38, 926).).



La Cuaresma ahora nos pone delante
de estas preguntas fundamentales:
¿avanzo en mi fidelidad a Cristo?,
¿en deseos de santidad?, ¿en
generosidad apostólica en mi vida
diaria, en mi trabajo ordinario entre
mis compañeros de profesión?

Cada uno, sin ruido de palabras, que
conteste a esas preguntas, y verá
cómo es necesaria una nueva
transformación, para que Cristo viva
en nosotros, para que su imagen se
refleje limpiamente en nuestra
conducta.

Si alguno quiere venir en pos de mí,
niéguese a sí mismo, tome su cruz
cada día y sígame (Lc IX, 23.). Nos lo
dice Cristo otra vez a nosotros, como
al oído, íntimamente: la Cruz cada
día. No sólo –escribe San Jerónimo– 
en el tiempo de la persecución, o
cuando se presenta la posibilidad del
martirio, sino en toda situación, en
toda obra, en todo pensamiento, en



toda palabra, neguemos aquello que
antes éramos y confesemos lo que
ahora somos, puesto que hemos
renacido en Cristo (S. Jerónimo, 
Epistula 121, 3 (PL 22, 1013).).

Esas consideraciones no son en
realidad más que el eco de aquellas
otras del Apóstol: verdad es que en
otro tiempo no erais sino tinieblas,
pero ahora sois luz en el Señor; y así,
proceded como hijos de la luz. El fruto
de la luz consiste en caminar con toda
bondad y justicia y verdad: buscando
lo que es agradable a Dios (Eph V, 8–
10.).

La conversión es cosa de un instante;
la santificación es tarea para toda la
vida. La semilla divina de la caridad,
que Dios ha puesto en nuestras
almas, aspira a crecer, a
manifestarse en obras, a dar frutos
que respondan en cada momento a lo
que es agradable al Señor. Es
indispensable por eso estar



dispuestos a recomenzar, a
reencontrar –en las nuevas
situaciones de nuestra vida– la luz, el
impulso de la primera conversión. Y
ésta es la razón por la que hemos de
prepararnos con un examen hondo,
pidiendo ayuda al Señor, para que
podamos conocerle mejor y nos
conozcamos mejor a nosotros
mismos. No hay otro camino, si
hemos de convertirnos de nuevo.

El tiempo oportuno

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis (2 Cor VI, 1 (Epístola de
la misa).), os exhortamos a no recibir
en vano la gracia de Dios. Porque la
gracia divina podrá llenar nuestras
almas en esta Cuaresma, siempre que
no cerremos las puertas del corazón.
Hemos de tener estas buenas
disposiciones, el deseo de
transformarnos de verdad, de no
jugar con la gracia del Señor.



No me gusta hablar de temor, porque
lo que mueve al cristiano es la
Caridad de Dios, que se nos ha
manifestado en Cristo y que nos
enseña a amar a todos los hombres y
a la creación entera; pero sí debemos
hablar de responsabilidad, de
seriedad. No queráis engañaros a
vosotros mismos: de Dios nadie se
burla (Gal VI, 7.)n nos advierte el
mismo Apóstol.

Hay que decidirse. No es lícito vivir
manteniendo encendidas esas dos
velas que, según el dicho popular,
todo hombre se procura: una a San
Miguel y otra al diablo. Hay que
apagar la vela del diablo. Hemos de
consumir nuestra vida haciendo que
arda toda entera al servicio del
Señor. Si nuestro afán de santidad es
sincero, si tenemos la docilidad de
ponernos en las manos de Dios, todo
irá bien. Porque Él está siempre
dispuesto a darnos su gracia y,
especialmente en este tiempo, la



gracia para una nueva conversión,
para una mejora de nuestra vida de
cristianos.

No podemos considerar esta
Cuaresma como una época más,
repetición cíclica del tiempo
litúrgico. Este momento es único; es
una ayuda divina que hay que
acoger. Jesús pasa a nuestro lado y
espera de nosotros –hoy, ahora– una
gran mudanza.

Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis (2 Cor VI, 2 (Epístola
de la Misa).): éste es el tiempo
oportuno, que puede ser el día de la
salvación. Otra vez se oyen los
silbidos del buen Pastor, con esa
llamada cariñosa: ego vocavi te
nomine tuo (Is XLIII, 1.). Nos llama a
cada uno por nuestro nombre, con el
apelativo familiar con el que nos
llaman las personas que nos quieren.
La ternura de Jesús, por nosotros, no
cabe en palabras.



Considerad conmigo esta maravilla
del amor de Dios: el Señor que sale al
encuentro, que espera, que se coloca
a la vera del camino, para que no
tengamos más remedio que verle. Y
nos llama personalmente,
hablándonos de nuestras cosas, que
son también las suyas, moviendo
nuestra conciencia a la compunción,
abriéndola a la generosidad,
imprimiendo en nuestras almas la
ilusión de ser fieles, de podernos
llamar su discípulos. Basta percibir
esas íntimas palabras de la gracia,
que son como un reproche tantas
veces afectuoso, para que nos demos
cuenta de que no nos ha olvidado en
todo el tiempo en el que, por nuestra
culpa, no lo hemos visto. Cristo nos
quiere con el cariño inagotable que
cabe en su Corazón de Dios.

Mirad cómo insiste: te oí en el tiempo
oportuno, te ayudé en el día de la
salvación (2 Cor VI, 2 (Epístola de la
misa).). Puesto que Él te promete la



gloria, el amor suyo, y te la da
oportunamente, y te llama, tú, ¿qué
le vas a dar al Señor?, ¿cómo
responderás, cómo responderé
también yo, a ese amor de Jesús que
pasa?

Ecce nunc dies salutis, aquí está
frente a nosotros, este día de
salvación. La llamada del buen
Pastor llega hasta nosotros: ego
vocavi te nomine tuo, te he llamado a
ti, por tu nombre. Hay que contestar
–amor con amor que paga– diciendo: 
ecce ego quia vocasti me (1 Reg III, 9.),
me has llamado y aquí estoy. Estoy
decidido a que no pase este tiempo
de Cuaresma como pasa el agua
sobre las piedras, sin dejar rastro. Me
dejaré empapar, transformar; me
convertiré, me dirigiré de nuevo al
Señor, queriéndole como Él desea ser
querido.

Amarás al Señor Dios tuyo con todo
tu corazón, y con toda tu alma, y con



toda tu mente (Mt XXII, 37.). ¿Qué
queda de tu corazón, comenta San
Agustín, para que puedas amarte a ti
mismo?, ¿qué queda de tu alma, qué
de tu mente? "Ex toto", dice. "Totum
exigit te, qui fecit te" (Sermo 34, 4, 7
(PL 38, 212).); quien te hizo exige
todo de ti.

Después de esta protesta de amor,
hay que comportarse como
amadores de Dios. In omnibus
exhibeamus nosmetipsos sicut Dei
ministros (2 Cor VI, 4 (Epístola de la
Misa).), comportémonos en todas las
cosas como servidores del Señor. Si
te das como Él quiere, la acción de la
gracia se manifestará en tu conducta
profesional, en el trabajo, en el
empeño para hacer a lo divino las
cosas humanas, grandes o pequeñas,
porque por el Amor todas adquieren
una nueva dimensión.

Pero en esta Cuaresma no podemos
olvidar que querer ser servidores de



Dios no es fácil. Sigamos con el texto
de San Pablo, que recoge la Epístola
de la Misa de este domingo, para
recordar las dificultades: Como
servidores de Dios –escribe el
Apóstol–, con mucha paciencia en
medio de tribulaciones, de
necesidades, de angustias, de azotes,
de cárceles, de sediciones, de trabajos,
de vigilias, de ayunos; con pureza, con
doctrina, con longanimidad, con
mansedumbre, con Espíritu Santo, con
caridad sincera, con palabras de
verdad, con fortaleza de Dios (2 Cor
VI, 4–7.).

En los momentos más dispares de la
vida, en todas las situaciones, hemos
de comportarnos como servidores de
Dios, sabiendo que el Señor está con
nosotros, que somos hijos suyos. Hay
que ser conscientes de esa raíz
divina, que está injertada en nuestra
vida, y actuar en consecuencia.



Estas palabras del Apóstol deben
llenaros de alegría, porque son como
una canonización de vuestra
vocación de cristianos corrientes,
que vivís en medio del mundo,
compartiendo con los demás
hombres, vuestros iguales, afanes,
trabajos y alegrías. Todo eso es
camino divino. Lo que os pide el
Señor es que, en todo momento,
obréis como hijos y servidores suyos.

Pero esas circunstancias ordinarias
de la vida serán camino divino, si de
verdad nos convertimos, si nos
entregamos. Porque San Pablo habla
un lenguaje duro. Promete al
cristiano una vida difícil, arriesgada,
en perpetua tensión. ¡Cómo ha sido
desfigurado el cristianismo, cuando
ha querido hacerse de él una vía
cómoda! Pero también es una
desfiguración de la verdad pensar
que esa vida honda y seria, que
conoce vivamente todos los
obstáculos de la existencia humana,



sea una vida de angustia, de opresión
o de temor.

El cristiano es realista, con un
realismo sobrenatural y humano,
que advierte todos los matices de la
vida: el dolor y la alegría, el
sufrimiento propio y el ajeno, la
certeza y la perplejidad, la
generosidad y la tendencia al
egoísmo. El cristiano conoce todo y
se enfrenta con todo, lleno de
entereza humana y de la fortaleza
que recibe de Dios.

Las tentaciones de Cristo

La Cuaresma conmemora los
cuarenta días que pasó Jesús en el
desierto, como preparación de esos
años de predicación, que culminan
en la Cruz y en la gloria de la Pascua.
Cuarenta días de oración y de
penitencia. Al terminar, tuvo lugar la
escena que la liturgia de hoy ofrece a
nuestra consideración, recogiéndola
en el Evangelio de la Misa: las



tentaciones de Cristo (Cfr. Mt IV, 1–
11.).

Una escena llena de misterio, que el
hombre pretende en vano entender –
Dios que se somete a la tentación,
que deja hacer al Maligno–, pero que
puede ser meditada, pidiendo al
Señor que nos haga saber la
enseñanza que contiene.

Jesucristo tentado. La tradición
ilustra esta escena considerando que
Nuestro Señor, para darnos ejemplo
en todo, quiso también sufrir la
tentación. Así es, porque Cristo fue
perfecto Hombre, igual a nosotros,
salvo en el pecado (Cfr. Heb IV, 15.).
Después de cuarenta días de ayuno,
con el solo alimento –quizá– de
yerbas y de raíces y de un poco de
agua, Jesús siente hambre: hambre
de verdad, como la de cualquier
criatura. Y cuando el diablo le
propone que convierta en pan las
piedras, Nuestro Señor no sólo



rechaza el alimento que su cuerpo
pedía, sino que aleja de sí una
incitación mayor: la de usar del
poder divino para remediar, si
podemos hablar así, un problema
personal.

Lo habréis notado a lo largo de los
Evangelios: Jesús no hace milagros
en beneficio propio. Convierte el
agua en vino, para los esposos de
Caná (Cfr. Ioh II, 1–11.); multiplica los
panes y los peces, para dar de comer
a una multitud hambrienta (Cfr. Mc
VI, 33–46.). Pero Él se gana el pan,
durante largos años, con su propio
trabajo. Y, más tarde, durante el
tiempo de su peregrinar por tierras
de Israel, vive con la ayuda de
aquellos que le siguen (Cfr. Mt XXVII,
55.).

Relata San Juan que, después de una
larga caminata, al llegar Jesús al pozo
de Sicar, hace que sus discípulos
vayan al pueblo a comprar comida; y



viendo acercarse a la samaritana, le
pide agua, porque Él no tenía con
qué obtenerla (Cfr. Ioh IV, 4 ss.). Su
cuerpo fatigado por el largo caminar
experimenta el cansancio, y otras
veces, para reponer las fuerzas,
acude al sueño (Cfr. Lc VIII, 23.).
Generosidad del Señor que se ha
humillado, que ha aceptado en pleno
la condición humana, que no se sirve
de su poder de Dios para huir de las
dificultades o del esfuerzo. Que nos
enseña a ser recios, a amar el
trabajo, a apreciar la nobleza
humana y divina de saborear las
consecuencias del entregamiento.

En la segunda tentación, cuando el
diablo le propone que se arroje desde
lo alto del Templo, rechaza Jesús de
nuevo ese querer servirse de su
poder divino. Cristo no busca la
vanagloria, el aparato, la comedia
humana que intenta utilizar a Dios
como telón de fondo de la propia
excelencia. Jesucristo quiere cumplir



la voluntad del Padre sin adelantar
los tiempos ni anticipar la hora de los
milagros, sino recorriendo paso a
paso el duro sendero de los hombres,
el amable camino de la Cruz.

Algo muy parecido vemos en la
tercera tentación: se le ofrecen
reinos, poder, gloria. El demonio
pretende extender, a ambiciones
humanas, esa actitud que debe
reservarse sólo a Dios: promete una
vida fácil a quien se postra ante él,
ante los ídolos. Nuestro Señor
reconduce la adoración a su único y
verdadero fin, Dios, y reafirma su
voluntad de servir: apártate Satanás;
porque está escrito: adorarás al Señor
Dios tuyo, y a Él solo servirás (Mt IV,
10.).

Aprendamos de esta actitud de Jesús.
En su vida en la tierra, no ha querido
ni siquiera la gloria que le
pertenecía, porque teniendo derecho
a ser tratado como Dios, ha asumido



la forma de siervo, de esclavo (Cfr.
Phil II, 6–7.). El cristiano sabe así que
es para Dios toda la gloria; y que no
puede utilizar como instrumento de
intereses y de ambiciones humanas
la sublimidad y la grandeza del
Evangelio.

Aprendamos de Jesús. Su actitud, al
oponerse a toda gloria humana, está
en perfecta correlación con la
grandeza de una misión única: la del
Hijo amadísimo de Dios, que se
encarna para salvar a los hombres.
Una misión que el cariño del Padre
ha rodeado de una solicitud colmada
de ternura: Filius meus es tu, ego
hodie genui te. Postula a me et dabo
tibi gentes hereditatem tuam (Ps II,
7.): Tú eres mi hijo, yo te he
engendrado hoy. Pide, y te daré las
gentes como heredad.

El cristiano que –siguiendo a Cristo–
vive en esa actitud de completa
adoración del Padre, recibe también



del Señor palabras de amorosa
solicitud: Porque espera en mí, lo
libraré; lo protegeré, porque conoce
mi nombre (Ps XC, 14 (Tracto de la
Misa).).

Jesús ha dicho que no al demonio, al
príncipe de las tinieblas. Y en
seguida se manifiesta la luz. Con eso
le dejó el diablo; y he aquí que se
acercaron los ángeles y le servían (Mt
IV, 11.). Jesús ha soportado la prueba.
Una prueba real, porque, comenta
San Ambrosio, no obró como Dios
usando de su poder (¿de qué,
entonces, nos hubiera aprovechado su
ejemplo?), sino que, como hombre, se
sirvió de los auxilios que tiene en
común con nosotros (S. Ambrosio, 
Expositio Evangelii secundum Lucam,
1, 4, 20 (PL 15, 1525).).

El demonio, con intención torcida, ha
citado el Antiguo Testamento: Dios
mandará a sus ángeles, para que
protejan al justo en todos sus caminos



(Ps XC, 11 (Tracto de la Misa).). Pero
Jesús, rehusando tentar a su Padre,
devuelve a ese pasaje bíblico su
verdadero sentido. Y, como premio a
su fidelidad, cuando llega la hora, se
presentan los mensajeros de Dios
Padre para servirle.

Vale la pena considerar este modo,
que Satanás ha utilizado con
Jesucristo Señor Nuestro: argumenta
con textos de los libros sagrados,
torciendo, desfigurando de modo
blasfemo su sentido. Jesús no se deja
engañar: bien conoce el Verbo hecho
carne la Palabra divina, escrita para
salvación de los hombres, y no para
confusión y condena. Quien está
unido a Jesucristo por el Amor,
podemos concluir, no se dejará
nunca engañar por un manejo
fraudulento de la Escritura Santa,
porque sabe que es típica obra del
diablo tratar de confundir la
conciencia cristiana, discurriendo
dolosamente con los mismos



términos empleados por la eterna
Sabiduría, intentando hacer –de la
luz– tinieblas.

Contemplemos un poco esta
intervención de los ángeles en la vida
de Jesús, porque así entenderemos
mejor su papel –la misión angélica–
en toda vida humana. La tradición
cristiana describe a los Ángeles
Custodios como a unos grandes
amigos, puestos por Dios al lado de
cada hombre, para que le
acompañen en sus caminos. Y por
eso nos invita a tratarlos, a acudir a
ellos.

La Iglesia, al hacernos meditar estos
pasajes de la vida de Cristo, nos
recuerda que, en el tiempo de
Cuaresma, en el que nos
reconocemos pecadores, llenos de
miserias, necesitados de purificación,
también cabe la alegría. Porque la
Cuaresma es simultáneamente
tiempo de fortaleza y de gozo: hemos



de llenarnos de aliento ya que la
gracia del Señor no nos faltará,
porque Dios estará a nuestro lado y
enviará a sus Ángeles, para que sean
nuestros compañeros de viaje,
nuestros prudentes consejeros a lo
largo del camino, nuestros
colaboradores en todas nuestras
empresas. In manibus portabunt te,
ne forte offendas ad lapidem pedem
tuum (Ps XC, 12 (Tracto de la Misa).),
sigue el salmo: los Ángeles te
llevarán con sus manos, para que tu
pie no tropiece en piedra alguna.

Hay que saber tratar a los Ángeles.
Acudir a ellos ahora, decir a tu Angel
Custodio que esas aguas
sobrenaturales de la Cuaresma no
han resbalado sobre tu alma, sino
que han penetrado hasta lo hondo,
porque tienes el corazón contrito.
Pídeles que lleven al Señor esa buena
voluntad, que la gracia ha hecho
germinar de nuestra miseria, como
un lirio nacido en el estercolero. 



Sancti Angeli, Custodes nostri:
defendite nos in proelio, ut non
pereamus in tremendo iudicio (De una
oración dirigida a San Miguel, en las
fiestas litúrgicas que le dedica el
Misal romano.). Santos Ángeles
Custodios: defendednos en la batalla,
para que no perezcamos en el
tremendo juicio.

Filiación divina

¿Cómo se explica esa oración
confiada, ese saber que no
pereceremos en la batalla? Es un
convencimiento que arranca de una
realidad que nunca me cansaré de
admirar: nuestra filiación divina. El
Señor que, en esta Cuaresma, pide
que nos convirtamos no es un
Dominador tiránico, ni un Juez rígido
e implacable: es nuestro Padre. Nos
habla de nuestros pecados, de
nuestros errores, de nuestra falta de
generosidad: pero es para librarnos
de ellos, para prometernos su



Amistad y su Amor. La conciencia de
nuestra filiación divina da alegría a
nuestra conversión: nos dice que
estamos volviendo hacia la casa del
Padre.

La filiación divina es el fundamento
del espíritu del Opus Dei. Todos los
hombres son hijos de Dios. Pero un
hijo puede reaccionar, frente a su
padre, de muchas maneras. Hay que
esforzarse por ser hijos que procuran
darse cuenta de que el Señor, al
querernos como hijos, ha hecho que
vivamos en su casa, en medio de este
mundo, que seamos de su familia,
que lo suyo sea nuestro y lo nuestro
suyo, que tengamos esa familiaridad
y confianza con Él que nos hace
pedir, como el niño pequeño, ¡la
luna!

Un hijo de Dios trata al Señor como
Padre. Su trato no es un obsequio
servil, ni una reverencia formal, de
mera cortesía, sino que está lleno de



sinceridad y de confianza. Dios no se
escandaliza de los hombres. Dios no
se cansa de nuestras infidelidades.
Nuestro Padre del Cielo perdona
cualquier ofensa, cuando el hijo
vuelve de nuevo a Él, cuando se
arrepiente y pide perdón. Nuestro
Señor es tan Padre, que previene
nuestros deseos de ser perdonados, y
se adelanta, abriéndonos los brazos
con su gracia.

Mirad que no estoy inventando nada.
Recordad aquella parábola que el
Hijo de Dios nos contó para que
entendiéramos el amor del Padre
que está en los cielos: la parábola del
hijo pródigo.

Cuando aún estaba lejos, dice la
Escritura, lo vio su padre, y
enterneciéronsele las entrañas y
corriendo a su encuentro, le echó los
brazos al cuello y le dio mil besos.
Estas son las palabras del libro
sagrado: le dio mil besos, se lo comía



a besos. ¿Se puede hablar más
humanamente? ¿Se puede describir
de manera más gráfica el amor
paternal de Dios por los hombres?

Ante un Dios que corre hacia
nosotros, no podemos callarnos, y le
diremos con San Pablo, Abba, Pater!,
Padre, ¡Padre mío!, porque, siendo el
Creador del universo, no le importa
que no utilicemos títulos
altisonantes, ni echa de menos la
debida confesión de su señorío.
Quiere que le llamemos Padre, que
saboreemos esa palabra, llenándonos
el alma de gozo.

La vida humana es, en cierto modo,
un constante volver hacia la casa de
nuestro Padre. Volver mediante la
contrición, esa conversión del
corazón que supone el deseo de
cambiar, la decisión firme de
mejorar nuestra vida, y que —por
tanto— se manifiesta en obras de
sacrificio y de entrega. Volver hacia



la casa del Padre, por medio de ese
sacramento del perdón en el que, al
confesar nuestros pecados, nos
revestimos de Cristo y nos hacemos
así hermanos suyos, miembros de la
familia de Dios.

Dios nos espera, como el padre de la
parábola, extendidos los brazos,
aunque no lo merezcamos. No
importa nuestra deuda. Como en el
caso del hijo pródigo, hace falta sólo
que abramos el corazón, que
tengamos añoranza del hogar de
nuestro Padre, que nos maravillemos
y nos alegremos ante el don que Dios
nos hace de podernos llamar y de
ser, a pesar de tanta falta de
correspondencia por nuestra parte,
verdaderamente hijos suyos.

¡Qué capacidad tan extraña tiene el
hombre para olvidarse de las cosas
más maravillosas, para
acostumbrarse al misterio!
Consideremos de nuevo, en esta



Cuaresma, que el cristiano no puede
ser superficial. Estando plenamente
metido en su trabajo ordinario, entre
los demás hombres, sus iguales,
atareado, ocupado, en tensión, el
cristiano ha de estar al mismo
tiempo metido totalmente en Dios,
porque es hijo de Dios.

La filiación divina es una verdad
gozosa, un misterio consolador. La
filiación divina llena toda nuestra
vida espiritual, porque nos enseña a
tratar, a conocer, a amar a nuestro
Padre del Cielo, y así colma de
esperanza nuestra lucha interior, y
nos da la sencillez confiada de los
hijos pequeños. Más aún:
precisamente porque somos hijos de
Dios, esa realidad nos lleva también
a contemplar con amor y con
admiración todas las cosas que han
salido de las manos de Dios Padre
Creador. Y de este modo somos
contemplativos en medio del mundo,
amando al mundo.



En la Cuaresma la liturgia tiene
presentes la consecuencias del
pecado de Adán en la vida del
hombre. Adán no quiso ser un buen
hijo de Dios, y se rebeló. Pero se oye
también, continuamente, el eco de
ese felix culpa —culpa feliz, dichosa—
que la Iglesia entera cantará, llena de
alegría, en la vigilia del Domingo de
Resurrección.

Dios Padre, llegada la plenitud de los
tiempos, envió al mundo a su Hijo
Unigénito, para que restableciera la
paz; para que, redimiendo al hombre
del pecado, adoptionem filiorum
reciperemus, fuéramos constituidos
hijos de Dios, liberados del yugo del
pecado, hechos capaces de participar
en la intimidad divina de la Trinidad.
Y así se ha hecho posible a este
hombre nuevo, a este nuevo injerto
de los hijos de Dios, liberar a la
creación entera del desorden,
restaurando todas las cosas en Cristo,
que los ha reconciliado con Dios.



Tiempo de penitencia, pues. Pero,
como hemos visto, no es una tarea
negativa. La Cuaresma ha de vivirse
con el espíritu de filiación, que Cristo
nos ha comunicado y que late en
nuestra alma. El Señor nos llama
para que nos acerquemos a Él
deseando ser como Él: sed imitadores
de Dios, como hijos suyos muy
queridos, colaborando humildemente,
pero fervorosamente, en el divino
propósito de unir lo que está roto, de
salvar lo que está perdido, de
ordenar lo que ha desordenado el
hombre pecador, de llevar a su fin lo
que se descamina, de restablecer la
divina concordia de todo lo creado.

La liturgia de la Cuaresma cobra a
veces acentos trágicos, consecuencia
de la meditación de lo que significa
para el hombre apartarse de Dios.
Pero esta conclusión no es la última
palabra. La última palabra la dice
Dios, y es la palabra de su amor
salvador y misericordioso y, por



tanto, la palabra de nuestra filiación
divina. Por eso os repito hoy con San
Juan: ved qué amor hacia nosotros ha
tenido el Padre, queriendo que nos
llamemos hijos de Dios y lo seamos en
efecto. Hijos de Dios, hermanos del
Verbo hecho carne, de Aquel de
quien fue dicho: en él estaba la vida, y
la vida era la luz de los hombres.
Hijos de la luz, hermanos de la luz:
eso somos. Portadores de la única
llama capaz de encender los
corazones hechos de carne.

Al callarme yo ahora y seguir la
Santa Misa, cada uno de nosotros
debe considerar qué le pide el Señor,
qué propósitos, qué decisiones
quiere promover en él la acción de la
gracia. Y, al notar esas exigencias
sobrenaturales y humanas de
entrega y de lucha, recordad que
Jesucristo es nuestro modelo. Y que
Jesús, siendo Dios, permitió que le
tentaran: para que así nos llenemos
de ánimo y estemos seguros de la



victoria. Porque Él no pierde batallas
y, encontrándonos unidos a Él, nunca
seremos vencidos, sino que
podremos llamarnos y ser en verdad
vencedores: buenos hijos de Dios.

Que vivamos contentos. Yo estoy
contento. No lo debiera estar,
mirando mi vida, haciendo ese
examen de conciencia personal que
nos pide este tiempo litúrgico de la
Cuaresma. Pero me siento contento,
porque veo que el Señor me busca
una vez más, que el Señor sigue
siendo mi Padre. Sé que vosotros y
yo, decididamente, con el resplandor
y la ayuda de la gracia, veremos qué
cosas hay que quemar, y las
quemaremos; qué cosas hay que
arrancar, y las arrancaremos; qué
cosas hay que entregar, y las
entregaremos.

La tarea no es fácil. Pero contamos
con una guía clara, con una realidad
de la que no debemos ni podemos



prescindir: somos amados por Dios, y
dejaremos que el Espíritu Santo
actúe en nosotros y nos purifique,
para poder así abrazarnos al Hijo de
Dios en la Cruz, resucitando luego
con Él, porque la alegría de la
Resurrección está enraizada en la
Cruz.

María, Madre nuestra, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:
intercede ante tu Hijo, para que nos
envíe al Espíritu Santo, que despierte
en nuestros corazones la decisión de
caminar con paso firme y seguro,
haciendo sonar en lo más hondo de
nuestra alma la llamada que llenó de
paz el martirio de uno de los
primeros cristianos: veni ad Patrem,
ven, vuelve a tu Padre que te espera.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-gt/article/la-conversion-de-los-hijos-de-dios/


opusdei.org/es-gt/article/la-conversion-
de-los-hijos-de-dios/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/la-conversion-de-los-hijos-de-dios/
https://opusdei.org/es-gt/article/la-conversion-de-los-hijos-de-dios/

	La conversión de los hijos de Dios

