
opusdei.org

El corazón cristiano,
motor del desarrollo
social

Conferencia pronunciada por
Mons. Javier Echevarría,
Prelado del Opus Dei, con
motivo de la Jornada
conmemorativa del 10º
aniversario de Harambee
(2012).

03/07/2016

Mons. Javier Echevarría El corazón
cristiano, motor del desarrollo social
(PDF)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf


*****

Queridos amigos de Harambee-
África,

El décimo aniversario de vuestra
asociación nos conduce directamente
al recuerdo –siempre actual– de la
canonización de san Josemaría
Escrivá de Balaguer. Permitidme, por
eso, que a los diez años de aquel 6 de
octubre de 2002, comience con un
agradecimiento a Dios por este
pastor ejemplar, que con su
correspondencia heroica a los dones
espirituales y humanos recibidos, ha
hecho posible, entre otras cosas, que
tantos millares de personas en todo
el mundo sientan el deseo de ayudar
a los hombres y mujeres de los países
económicamente menos favorecidos.

Personalmente, quiero manifestar
también mi gratitud al Señor por la
difusión universal de la devoción o
su ayuda en esta década, desde
aquella ceremonia en la que el

https://nuovo.harambee-africa.org/
https://nuovo.harambee-africa.org/


amadísimo Juan Pablo II definió a
Josemaría Escrivá como el santo de la
vida ordinaria.

Un gran corazón

San Josemaría fue un sacerdote de
gran corazón, como se palpa en sus
escritos, en su predicación oral, en
las obras de servicio a la sociedad
que impulsó en su caminar terreno,
que continuó inspirando –a través de
su mensaje– en todos los continentes,
y de modo particular en África, tierra
de esperanza que hoy es el centro de
nuestra reflexión en esta jornada de
estudio.

Pienso que su gran capacidad de
amar, explica que en tantos lugares
del mundo hayan surgido iglesias,
capillas, edificios, calles y plazas que
llevan su nombre; congresos y
estudios sobre su mensaje de buscar
a Dios en las ocupaciones ordinarias;
libros y producciones audiovisuales;
personas que se acercan a la Iglesia



gracias a un contacto con la figura y
las enseñanzas de san Josemaría.
Cada 26 de junio, cuando la Iglesia
celebra su memoria litúrgica, se
reciben noticias de millares de
celebraciones en los lugares más
variados del planeta. Misas en las
que mujeres y hombres de toda raza
y condición piden a Dios, a través de
su intercesión, que “en el ejercicio
del trabajo ordinario nos
configuremos a tu Hijo Jesucristo y
sirvamos con ardiente amor a la obra
de la Redención”(1).

La primacía del amor

Pero entremos ya de lleno en el tema
de esta sesión. San Josemaría
predicaba que «un hombre o una
sociedad que no reaccione ante las
tribulaciones o las injusticias, y que
no se esfuerce por aliviarlas, no son
un hombre o una sociedad a la
medida del amor del Corazón de
Cristo»(2).



Al hablar del “corazón humano” no
nos limitamos a los sentimientos y,
menos aún, a esa víscera corporal.
Muy frecuentemente, comenta san
Josemaría, «aludimos a toda la
persona que quiere, que ama y trata
a los demás. Y, en el modo de
expresarse los hombres, que han
recogido las Sagradas Escrituras para
que podamos entender así las cosas
divinas, el corazón es considerado
como el resumen y la fuente, la
expresión y el fondo último de los
pensamientos, de las palabras, de las
acciones. Un hombre vale lo que vale
su corazón, podemos decir con
lenguaje nuestro»(3).

Como ha recordado Benedicto XVI en
el inicio de su primera encíclica:
«“Dios es amor, y quien permanece
en el amor permanece en Dios y Dios
en él” (1 Jn 4, 16). Estas palabras de la
Primera carta de Juan expresan con
claridad meridiana el corazón de la
fe cristiana: la imagen cristiana de



Dios y también la consiguiente
imagen del hombre y de su
camino»(4).

La caridad, el amor recto, no sólo es
el centro de la vida cristiana, sino
también de la existencia humana 
tout court. En efecto, «por el hecho
que Dios es amor y que el hombre es
imagen suya, comprendemos la
identidad profunda de la persona, su
vocación al amor. El hombre está
hecho para amar; su vida se realiza
plenamente sólo si es vivida en el
amor»(5). De ahí que la criatura
resulte incomprensible, incluso para
sí misma, si no se encuentra con el
amor, si no lo experimenta o no lo
hace propio, si no participa
vivamente de esta riqueza(6). Y
viceversa, el ser humano se revela
tanto más profundamente y se
desarrolla más como persona cuando
crece en el amor y en la donación
recta de sí mismo, cuando supera la



lógica del recibir para proyectarse en
la lógica de la gratuidad y del don.

Parafraseando una enseñanza de san
Josemaría, podemos decir que el
gran privilegio de la criatura
humana reside en poder amar,
trascendiendo así lo efímero y lo
transitorio(7); por eso cada una, cada
uno, no debe limitarse a hacer cosas:
su comportamiento se muestra
plenamente coherente con su
naturaleza cuando nace del amor,
cuando manifiesta el amor y se
ordena al amor(8). Aún más,
debemos subrayar con palabras del
Santo Padre que «la vocación al amor
es lo que hace que el hombre sea la
auténtica imagen de Dios: es
semejante a Dios en la medida en
que ama»(9). La caridad, el servicio,
la entrega al prójimo expresan, por
tanto, la vocación fundamental e
innata de la persona; ésta se
desarrolla queriendo y siendo
querida. Así pues, debemos adoptar



esa dirección en la norma constante
y suprema de la propia conducta, ya
que el ejercicio de las virtudes está
animado por la caridad, vínculo de la
perfección. De hecho, nos dice san
Josemaría, «viviendo la caridad —el
Amor— se viven todas las virtudes
humanas y sobrenaturales del
cristiano, que forman una unidad y
que no se pueden reducir a
enumeraciones exhaustivas. La
caridad exige que se viva la justicia,
la solidaridad, la responsabilidad
familiar y social, la pobreza, la
alegría, la castidad, la
amistad...» (10).

Esta verdad abarca a toda la
humanidad, y particularmente a los
discípulos de Jesús: recordemos que
cuando un doctor de la ley le
preguntó cuál era el primer
mandamiento, el Señor no se limitó a
indicar que el amor a Dios es el más
grande y primer mandamiento, sino
que añadió la necesidad de amar al



prójimo como mandamiento incluido
en el primero (Mt 22, 35-39). Ha
expresado así que no es posible amar
a Dios si no se ama al prójimo, ya que
una auténtica caridad con Dios debe
extenderse a aquello que Él ama, es
decir, al mundo y a las personas.
Recogiendo una idea de san Máximo
el Confesor, Benedicto XVI enseña
que «el amor de Dios se manifiesta
en la responsabilidad por el
otro» (11); y muestra que «en los
Santos es evidente que, quien va
hacia Dios, no se aleja de los
hombres, sino que se hace realmente
cercano a ellos»(12).

Igualmente debe subrayarse que no
existe un verdadero amor al prójimo
si no se ama a Dios: «Unidos a Cristo
en su consagración al Padre,
participamos de su compasión por
las muchedumbres que reclaman
justicia y solidaridad y, como el buen
samaritano de la parábola, nos
comprometemos a ofrecer respuestas



concretas y generosas»(13). El amor
es exigente, requiere entrega, que se
hace posible gracias a la plena
donación amorosa de Cristo a todos
los hombres, que nos pide y nos
alienta a tratarlos como Él lo ha
hecho (Jn 13,34; 15,12):
«Precisamente Jesús, nos ha dado a
conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio. Sólo si
procuramos comprender el arcano
del amor de Dios, de ese amor que
llega hasta la muerte, seremos
capaces de entregamos totalmente a
los demás, sin dejarnos vencer por la
dificultad o por la indiferencia»(14).
Evidentemente, aunque en la
práctica la auténtica y feliz caridad
con el prójimo sea más inmediata y
dé prueba del amor a Dios, no
debemos olvidar que la energía para
un real servicio al prójimo proviene
de la caridad sobrenatural: la
donación y la unión sincera con los
demás son posibles «merced a la
unión más íntima con Dios, en virtud



de la cual se está embargado
totalmente de Él, una condición que
permite a quien ha bebido en el
manantial del amor de Dios
convertirse a sí mismo en un
manantial “del que manarán
torrentes de agua viva” (Jn 7,
38)» (15).

Esta interacción entre el amor a Dios
y el amor al prójimo, enseñada y
vivida desde el inicio del
cristianismo, ha sido subrayada en la
encíclica Deus caritas est: «Si en mi
vida falta completamente el contacto
con Dios, podré ver siempre en el
prójimo solamente al otro, sin
conseguir reconocer en él la imagen
divina. Por el contrario, si en mi vida
omito del todo la atención al otro,
queriendo ser sólo “piadoso” y
cumplir con mis “deberes religiosos”,
se marchita también la relación con
Dios»(16).



El hecho que el comportamiento de
las criaturas sea plenamente humano
cuando nace del amor es una
realidad que «vale también en el
ámbito social: es necesario que los
cristianos sean testigos
profundamente convencidos y [lo]
sepan mostrar, con sus vidas»(17).
Por eso la caridad, el servicio, debe
estar presente y penetrar todas las
relaciones humanas: «No es sólo el
principio de las micro-relaciones,
como en las amistades, la familia, el
pequeño grupo, sino también –
afirma Benedicto XVI- de las macro-
relaciones, como las relaciones
sociales, económicas y políticas»(18).
Debemos persuadirnos, y procurar
persuadir a los demás, de que la
sociedad no se constituye
primariamente con los vínculos
contractuales y utilitarios, sino con
los vínculos más profundamente
humanos presididos por el amor: un
principio, por tanto, que se alza como
criterio primario también para el



desarrollo de la sociedad, y debe
considerarse como el alma de todo el
orden social(19). La caridad, enseña
el Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, es una «fuerza capaz de
suscitar vías nuevas para afrontar los
problemas del mundo de hoy y para
renovar profundamente desde su
interior las estructuras,
organizaciones sociales y
ordenamientos jurídicos. En esta
perspectiva la caridad se convierte
en caridad social y política: la caridad
social nos hace amar el bien común y
nos lleva a buscar efectivamente el
bien de todas las personas,
consideradas no sólo
individualmente, sino también en la
dimensión social que las une»(20).

De ahí la exigencia, que afecta a
todos los componentes de la sociedad
—en primer lugar a los cristianos y a
la misma comunidad eclesial—, de
esforzarse por querer, con obras y de
verdad, al prójimo, no sólo en las



“relaciones próximas” (por ejemplo,
en la familia), sino con un amor que
abarque ordenadamente incluso a
los más lejanos. Si queremos realizar
una sociedad más humana, más
digna de la persona, es necesario dar
la importancia que corresponde a la
caridad social, para que ésta inspire,
purifique y enaltezca todos los nexos
humanos, políticos, económicos, etc.
En definitiva, el criterio primario
para el progreso de todos y para el
avance social es el precepto del
amor(21): la caridad debe impregnar
desde su interior todas las
estructuras sociales. Por eso, el Santo
Padre ha resumido la función de la
doctrina social de la Iglesia afirmado
que es «“caritas in veritate in re
sociali”, anuncio de la verdad del
amor de Cristo en la sociedad»(22).

Algunas consecuencias

Nos encontramos ante una realidad
que implica diversas consecuencias



prácticas, para el caminar de la
Iglesia y de cada fiel concreto;
veamos algunas.

La exigencia de anunciar el Dios-
Amor revela que, también en la
esfera social, el empeño de caridad
no puede considerarse como algo
bueno, pero secundario; sino que
constituye una parte sustancial de la
misión de la Iglesia y de cada
cristiano. Por eso, la organización
eclesial de la caridad ha iniciado con
el primer paso de la misma Iglesia y,
luego, con diversas modalidades, se
ha prolongado y se prolongará a lo
largo de toda la historia. Así lo
expresaba san Josemaría: «Se
comprende muy bien la impaciencia,
la angustia, los deseos inquietos de
[... los cristianos coherentes que] no
se resignan ante la injusticia
personal y social que puede crear el
corazón humano. Tantos siglos de
convivencia entre los hombres y,
todavía, tanto odio, tanta



destrucción, tanto fanatismo
acumulado en ojos que no quieren
ver y en corazones que no quieren
amar. Los bienes de la tierra,
repartidos entre unos pocos; los
bienes de la cultura, encerrados en
cenáculos. Y, fuera, hambre de pan y
de sabiduría, vidas humanas que son
santas, porque vienen de Dios,
tratadas como simples cosas, como
números de una estadística.
Comprendo y comparto esa
impaciencia, que me impulsa a mirar
a Cristo, que continúa invitándonos a
que pongamos en práctica ese 
mandamiento nuevo del amor»(23).

Promover la caridad social
concierne, por consiguiente, a todos,
como tarea necesaria a nivel
individual, asociativo y también
eclesial. El Concilio Vaticano II lo ha
subrayado con fuerza: «La
aceptación de las relaciones sociales
y su observancia deben ser
consideradas por todos como uno de



los principales deberes del hombre
contemporáneo», recordando
además que «el cristiano que falta a
sus obligaciones temporales, falta a
sus deberes con el prójimo; falta,
sobre todo, a sus obligaciones para
con Dios y pone en peligro su eterna
salvación»(24). En esta lógica, san
Josemaría enseñaba que «los
cristianos —conservando siempre la
más amplia libertad a la hora de
estudiar y de llevar a la práctica las
diversas soluciones y, por tanto, con
un lógico pluralismo—, han de
coincidir en el idéntico afán de servir
a la humanidad. De otro modo, su
cristianismo no será la Palabra y la
Vida de Jesús: será un disfraz, un
engaño de cara a Dios y de cara a los
hombres»(25).

La caridad –que es amor– debe
abarcar a la misma criatura en su
integridad, corporal y espiritual:
«Los hombres tienen necesidad del
pan de la tierra que sostenga sus



vidas, y también del pan del cielo que
ilumine y dé calor a sus
corazones»(26). Una carencia
perentoria exige urgentemente la
donación de ayudas materiales en
tantos momentos específicos, pero no
se deben nunca olvidar las ayudas
espirituales: la caridad debe poner
ante los ojos, de algún modo, el amor
a Dios. En este sentido, la actividad
caritativa cristiana ha de tener una
peculiaridad especifica, que no
puede perderse ni diluirse en una
filantropía puramente humana,
buena pero insuficiente para cumplir
la misión que Cristo nos encomendó.
Además, conviene subrayar que la
fuerza de todo el quehacer caritativo
dependerá de la fuerza de la fe y del
amor a Dios de quienes lo realizan:
como afirma Benedicto XVI,
«solamente sobre las bases de un
compromiso cotidiano de acoger y
vivir plenamente el amor de Dios se
puede promover la dignidad de cada
ser humano. (…) Sin un fundamento



transcendente, sin una referencia a
Dios creador, sin la consideración de
nuestro destino eterno, corremos el
riesgo de caer en manos de
ideologías dañinas»(27).

A la vez, para no quedarse en una
quimera estéril, resulta preciso
evidenciar que el amor social
requiere su institucionalización: «En
muchos aspectos, el prójimo que
tenemos que amar se presenta “en
sociedad” (...):amarlo en el plano
social significa, según las situaciones,
servirse de las mediaciones sociales
para mejorar su vida, o bien eliminar
los factores sociales que causan su
indigencia. La obra de misericordia
con la que se responde aquí y ahora
a una necesidad real y urgente del
prójimo es, indudablemente, un acto
de caridad; pero es un acto de
caridad igualmente indispensable el
esfuerzo dirigido a organizar y
estructurar la sociedad de modo que
el prójimo no tenga que padecer la



miseria, sobre todo cuando ésta se
convierte en la situación en que se
debaten un inmenso número de
personas y hasta de pueblos
enteros»(28).

Se muestra imprescindible subrayar
que, aunque se necesiten las
estructuras sociales, su finalidad no
consiste en sustituir el amor entre las
personas, porque la dignidad
humana se vuelve conmensurable
sólo con el amor, y no simplemente
con lo que es justo, razonable, etc.:
«Convenceos de que únicamente con
la justicia no resolveréis nunca los
grandes problemas de la humanidad.
Cuando se hace justicia a secas, no os
extrañéis si la gente se queda herida:
pide mucho más la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,
porque lo dulcifica todo, lo deifica: 
Dios es amor (1 Jn 4,16). Hemos de
movernos siempre por Amor de Dios,
que torna más fácil querer al



prójimo, y purifica y eleva los
amores terrenos»(29). Además, «la
afirmación según la cual las
estructuras justas harían superfluas
las obras de caridad, esconde una
concepción materialista del
hombre»(30). Por eso las
instituciones y las leyes no bastan
para edificar una sociedad digna de
la persona; se requiere también la
caridad personal como base firme de
la vida social.

Lo que se ha expresado se aplica a
cualquier situación social, pero es
necesario actuarlo especialmente en
relación a los grupos sociales más
indigentes; es decir, poner en
práctica el amor preferencial por los
pobres, en su dimensión social y
planetaria, promoviendo formas de
cooperación al desarrollo que
superen las divisiones religiosas,
raciales, ideológicas, territoriales,
etc. San Josemaría recordaba que «el
Opus Dei [ha de estar presente]



donde hay pobreza, donde hay falta
de trabajo, donde hay tristeza, donde
hay dolor, para que el dolor se lleve
con alegría, para que la pobreza
desaparezca, para que no falte
trabajo —porque formamos a la
gente de manera que lo pueda tener
—, para que metamos a Cristo en la
vida de cada uno, en la medida en
que quiera, porque somos muy
amigos de la libertad»(31). Y como
indicaba en otra ocasión, «no hay,
pues, más que una raza: la raza de
los hijos de Dios. No hay más que un
color: el color de los hijos de Dios. Y
no hay más que una lengua: ésa que
habla al corazón y a la cabeza, sin
ruido de palabras, pero dándonos a
conocer a Dios y haciendo que nos
amemos los unos a los otros»(32).

Incluso una razón pragmática mueve
en el mismo sentido de cooperar al
desarrollo de todos, ya que cualquier
grupo humano puede alcanzar su
propio desarrollo sólo favoreciendo



el desarrollo de los otros. El beato
Juan Pablo II recordaba que «la
cooperación al desarrollo de todo el
hombre y de cada hombre es un
deber de todos para con todos y, al
mismo tiempo, debe ser común a las
cuatro partes del mundo (...). De lo
contrario, si trata de realizarlo en
una sola parte, o en un solo mundo,
se hace a expensas de los otros; y allí
donde comienza, se hipertrofia y se
pervierte al no tener en cuenta a los
demás»(33). Pero, además de esta
razón pragmática, la cooperación al
desarrollo, particularmente de los
más necesitados, es un imperativo
ético y cristiano, que presupone la
renuncia a cualquier forma de
egoísmo. Esta unión de lo humano y
lo divino se presenta central en el
mensaje de san Josemaría; afirmaba
que la vida de los fieles de la Obra
entraña «un servicio de metas
exclusivamente sobrenaturales,
porque el Opus Dei no es ni será
nunca —ni podrá serlo— un



instrumento temporal; pero es al
mismo tiempo un servicio humano,
porque no hacéis más que tratar de
lograr la perfección cristiana en el
mundo limpiamente, con vuestra
libérrima y responsable actuación en
todos los campos de la actividad
ciudadana. Un servicio abnegado,
que no envilece, sino que educa, que
agranda el corazón —lo hace 
romano, en el sentido más alto de
esta palabra— y lleva a buscar el
honor y el bien de las gentes de cada
país: para que haya cada día menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sin fe, menos desesperados,
menos guerras, menos inseguridad,
más caridad y más paz»(34).

Como todo lo que se refiere a la vida
cristiana, también los criterios
indicados, no se reducen a una
bonita teoría para predicar, sino que
constituyen sobre todo un estímulo
para actuar eficazmente en pro del
desarrollo integral de los hombres,



sin exclusiones(35). Este desarrollo
debe considerarse una meta
inexcusable, que exige un esfuerzo —
programado, responsable y regulado
— que todos –cada uno según su
lugar en la Iglesia y en la sociedad
civil– estamos llamados a
realizar(36). Para alcanzarlo, quizá
se deberá contribuir a que cambien
los estilos de vida, las estructuras de
poder que gobiernan la sociedad, los
modelos de producción y de
consumo, orientándolos según una
correcta comprensión del bien
común de la entera humanidad(37).

Nadie puede esquivar el empeño de
vivir de ese modo, con el intento de
ayudar a nuestros hermanos. Pero es
igualmente imprescindible
transmitirlo a los demás; es decir,
ayudarles –como señala san
Josemaría- «a superar el egoísmo y a
emplear parte de su tiempo con
generosidad en servicio de los menos
afortunados, participando en tareas,



adecuadas a su edad, en las que se
ponga de manifiesto un afán de
solidaridad humana y divina»(38).

Como las iniciativas de Harambee
están dirigidas al mundo africano,
me gustaría mencionar unas
palabras de Benedicto XVI en la
exhortación apostólica Africae
munus, del pasado 19 de noviembre:
«La conciencia humana se ve
interpelada por las graves injusticias
que hay en nuestro mundo en
general, y en África en particular. (…)
La justicia, vivida en todas las
dimensiones de la vida, privada y
pública, económica y social, precisa
ser sostenida por la subsidiaridad y
la solidaridad y, más aún, estar
animada por la caridad»(39).

Harambee nació con motivo de la
canonización de san Josemaría. Al
desearos hoy un feliz aniversario, os
agradezco vuestro trabajo y os
aseguro mis oraciones, para que cada



vez participen más personas en este
esfuerzo colectivo que busca
sostener a personas y entidades de
África que, a su vez, desean ser
artífices y protagonistas del
desarrollo de sus naciones. Junto a
vosotros, doy gracias a Dios por los
numerosos proyectos educativos que
ya se han puesto en marcha en el
África subsahariana durante la
década pasada, y por las numerosas
actividades que habéis promovido en
el resto del mundo, también para
difundir una visión de África lejana
del estereotipo: en ese continente
vuestro se concentran, ciertamente,
algunas de las injusticias que no
pueden dejar indiferentes a nadie;
pero África es también tierra de
valores espirituales muy importantes
para nuestra época.

*****

Pasado mañana comienza la XIII
Asamblea del Sínodo de los Obispos



sobre “La nueva evangelización para
la transmisión de la fe cristiana”. Os
invito a rezar por esta intención. En
el décimo aniversario de la
canonización de san Josemaría
podemos recurrir a su intercesión:
que esta Asamblea eclesial sirva para
recordar al mundo que la santidad
no se queda en una meta para
privilegiados, sino que –como
confirmó el Concilio Vaticano II- es
una invitación universal, asequible a
cualquier hombre o mujer de buena
voluntad. Pidamos que el Señor que
este Sínodo contribuya, también con
el ya inminente Año de la fe, para
ensanchar muchos corazones «a la
medida del amor del Corazón de
Cristo». Corazones que –con la gracia
de Dios- sean motor de otras
conversiones y de transformaciones
de un entorno social acorde con la
dignidad del hombre y su destino a la
gloria de Dios, en África y en todo el
mundo.



(1) Oración colecta de la Misa de San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
presbítero (26 de junio).

(2) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 167.

(3) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 164.

(4) BENEDICTO XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 1.

(5) BENEDICTO XVI, Mensaje al X
Forum Internacional de los Jóvenes,
24-III-2010.

(6) Cfr. BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Redemptor hominis, n. 10.

(7) Cfr. SAN JOSEMARÍA, El
compromiso con la verdad, n. 8
(Discursos sobre la universidad).

(8) Cfr. SAN JOSEMARÍA, Es Cristo
que pasa, n. 48.



(9) BENEDICTO XVI, Discurso al
Convenio eclesial de la Diócesis de
Roma, 6-VI-2005.

(10) SAN JOSEMARÍA,
Conversaciones, n. 62.

(11) BENEDICTO XVI, Enc. Spe salvi,
n. 28.

(12) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 42.

(13) BENEDICTO XVI, Discurso a las
organizaciones de la Pastoral Social,
13-V-2010.

(14) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 98.

(15) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 42.

(16) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 18.

(17) Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 580.



(18) BENEDICTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 2.

(19) Cfr. Compendio de la doctrina
social de la Iglesia, n. 32.

(20) Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 207.

(21) Jesucristo «nos revela que Dios
es amor (1 Io 4,8), a la vez que nos
enseña que la ley fundamental de la
perfe cción humana, y por tanto de la
transformación del mundo, es el
mandamiento nuevo del amor. (…) Al
mismo tiempo advierte que esta
caridad no hay que buscarla
únicamente en los acontecimientos
importantes, sino, ante todo, en la
vida ordinaria» CONCILIO VATICANO
II, Const. past. Gaudium et spes, n.
38.

(22) BENEDICTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 5.



(23) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 111.

(24) CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, nn. 30 y 43.

(25) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 167.

(26) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 49.

(27) BENEDICTO XVI, Discurso a la
Caritas Internationalis, 27-V-2011.

(28) Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 208.

(29) SAN JOSEMARÍA, Amigos de
Dios, n. 172.

(30) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 28 b).

(31) SAN JOSEMARÍA, Una mirada
hacia el futuro desde el corazón de
Vallecas, Madrid 1998, p. 135
(palabras pronu nciadas el 1-X-1967).



(32) SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 106.

(33) BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, n. 32.

(34) SAN JOSEMARÍA, Carta 31-
IV-1943, n. 1.

(35) Cfr. BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Centesimus annus, n. 57.

(36) Cfr. BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, nn. 42-45.

(37) Cfr. JUAN PABLO II, Enc.
Centesimus annus, n. 58.

(38) SAN JOSEMARÍA,
Conversaciones, n. 111.

(39) BENEDICTO XVI, Exh. ap. Africae
munus, n. 24.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/la-caridad-
social-motor-del-desarrollo/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es-gt/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es-gt/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/

	El corazón cristiano, motor del desarrollo social

