
opusdei.org

El tesoro del tiempo

Homilía pronunciada el 9 de
enero de 1956 por san
Josemaría, un santo que supo
percibir la trascendencia que el
bueno uso del tiempo reviste
para quien aspira a la santidad.

01/11/2023

Cuando me dirijo a vosotros, cuando
conversamos todos juntos con Dios
Nuestro Señor, sigo en alta voz mi
oración personal: me gusta
recordarlo muy a menudo. Y
vosotros habéis de esforzaros
también en alimentar vuestra



oración dentro de vuestras almas,
aun cuando por cualquier
circunstancia, como la de hoy por
ejemplo, nos veamos precisados a
tratar de un tema que no parece, a
primera vista, muy a propósito para
un diálogo de amor, que eso es
nuestro coloquio con el Señor. Digo a
primera vista, porque todo lo que nos
ocurre, todo lo que sucede a nuestro
lado puede y debe ser tema de
nuestra meditación.

Tengo que hablaros del tiempo, de
este tiempo que se marcha. No voy a
repetir la conocida afirmación de
que un año más es un año menos...
Tampoco os sugiero que preguntéis
por ahí qué piensan del transcurrir
de los días, ya que probablemente —
si lo hicierais— escucharíais alguna
respuesta de este estilo: juventud,
divino tesoro, que te vas para no
volver... Aunque no excluyo que
oyerais otra consideración con más
sentido sobrenatural.



Tampoco quiero detenerme en el
punto concreto de la brevedad de la
vida, con acentos de nostalgia. A los
cristianos, la fugacidad del caminar
terreno debería incitarnos a
aprovechar mejor el tiempo, de
ninguna manera a temer a Nuestro
Señor, y mucho menos a mirar la
muerte como un final desastroso. Un
año que termina —se ha dicho de mil
modos, más o menos poéticos—, con
la gracia y la misericordia de Dios, es
un paso más que nos acerca al Cielo,
nuestra definitiva Patria.

Al pensar en esta realidad, entiendo
muy bien aquella exclamación que
San Pablo escribe a los de Corinto: 
tempus breve est!, ¡qué breve es la
duración de nuestro paso por la
tierra! Estas palabras, para un
cristiano coherente, suenan en lo
más íntimo de su corazón como un
reproche ante la falta de
generosidad, y como una invitación
constante para ser leal.



Verdaderamente es corto nuestro
tiempo para amar, para dar, para
desagraviar. No es justo, por tanto,
que lo malgastemos, ni que tiremos
ese tesoro irresponsablemente por la
ventana: no podemos desbaratar esta
etapa del mundo que Dios confía a
cada uno.

Abramos el Evangelio de San Mateo,
en el capítulo veinticinco: el reino de
los cielos será semejante a diez
vírgenes que, tomando sus lámparas,
salieron a recibir al esposo y a la
esposa. De estas vírgenes, cinco eran
necias y cinco prudentes. El
evangelista cuenta que las prudentes
han aprovechado el tiempo.
Discretamente se aprovisionan del
aceite necesario, y están listas,
cuando les avisan: ¡eh, que es la
hora!, mirad que viene el esposo,
salidle al encuentro: avivan sus
lámparas y acuden con gozo a
recibirlo.



Llegará aquel día, que será el último
y que no nos causa miedo: confiando
firmemente en la gracia de Dios,
estamos dispuestos desde este
momento, con generosidad, con
reciedumbre, con amor en los
detalles, a acudir a esa cita con el
Señor llevando las lámparas
encendidas. Porque nos espera la
gran fiesta del Cielo. Somos nosotros,
hermanos queridísimos, los que
intervenimos en las bodas del Verbo.
Nosotros, que tenemos ya fe en la
Iglesia, que nos alimentamos con la
Sagrada Escritura, que gozamos
porque la Iglesia está unida a Dios.
Pensad ahora, os ruego, si habéis
venido a estas bodas con el traje
nupcial: examinad atentamente
vuestros pensamientos. Yo os aseguro
a vosotros —y me aseguro a mí
mismo— que ese traje de bodas
estará tejido con el amor de Dios, que
habremos sabido recoger hasta en
las más pequeñas tareas. Porque es
de enamorados cuidar los detalles,



incluso en las acciones
aparentemente sin importancia.

Pero sigamos el hilo de la parábola. Y
las fatuas, ¿qué hacen? A partir de
entonces, ya dedican su empeño a
disponerse a esperar al Esposo: van a
comprar el aceite. Pero se han
decidido tarde y, mientras iban, vino
el esposo y las que estaban
preparadas entraron con él a las
bodas, y se cerró la puerta. Al cabo
llegaron también las otras vírgenes,
clamando: ¡Señor, Señor, ábrenos!. No
es que hayan permanecido inactivas:
han intentado algo... Pero
escucharon la voz que les responde
con dureza: no os conozco. No
supieron o no quisieron prepararse
con la solicitud debida, y se
olvidaron de tomar la razonable
precaución de adquirir a su hora el
aceite. Les faltó generosidad para
cumplir acabadamente lo poco que
tenían encomendado. Quedaban en



efecto muchas horas, pero las
desaprovecharon.

Pensemos valientemente en nuestra
vida. ¿Por qué no encontramos a
veces esos minutos, para terminar
amorosamente el trabajo que nos
atañe y que es el medio de nuestra
santificación? ¿Por qué descuidamos
las obligaciones familiares? ¿Por qué
se mete la precipitación en el
momento de rezar, de asistir al Santo
Sacrificio de la Misa? ¿Por qué nos
faltan la serenidad y la calma, para
cumplir los deberes del propio
estado, y nos entretenemos sin
ninguna prisa en ir detrás de los
caprichos personales? Me podéis
responder: son pequeñeces. Sí,
verdaderamente: pero esas
pequeñeces son el aceite, nuestro
aceite, que mantiene viva la llama y
encendida la luz.



Desde la primera hora

El reino de los cielos se parece a un
padre de familia, que al romper el
día salió a alquilar jornaleros para su
viña. Ya conocéis el relato: aquel
hombre vuelve en diferentes
ocasiones a la plaza para contratar
trabajadores: unos fueron llamados
al comenzar la aurora; otros, muy
cercana la noche.

Todos reciben un denario: el salario
que te había prometido, es decir, mi
imagen y semejanza. En el denario
está incisa la imagen del Rey. Esta es
la misericordia de Dios, que llama a
cada uno de acuerdo con sus
circunstancias personales, porque
quiere que todos los hombres se
salven. Pero nosotros hemos nacido
cristianos, hemos sido educados en la
fe, hemos recibido, muy clara, la
elección del Señor. Esta es la
realidad. Entonces, cuando os sentís
invitados a corresponder, aunque



sea a última hora, ¿podréis continuar
en la plaza pública, tomando el sol
como muchos de aquellos obreros,
porque les sobraba el tiempo?

No nos debe sobrar el tiempo, ni un
segundo: y no exagero. Trabajo hay;
el mundo es grande y son millones
las almas que no han oído aún con
claridad la doctrina de Cristo. Me
dirijo a cada uno de vosotros. Si te
sobra tiempo, recapacita un poco: es
muy posible que vivas metido en la
tibieza; o que, sobrenaturalmente
hablando, seas un tullido. No te
mueves, estás parado, estéril, sin
desarrollar todo el bien que deberías
comunicar a los que se encuentran a
tu lado, en tu ambiente, en tu trabajo,
en tu familia.

Me dirás, quizá: ¿y por qué habría de
esforzarme? No te contesto yo, sino
San Pablo: el amor de Cristo nos urge.
Todo el espacio de una existencia es
poco, para ensanchar las fronteras de



tu caridad. Desde los primerísimos
comienzos del Opus Dei he
manifestado mi gran empeño en
repetir sin descanso, para las almas
generosas que se decidan a
traducirlo en obras, aquel grito de
Cristo: en esto conocerán todos que
sois mis discípulos, si os amáis los
unos a los otros. Nos conocerán
precisamente en eso, porque la
caridad es el punto de arranque de
cualquier actividad de un cristiano.

El, que es la misma pureza, no
asegura que conocerán a sus
discípulos por la limpieza de su vida.
El, que es la sobriedad, que ni
siquiera dispone de una piedra
donde reclinar su cabeza, que pasó
tantos días en ayuno y retiro, no
manifiesta a los Apóstoles: os
conocerán como escogidos míos
porque no sois comilones ni
bebedores.



La vida limpia de Cristo era —como
ha sido y será en todas las épocas—
un bofetón para aquella sociedad de
entonces, como ahora con frecuencia
tan podrida. Su sobriedad, otro
latigazo para los que estaban de
banquete continuo, provocando el
vómito después de comer para poder
seguir comiendo, cumpliendo a la
letra las palabras de Saulo:
convierten su vientre en un dios.

La humildad del Señor era otro
golpe, para aquel modo de consumir
la vida ocupados sólo de sí mismos.
Estando en Roma, he comentado
repetidas veces, y quizá me lo habéis
oído decir, que por debajo de esos
arcos, hoy en ruinas, desfilaban
triunfadores, vanos, engreídos, llenos
de soberbia, los emperadores y sus
generales vencedores. Y, al atravesar
esos monumentos, quizá bajaban la
cabeza por temor a golpear el arco
grandioso con la majestad de sus
frentes. Sin embargo, Cristo,



humilde, no precisa tampoco:
conocerán que sois mis discípulos en
que sois humildes y modestos.

Querría haceros notar que, después
de veinte siglos, todavía aparece con
toda la fuerza de la novedad el
Mandato del Maestro, que es como la
carta de presentación del verdadero
hijo de Dios. A lo largo de mi vida
sacerdotal, he predicado con
muchísima frecuencia que,
desgraciadamente para tantos, sigue
siendo nuevo, porque nunca o casi
nunca se han esforzado en
practicarlo: es triste, pero es así. Y
está muy claro que la afirmación del
Mesías resalta de modo terminante:
en esto os conocerán, ¡en que os
amáis los unos a los otros! Por eso,
siento la necesidad de recordar
constantemente esas palabras del
Señor. San Pablo añade: llevad los
unos las cargas de los otros, y así
cumpliréis la ley de Cristo. Ratos
perdidos, quizá con la falsa excusa de



que te sobra tiempo... ¡Si hay tantos
hermanos, amigos tuyos,
sobrecargados de trabajo! Con
delicadeza, con cortesía, con la
sonrisa en los labios, ayúdales de tal
manera que resulte casi imposible
que lo noten; y que ni se puedan
mostrar agradecidos, porque la
discreta finura de tu caridad ha
hecho que pasara inadvertida.

No les había quedado un instante
libre, argumentarían aquellas
pobres, que van con las lámparas
vacías. Les sobra la mayor parte del
día a los obreros de la plaza, porque
no se sienten obligados a prestar
servicio, aunque la búsqueda del
Señor es continua, es urgente, desde
la primera hora. Aceptémosla,
respondiendo que sí: y aguantemos
por amor —que no es aguantar— el
peso del día y del calor.



Rendir para Dios

Consideremos ahora la parábola de
aquel hombre que, yéndose a lejanas
tierras, convocó a sus criados y les
entregó sus bienes. A cada uno le
confía una cantidad distinta, para
que la administre en su ausencia. Me
parece muy oportuno fijarnos en la
conducta del que aceptó un talento:
se comporta de un modo que en mi
tierra se llama cuquería. Piensa,
discurre con aquel cerebro de poca
altura y decide: fue e hizo un hoyo en
la tierra y escondió el dinero de su
señor.

¿Qué ocupación escogerá después
este hombre, si ha abandonado el
instrumento de trabajo? Ha decidido
irresponsablemente optar por la
comodidad de devolver sólo lo que le
entregaron. Se dedicará a matar los
minutos, las horas, las jornadas, los
meses, los años, ¡la vida! Los demás
se afanan, negocian, se preocupan



noblemente por restituir más de lo
que han recibido: el legítimo fruto,
porque la recomendación ha sido
muy concreta: negotiamini dum
venio; encargaos de esta labor para
obtener ganancia, hasta que el dueño
vuelva. Este no; éste inutiliza su
existencia.

¡Qué pena vivir, practicando como
ocupación la de matar el tiempo, que
es un tesoro de Dios! No caben las
excusas, para justificar esa
actuación. Ninguno diga: dispongo
sólo de un talento, no puedo lograr
nada. También con un solo talento
puedes obrar de modo meritorio.
¡Qué tristeza no sacar partido,
auténtico rendimiento de todas las
facultades, pocas o muchas, que Dios
concede al hombre para que se
dedique a servir a las almas y a la
sociedad!

Cuando el cristiano mata su tiempo
en la tierra, se coloca en peligro de



matar su Cielo: cuando por egoísmo
se retrae, se esconde, se
despreocupa. El que ama a Dios, no
sólo entrega lo que tiene, lo que es, al
servicio de Cristo: se da él mismo. No
ve —con mirada rastrera— su yo en
la salud, en el nombre, en la carrera.

Mío, mío, mío..., piensan, dicen y
hacen muchos. ¡Qué cosa más
molesta! Comenta San Jerónimo que
verdaderamente, lo que está escrito:
para buscar excusas a los pecados (Ps
CXL, 4), se realiza en esta gente que,
al pecado de soberbia, añade la
pereza y la negligencia.

Es la soberbia la que conjuga
continuamente ese mío, mío, mío...
Un vicio que convierte al hombre en
criatura estéril, que anula las ansias
de trabajar por Dios, que le lleva a
desaprovechar el tiempo. No pierdas
tu eficacia, aniquila en cambio tu
egoísmo. ¿Tu vida para ti? Tu vida
para Dios, para el bien de todos los



hombres, por amor al Señor.
¡Desentierra ese talento! Hazlo
productivo: y saborearás la alegría
de que, en este negocio sobrenatural,
no importa que el resultado no sea
en la tierra una maravilla que los
hombres puedan admirar. Lo
esencial es entregar todo lo que
somos y poseemos, procurar que el
talento rinda, y empeñarnos
continuamente en producir buen
fruto.

Dios nos concede quizá un año más
para servirle. No pienses en cinco, ni
en dos. Fíjate sólo en éste: en uno, en
el que hemos comenzado: ¡a
entregarlo, a no enterrarlo! Esta ha
de ser nuestra determinación.

Al pie de la viña

Erase un padre de familias, que
plantó una viña, y la cercó de
vallado, y cavando, hizo allí un lagar,
edificó una torre, la arrendó después



a ciertos labradores, y se ausentó a
un país lejano.

Querría que meditáramos las
enseñanzas de esta parábola, desde
el punto de vista que nos interesa
ahora. La tradición ha visto, en este
relato, una imagen del destino del
pueblo elegido por Dios; y nos ha
señalado principalmente cómo, a
tanto amor por parte del Señor,
correspondemos los hombres con
infidelidad, con falta de
agradecimiento.

Concretamente pretendo detenerme
en ese se ausentó a un país lejano.
Enseguida llego a la conclusión de
que los cristianos no debemos
abandonar esta viña, en la que nos
ha metido el Señor. Hemos de
emplear nuestras fuerzas en esa
labor, dentro de la cerca, trabajando
en el lagar y, acabada la faena diaria,
descansando en la torre. Si nos
dejáramos arrastrar por la



comodidad, sería como contestar a
Cristo: ¡eh!, que mis años son para
mí, no para Ti. No deseo decidirme a
cuidar tu viña.

El Señor nos ha regalado la vida, los
sentidos, las potencias, gracias sin
cuento: y no tenemos derecho a
olvidar que somos un obrero, entre
tantos, en esta hacienda, en la que El
nos ha colocado, para colaborar en la
tarea de llevar el alimento a los
demás. Este es nuestro sitio: dentro
de estos límites; aquí hemos de
gastarnos diariamente con El,
ayudándole en su labor redentora.

Dejadme que insista: ¿tu tiempo para
ti? ¡Tu tiempo para Dios! Puede ser
que, por la misericordia del Señor,
ese egoísmo no haya entrado en tu
alma de momento. Te hablo, por si
alguna vez sientes que tu corazón
vacila en la fe de Cristo. Entonces te
pido —te pide Dios— fidelidad en tu
empeño, dominar la soberbia, sujetar



la imaginación, no permitirte la
ligereza de irte lejos, no desertar.

Les sobraba toda la jornada, a
aquellos jornaleros que estaban en
medio de la plaza; quería matar las
horas, el que escondió el talento en el
suelo; se va a otra parte, el que debía
ocuparse de la viña. Todos coinciden
en una insensibilidad, ante la gran
tarea que a cada uno de los cristianos
ha sido encomendada por el Maestro:
la de considerarnos y la de portarnos
como instrumentos suyos, para
corredimir con El; la de consumir
nuestra vida entera, en ese sacrificio
gozoso de entregarnos por el bien de
las almas.

La higuera estéril

También es San Mateo el que nos
cuenta que Jesús volvía de Betania
con hambre. A mí me conmueve
siempre Cristo, y particularmente
cuando veo que es Hombre



verdadero, perfecto, siendo también
perfecto Dios, para enseñarnos a
aprovechar hasta nuestra indigencia
y nuestras naturales debilidades
personales, con el fin de ofrecernos
enteramente —tal como somos— al
Padre, que acepta gustoso ese
holocausto.

Tenía hambre. ¡El Hacedor del
universo, el Señor de todas las cosas
padece hambre! ¡Señor, te agradezco
que —por inspiración divina— el
escritor sagrado haya dejado ese
rastro en este pasaje, con un detalle
que me obliga a amarte más, que me
anima a desear vivamente la
contemplación de tu Humanidad
Santísima! Perfectus Deus, perfectus
homo, perfecto Dios, y perfecto
Hombre de carne y hueso, como tú,
como yo.

Jesús había trabajado mucho la
víspera y, al emprender el camino,
sintió hambre. Movido por esta



necesidad se dirige a aquella higuera
que, allá distante, presenta un follaje
espléndido. Nos relata San Marcos
que no era tiempo de higos; pero
Nuestro Señor se acerca a tomarlos,
sabiendo muy bien que en esa
estación no los encontraría. Sin
embargo, al comprobar la esterilidad
del árbol con aquella apariencia de
fecundidad, con aquella abundancia
de hojas, ordena: nunca jamás coma
ya nadie fruto de ti.

¡Es fuerte, sí! ¡Nunca jamás nazca de
ti fruto! ¡Cómo se quedarían sus
discípulos, más si consideraban que
hablaba la Sabiduría de Dios! Jesús
maldice este árbol, porque ha
hallado solamente apariencia de
fecundidad, follaje. Así aprendemos
que no hay excusa para la ineficacia.
Quizá dicen: no tengo conocimientos
suficientes... ¡No hay excusa! O
afirman: es que la enfermedad, es
que mi talento no es grande, es que
no son favorables las condiciones, es



que el ambiente... ¡No valen tampoco
esas excusas! ¡Ay del que se adorna
con la hojarasca de un falso
apostolado, del que ostenta la
frondosidad de una aparente vida
fecunda, sin intentos sinceros de
lograr fruto! Parece que aprovecha el
tiempo, que se mueve, que organiza,
que inventa un modo nuevo de
resolver todo... Pero es
improductivo. Nadie se alimentará
con sus obras sin jugo sobrenatural.

Pidamos al Señor que seamos almas
dispuestas a trabajar con heroísmo
feraz. Porque no faltan en la tierra
muchos, en los que, cuando se
acercan las criaturas, descubren sólo
hojas: grandes, relucientes, lustrosas.
Sólo follaje, exclusivamente eso, y
nada más. Y las almas nos miran con
la esperanza de saciar su hambre,
que es hambre de Dios. No es posible
olvidar que contamos con todos los
medios: con la doctrina suficiente y



con la gracia del Señor, a pesar de
nuestras miserias.

Os recuerdo de nuevo que nos queda
poco tiempo: tempus breve est,
porque es breve la vida sobre la
tierra, y que, teniendo aquellos
medios, no necesitamos más que
buena voluntad para aprovechar las
ocasiones que Dios nos ha concedido.
Desde que Nuestro Señor vino a este
mundo, se inició la era favorable, el
día de la salvación, para nosotros y
para todos. Que Nuestro Padre Dios
no deba dirigirnos el reproche que
ya manifestó por boca de Jeremías:
en el cielo, la cigüeña conoce su
estación; la tórtola, la golondrina y la
grulla conocen los plazos de sus
migraciones: pero mi pueblo ignora
voluntariamente los juicios de Yavé.

No existen fechas malas o
inoportunas: todos los días son
buenos, para servir a Dios. Sólo
surgen las malas jornadas cuando el



hombre las malogra con su ausencia
de fe, con su pereza, con su desidia
que le inclina a no trabajar con Dios,
por Dios. ¡Alabaré al Señor, en
cualquier ocasión!. El tiempo es un
tesoro que se va, que se escapa, que
discurre por nuestras manos como el
agua por las peñas altas. Ayer pasó, y
el hoy está pasando. Mañana será
pronto otro ayer. La duración de una
vida es muy corta. Pero, ¡cuánto
puede realizarse en este pequeño
espacio, por amor de Dios!

No nos servirá ninguna disculpa. El
Señor se ha prodigado con nosotros:
nos ha instruido pacientemente; nos
ha explicado sus preceptos con
parábolas, y nos ha insistido sin
descanso. Como a Felipe, puede
preguntarnos: hace años que estoy
con vosotros, ¿y aún no me habéis
conocido?. Ha llegado el momento de
trabajar de verdad, de ocupar todos
los instantes de la jornada, de



soportar —gustosamente y con
alegría— el peso del día y del calor.

En las cosas del Padre

Pienso que nos ayudará a terminar
mejor estas reflexiones un pasaje del
Evangelio de San Lucas, en el
capítulo segundo. Cristo es un niño.
¡Qué dolor el de su Madre y el de San
José, porque —de vuelta de Jerusalén
— no venía entre los parientes y
amigos! ¡Y qué alegría la suya,
cuando lo distinguen , ya de lejos,
adoctrinando a los maestros de
Israel! Pero mirad las palabras, duras
en apariencia, que salen de la boca
del Hijo, al contestar a su Madre:
¿por qué me buscabais?.

¿No era razonable que lo buscaran?
Las almas que saben lo que es perder
a Cristo y encontrarle pueden
entender esto... ¿Por qué me
buscabais? ¿No sabíais que yo debo
emplearme en las cosas que miran al



servicio de mi Padre?. ¿Acaso no
sabíais que yo debo dedicar
totalmente mi tiempo a mi Padre
celestial?

Este es el fruto de la oración de hoy:
que nos persuadamos de que nuestro
caminar en la tierra —en todas las
circunstancias y en todas las
temporadas— es para Dios, de que es
un tesoro de gloria, un trasunto
celestial; de que es, en nuestras
manos, una maravilla que hemos de
administrar, con sentido de
responsabilidad y de cara a los
hombres y a Dios: sin que sea
necesario cambiar de estado, en
medio de la calle, santificando la
propia profesión u oficio y la vida del
hogar, las relaciones sociales, toda la
actividad que parece sólo terrena.

Cuando tenía veintiséis años y
percibí en toda su hondura el
compromiso de servir al Señor en el
Opus Dei, le pedí con toda mi alma



ochenta años de gravedad. Le pedía
más años a mi Dios —con ingenuidad
de principiante, infantil— para saber
utilizar el tiempo, para aprender a
aprovechar cada minuto, en su
servicio. El Señor sabe conceder esas
riquezas. Quizá tú y yo llegaremos a
poder decir: he entendido más que
los ancianos, porque cumplí tus
mandatos. La juventud no ha de
equivaler a despreocupación, como
peinar canas no significa
necesariamente prudencia y
sabiduría.

Acude conmigo a la Madre de Cristo.
Madre Nuestra, que has visto crecer
a Jesús, que le has visto aprovechar
su paso entre los hombres: enséñame
a utilizar mis días en servicio de la
Iglesia y de las almas; enséñame a oír
en lo más íntimo de mi corazón,
como un reproche cariñoso, Madre
buena, siempre que sea menester,
que mi tiempo no me pertenece,



porque es del Padre Nuestro que está
en los Cielos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/el-tesoro-del-
tiempo/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/es-gt/article/el-tesoro-del-tiempo/
https://opusdei.org/es-gt/article/el-tesoro-del-tiempo/
https://opusdei.org/es-gt/article/el-tesoro-del-tiempo/

	El tesoro del tiempo
	Desde la primera hora
	Rendir para Dios
	Al pie de la viña
	La higuera estéril
	En las cosas del Padre


