
opusdei.org

Educar la
afectividad

Los afectos son imprescindibles
para una vida plena. Pero es
necesario educarlos para que
contribuyan realmente a la
felicidad a la persona. Nueva
entrega sobre la familia y la
educación.

24/05/2016

Desde muy antiguo se pensó que
eran malos aquellos sentimientos
que disminuyeran o anularan la
libertad. Ésta fue la gran
preocupación de la época griega, del



pensamiento oriental y de muchas de
las religiones antiguas. En todas las
grandes tradiciones sapienciales de
la humanidad encontramos una
advertencia sobre la importancia de
educar la libertad del hombre ante
sus deseos y sentimientos. Parece
como si todas ellas hubieran
experimentado, ya desde tiempos
muy remotos, que en el interior del
corazón del hombre hay fuerzas y
solicitaciones contrapuestas que con
frecuencia pugnan violentamente
entre sí.

Todas esas tradiciones hablan de la
agitación de las pasiones; desean la
paz de una conducta prudente,
guiada por una razón que se impone
sobre los deseos; apuntan hacia una
libertad interior en el hombre, a una
libertad que no es un punto de
partida sino una conquista que cada
hombre ha de realizar. Cada uno
debe adquirir dominio de sí mismo,
imponiéndose la regla de la razón, y



ése es el camino de lo que empezó a
llamarse virtud: la alegría y la
felicidad vendrán como fruto de una
vida conforme a ella.

Conversión del corazón

La moral cristiana enseña que el
desorden de nuestro mundo afectivo
hunde sus raíces en el pecado
original. El corazón humano es capaz
de indudable nobleza, de los más
altos grados de heroísmo y de
santidad, pero también de las más
grandes bajezas y de los instintos
más deshumanizados.

El Nuevo Testamento recoge en
varias ocasiones diversas palabras de
Jesucristo en las que insistía pidiendo
con fuerza la conversión interior del
corazón y de los deseos: Habéis oído
que se dijo: No cometerás
adulterio. Pero yo os digo que todo
el que mira a una mujer
deseándola, ya ha cometido
adulterio en su corazón[1].



Nuestro Señor subraya que no basta
con abstenerse de obrar mal, o con
atenerse a unas normas en la
conducta exterior, sino que hay que
cambiar el corazón, porque del
interior del corazón de los
hombres proceden los malos
pensamientos, fornicaciones,
hurtos, homicidios, adulterios,
codicias, maldades, fraude,
deshonestidad, envidia, blasfemia,
soberbia, insensatez. Todas estas
cosas malas proceden del interior
y hacen impuro al hombre[2].

Sus enseñanzas son una constante
apelación a la conversión del
corazón, la única que hace realmente
bueno al hombre: El hombre bueno
del buen tesoro de su corazón saca
cosas buenas, y el malo de su mal
saca cosas malas: porque de la
abundancia del corazón habla su
boca.[3] Remarcan la necesidad
radical de purificarse
interiormente:Vosotros os hacéis



pasar por justos delante de los
hombres; pero Dios conoce
vuestros corazones[4].

Los actos inmorales surgen de los
pensamientos torcidos que incuba el
corazón. Por eso tiene tanta
importancia la educación de sus
afectos. Y por eso el Apóstol Pedro
dice a Ananías, cuando es
sorprendido en su falsedad: ¿Por
qué has admitido esta acción en tu
corazón?[5]

La moral cristiana no observa con
recelo a los sentimientos. Al
contrario, da una importancia
fundamental a su cuidado y su
educación, pues tienen una enorme
trascendencia en la vida moral.
Orientar y educar la afectividad
supone un trabajo de purificación,
porque el pecado ha introducido la
cizaña del desorden en el corazón de
todos los hombres y es por tanto
necesario sanarlo. Por eso escribió



San Josemaría: No te digo que me
quites lo afectos, Señor, porque
con ellos puedo servirte, sino que
los acrisoles[6].

Se trata de construir sobre el
fundamento firme de las exigencias
de la dignidad del hombre, del
respeto y la sintonía con todo lo que
exige su naturaleza y le es propio. Y
el mejor estilo afectivo, el mejor
carácter, será el que nos sitúe en una
órbita más próxima a esa singular
dignidad que al ser humano
corresponde. En la medida que lo
logremos, se nos hará más accesible
la felicidad y la santidad.

Sentimientos y virtud

Cada sentimiento favorece unas
acciones y entorpece otras. Por tanto,
los sentimientos favorecen o
entorpecen una vida
psicológicamente y espiritualmente
sana, y también favorecen o
entorpecen la práctica de las virtudes



o valores que deseamos alcanzar. No
puede olvidarse que la envidia, el
egoísmo, la soberbia o la pereza, son
ciertamente carencias de virtud, pero
también son carencias de la
adecuada educación de los
sentimientos que favorecen o
entorpecen esa virtud. Puede decirse
por tanto que la práctica de las
virtudes favorece la educación del
corazón, y viceversa.

Muchas veces se olvida que los
sentimientos son una poderosa
realidad humana, una realidad que
—para bien o para mal— es
habitualmente lo que con más fuerza
nos impulsa o retrae en nuestro
actuar. En ocasiones se ha tendido a
descuidar su educación, quizá por la
confusa impresión de que son algo
oscuro y misterioso, poco racional,
casi ajeno a nuestro control; o quizá
por confundir sentimiento con
sentimentalismo o sensiblería; o
porque la educación de la afectividad



es una tarea difícil, que requiere
discernimiento y constancia, y quizá
por eso se elude casi sin darnos
cuenta.

Los sentimientos aportan a la vida
gran parte de su riqueza, y resultan
decisivos para una vida lograda y
feliz. Lo que se necesita para
conseguir la felicidad, no es una
vida cómoda sino un corazón
enamorado[7]. Y para ello hay que
educar el corazón, aunque no
siempre sea un tarea fácil. Todos
contamos con la posibilidad de
conducir en bastante grado nuestros
sentimientos. No debemos caer en el
fatalismo de pensar que apenas
pueden educarse, y considerar por
eso que las personas son
indefectiblemente de una manera o
de otra, y que son generosas o
envidiosas, tristes o alegres,
cariñosas o frías, optimistas o
pesimistas, como si eso fuera algo
que responde a una inexorable



naturaleza casi imposible de
modificar.

Es cierto que las disposiciones
sentimentales tienen una
componente innata, cuyo alcance
resulta difícil precisar. Pero está
también el poderoso influjo de la
familia, de la escuela, de la cultura en
que se vive, de la fe. Y está, sobre
todo, el propio esfuerzo personal por
mejorar, con la gracia de Dios.

Ejemplo, exigencia, buena
comunicación

En el aprendizaje emocional, el
ejemplo tiene un particular
protagonismo. Basta pensar, por
ejemplo, en cómo se transmite de
padres a hijos la capacidad de
reconocer el dolor ajeno, de
comprender a los demás, de brindar
ayuda a quien lo necesita. Son estilos
emocionales que todos aprendemos
de modo natural y los registramos en
nuestra memoria sin apenas darnos



cuenta, observando a quienes nos
rodean.

Pero no por eso todo es cuestión de
buen ejemplo. Hay hijos egoístas e
insensibles cuyos padres son
personas de gran corazón. Y esto es
así porque el modelo es importante,
pero, además de ello (por ejemplo, de
padres atentos a las necesidades de
los demás), es preciso sensibilizar
frente a esos valores (hacerles
descubrir esas necesidades en los
demás, señalarles el atractivo de un
estilo de vida basado en la
generosidad) y, además, educar en
un clima de exigencia personal,
porque, si no hay autoexigencia, la
pereza y el egoísmo ahogan
fácilmente cualquier proceso de
maduración emocional. La disciplina
y la autoridad son decisivas para
educar, pues sin un poco de
disciplina difícilmente se pueden
aprender la mayoría de las
cuestiones importantes para la vida.



Junto a eso, es esencial que haya un
clima distendido, de buena
comunicación; que en la familia sea
fácil crear momentos de mayor
intimidad, en los que puedan aflorar
con confianza los sentimientos de
cada uno y así ser compartidos y
educados; que no haya un excesivo
pudor a la hora de manifestar los
propios sentimientos; que haya
facilidad para expresar a los demás
con lealtad y cariño lo que de ellos
nos ha disgustado; etc.

Cuando falta esa sintonía frente a
algún tipo de sentimientos (de
misericordia ante el sufrimiento
ajeno, de deseo de superarse ante
una contrariedad, de alegría ante el
éxito de otros, etc.), o en la medida
en que esos sentimientos no se
fomentan, o incluso se dificultan o se
desprestigian, cada uno tiende a
restringirlos y, poco a poco, los
sentirá cada vez menos: se van



desdibujando y desaparecen poco a
poco del repertorio emocional.

La fuerza de la educación

Entre el sentimiento y la conducta
hay un paso importante. Por
ejemplo, se puede sentir miedo y
actuar valientemente. O sentir odio y
perdonar. En ese espacio entre
sentimientos y acción está la libertad
personal. Se produce entonces una
decisión personal, que está en parte
en ese momento concreto y en parte
antes, en el proceso previo de
educación y autoeducación. A lo
largo de la vida se va creando un
estilo de sentir, y también un estilo
de actuar. Siguiendo con el ejemplo,
una persona miedosa o rencorosa se
ha acostumbrado a reaccionar
cediendo al miedo o al rencor que
espontáneamente le producen
determinados estímulos, y esto ha
creado en él un hábito más o menos
permanente. Ese hábito le lleva a



tener un estilo de responder
afectivamente a esas situaciones,
hasta acabar constituyéndose en un
rasgo de su carácter.

En definitiva, no podemos cambiar
nuestra herencia genética, ni nuestra
educación hasta el día de hoy, pero sí
podemos pensar en el presente y en
el futuro, con una confianza
profunda en la gran capacidad de
transformación del hombre a través
de la formación, del esfuerzo
personal y de la gracia de Dios.

Sentimientos y educación moral

La educación debe prestar una
atención muy particular a la
educación moral, y no puede
quedarse sólo en cuestiones como el
desarrollo intelectual, la fuerza de
voluntad o la estabilidad emocional.
Y una buena educación sentimental
ha de ayudar, entre otras cosas, a
aprender, en lo posible, a disfrutar
haciendo el bien y sentir disgusto



haciendo el mal. Se trata, por tanto,
de aprender a querer lo que de
verdad merece ser querido.

En nuestro interior hay sentimientos
que nos empujan a obrar bien, y,
junto a ellos, pululan también otros
que amenazan nuestra vida moral.
Por eso debemos procurar modelar
nuestros sentimientos para que nos
ayuden lo más posible a sentirnos
bien con aquello que nos ayuda a
construir una vida personal
armónica, plena, lograda; y a
sentirnos mal en caso contrario.
Porque la educación moral nos
ayuda —entre otras cosas— a sentir
óptimamente.

Para los primeros cristianos, el
sentido positivo de la afectividad
humana era algo connatural y muy
cercano. Prueba de ello es el consejo
de San Pablo: Tened entre vosotros
los mismos sentimientos que tuvo
Cristo Jesús[8]. El Catecismo de la



Iglesia Católica habla también de la
importancia de implicar la vida
afectiva en la santidad: «La
perfección moral consiste en que el
hombre no sea movido al bien sólo
por su voluntad, sino también por su
apetito sensible según estas palabras
del salmo: ‘Mi corazón y mi carne
gritan de alegría hacia el Dios
vivo’ (Sal 84,3)»[9].

Es verdad que a veces hacer el bien
no será atractivo. Por eso los
sentimientos no son siempre una
guía moral segura. Pero no hay que
desdeñar su fuerza y su influencia,
sino comprender que conviene
educarlos para que ayuden lo más
posible a la vida moral. Si una
persona, por ejemplo, siente
desagrado al mentir y satisfacción
cuando es sincera, eso sin duda le
será de gran ayuda. Y si se siente
molesta cuando es desleal, o egoísta,
o perezosa, o injusta, esos
sentimientos le alejarán de esos



errores, y a veces con bastante más
fuerza que otros argumentos.

Con una buena educación de los
sentimientos, cuesta menos esfuerzo
llevar una vida de virtud y alcanzar
la santidad. De todas formas, por
muy buena que sea la educación de
una persona, hacer el bien supondrá
con frecuencia un vencimiento, y a
veces grande. Pero siempre se sale
ganando con el buen obrar. En
cambio, elegir el mal supone
autoengañarse y, a la larga, una vida
mucho más difícil y decepcionante.
Por eso, no se trata de ganarnos la
felicidad del Cielo siendo
desgraciados en la tierra, sino de
buscar ambas felicidades a la vez: 
Cada vez estoy más persuadido: la
felicidad del Cielo es para los que
saben ser felices en la tierra[10].

La libertad interior

A veces tendemos a identificar
obligación con coacción, percibimos



la idea del deber como una pérdida
de libertad, y eso es un error en el
desarrollo emocional. Actuar
conforme al deber es algo que nos
perfecciona. Si aceptamos nuestro
deber como una voz amiga,
acabaremos asumiéndolo de modo
gustoso y cordial, y descubriremos
poco a poco que el gran logro de la
educación afectiva es conseguir unir
en lo posible el querer y el deber. Así,
además, se alcanza un grado de
libertad mucho mayor, porque la
felicidad no está en hacer lo que uno
quiere, sino en querer lo que uno
debe hacer.

Así nos sentiremos ligados al buen
obrar moral, pero no obligados, ni
forzados, ni coaccionados, porque lo
percibiremos como un ideal que nos
lleva a la plenitud, y eso constituye
una de las mayores conquistas de la
verdadera libertad.

A. Aguiló



[1] Mt 5, 27-28.

[2] Mc 7, 21-23.

[3] Lc 6, 45.

[4] Lc 16, 15.

[5] Hch 5, 4.

[6] San Josemaría, Forja, n. 750.

[7] San Josemaría, Surco, n. 795.

[8] Flp, 1, 5.

[9] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1770.

[10] San Josemaría, Forja, n. 1005.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-gt/article/educar-la-afectividad/


opusdei.org/es-gt/article/educar-la-
afectividad/ (03/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/educar-la-afectividad/
https://opusdei.org/es-gt/article/educar-la-afectividad/

	Educar la afectividad

