
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (XIII): No
se discurre, ¡se mira!

La oración contemplativa
desarrolla una nueva manera
de mirar todo lo que sucede a
nuestro alrededor. Es un don
que satisface nuestro deseo
natural de unirnos a Dios en las
circunstancias más diversas.

03/02/2021

Si tratamos de pensar cuál es
actualmente, desde el punto de vista
político y económico, la tercera



ciudad más importante del mundo…
eso era Antioquía durante los
primeros siglos, cuando fue capital
de una provincia romana. Sabemos
que allí se acuñó el término
«cristianos» (cfr. Hch 11,26) para los
seguidores de Jesús. Su tercer obispo
fue san Ignacio quien, condenado a
muerte durante el gobierno de
Trajano, fue llevado por tierra hasta
la costa de Seleucia –actual zona sur
de Turquía– y, después, trasladado
por mar hasta llegar a Roma. En el
trayecto se detuvieron en varios
puertos. En cada lugar recibía a
cristianos de la zona y aprovechaba
para enviar cartas a las comunidades
de seguidores de Jesús: «Escribo a
todas las iglesias, y hago saber a
todos que de mi propio libre albedrío
muero por Dios»[1]. El obispo san
Ignacio tenía claro que las fieras del
Anfiteatro Flavio –ahora Coliseo
Romano– serían su final aquí en la
tierra, por lo que pidió
incesantemente oraciones para tener



valentía. Pero varias veces, en sus
cartas, somos también testigos de las
profundidades de su alma, de su
deseo por unirse definitivamente a
Dios: «No hay fuego de anhelo
material en mí, sino solo agua viva
que habla dentro de mí, diciéndome:
Ven al Padre»[2].

Una planta con la raíz en el cielo

Aquel murmullo interior de san
Ignacio de Antioquía –¡Ven al Padre!–
que probablemente movía su vida de
piedad y su vida sacramental es, en
realidad, una maduración
sobrenatural del deseo natural que
tenemos todos por unirnos a Dios. Ya
los filósofos griegos de la antigüedad
habían identificado en lo más íntimo
de nuestro ser una nostalgia por lo
divino, una añoranza por nuestra
patria verdadera, «como si fuéramos
una planta no terrestre, sino
celeste»[3]. Benedicto XVI, en la
primera audiencia durante su



catequesis sobre la oración, también
quiso mirar hacia atrás, al Antiguo
Egipto, a Mesopotamia, a los filósofos
y dramaturgos griegos o a los
escritores romanos; todas las
culturas han sido un testimonio del
deseo de Dios: «El hombre digital, al
igual que el de las cavernas, busca en
la experiencia religiosa los caminos
para superar su finitud y para
asegurar su precaria aventura
terrena (…). El hombre lleva en sí
mismo una sed de infinito, una
nostalgia de eternidad, una
búsqueda de belleza, un deseo de
amor, una necesidad de luz y de
verdad, que lo impulsan hacia el
Absoluto»[4].

Se suele decir que uno de los
problemas más comunes de esta 
precaria aventura terrena de nuestra
época es la fragmentación interior,
incluso a veces producida de manera
inconsciente: experimentamos
oposiciones entre lo que queremos y



lo que hacemos, vemos aspectos en
nosotros que no se unen
armónicamente, no construimos la
narración de nuestra vida como un
hilo continuo con nuestro pasado y
nuestro futuro, no vemos cómo
pueden encajar juntas muchas ideas
que hemos ido adquiriendo o
sentimientos que experimentamos...
Aquí y allá quizá multiplicamos
versiones de nosotros mismos. A
veces ni siquiera conseguimos
dedicar nuestra atención de manera
exclusiva a una sola tarea. En todos
estos ámbitos ansiamos esa unidad
que, al parecer, no podemos fabricar
como tantas otras cosas.

«¿No es acaso un signo de los
tiempos el que hoy, a pesar de los
vastos procesos de secularización, se
detecte una difusa exigencia de
espiritualidad, que en gran parte se
manifiesta precisamente en una
renovada necesidad de orar?»[5], se
preguntaba san Juan Pablo II al inicio



de nuestro milenio. Vemos,
ciertamente, que surgen muchas
iniciativas, presenciales y a través de
Internet, dirigidas a valorar nuestra
capacidad de silencio exterior e
interior, de escucha, de
concentración, de armonía entre
nuestro cuerpo y nuestro espíritu.
Todo esto puede, como es lógico,
traernos cierto sosiego natural. Pero
la oración cristiana nos ofrece una
tranquilidad que no es solamente
equilibrio transitorio, sino que es
fruto de una percepción unitaria de
la vida que surge de esa relación
íntima con Dios; la oración cristiana,
al ser un don, desarrolla en nosotros
una nueva visión de la realidad que
lo une todo en él. «Es una actitud
interior, antes que una serie de
prácticas y fórmulas; un modo de
estar junto a Dios, antes que de
realizar actos de culto o pronunciar
palabras»[6]. Como es lógico, esta 
actitud interior, este modo de estar
junto al Señor, no surge de la noche a



la mañana, ni llega sin disponernos
adecuadamente para que Dios nos la
pueda otorgar: es don, pero también
tarea.

Los ojos de un alma que piensa en
la eternidad

En determinado momento de la
homilía Hacia la santidad,
pronunciada a finales de 1967, san
Josemaría describe brevemente el
itinerario de una vida de oración[7].
Se comienza a rezar –nos dice– con
oraciones sencillas, breves,
probablemente aprendidas de
memoria en nuestra niñez; después
se abre paso la amistad con Jesús, en
donde aprendemos a meternos en su
pasión, muerte, resurrección y
queremos hacer propia su doctrina;
después el corazón necesita
distinguir y relacionarse con las tres
personas divinas, hasta que eso poco
a poco llena su día. Y es entonces
cuando el fundador del Opus Dei



describe la etapa que corresponde a
la vida contemplativa: llega el
momento en que «nos movemos en
ese abundante y claro venero de
frescas linfas que saltan hasta la vida
eterna. Sobran las palabras, porque
la lengua no logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, ¡se mira!»[8]. Entonces,
estando en algún punto de ese
itinerario, podemos preguntarnos:
¿qué relación tiene la oración con la
vida eterna? ¿En qué sentido la
oración llega a ser una mirada en
lugar de estar compuesta de
palabras?

Con la oración esperamos llegar a ver
las cosas, aquí y ahora, tal como las
ve Dios; a captar lo que sucede a
nuestro alrededor con una simple
intuición que procede del amor[9].
Este es su fruto más grande y por eso
decimos que nos transforma. No nos
ayuda solamente a cambiar ciertas
actitudes o a superar ciertos defectos;



la oración cristiana está dirigida,
sobre todo, a unirnos con Dios,
conformando así poco a poco nuestra
mirada con la mirada divina,
empezando ya aquí en la tierra; de
cierta manera, buscamos curar
nuestros ojos con su luz. Esta
relación de amor con Dios –que
aprendemos y realizamos en Jesús–
no es algo simplemente que hacemos,
sino que cambia lo que somos.

Esta transformación personal trae
consecuencias en nuestra manera de
interactuar con la realidad, que
incluso pueden ser muy prácticas.
Desarrollar en nosotros, junto a Dios,
esa mirada sobrenatural, nos lleva,
por ejemplo, a desentrañar el bien
que hay detrás de todo lo creado,
incluso en donde pensamos que está
ausente, porque nada se escapa de su
plan amoroso, que siempre es más
fuerte. Nos lleva a valorar de una
manera nueva la libertad de los
demás, a desprendernos de la



tentación de decidir por ellos, como
si de nuestras acciones dependiera el
destino de todo. También
comprendemos mejor que el obrar
divino tiene sus procesos y sus
tiempos, que tampoco debemos ni
podemos controlar. La oración
contemplativa nos lleva a no
obsesionarnos con querer solucionar
problemas de manera inmediata,
sino a disponernos mejor para
descubrir la luz en todo lo que nos
rodea, también en las heridas y
debilidades de nuestro mundo.
Procurar ver con los ojos de Dios nos
libera de una relación violenta con la
realidad y con las personas, ya que
buscamos entrar en sintonía con su
amor omnipotente, más que
obstaculizarlo con nuestras torpes
intervenciones. Santo Tomás de
Aquino afirma que la
«contemplación será perfecta en la
vida futura, cuando veamos a Dios
cara a cara (1 Cor 13,12),
haciéndonos perfectamente



felices»[10]; el poder de la oración
está en que podemos participar de
esa visión de Dios ya aquí en la
tierra, aunque siempre sea «como a
través de un espejo» (1 Cor 13,12).

En 1972, en una reunión en Portugal,
alguien preguntó a san Josemaría
cómo sobrellevar cristianamente los
problemas cotidianos. Entre otras
cosas, el fundador del Opus Dei
señaló que la vida de oración ayuda a
mirar las cosas de manera distinta a
como lo haríamos sin aquella unión
íntima con Dios: «Tenemos un
criterio de otro estilo; vemos las
cosas con los ojos de un alma que
está pensando en la eternidad y en el
amor de Dios, también eterno»[11].
En otras circunstancias, también
había dicho que la manera de ser
felices en el cielo tiene mucho que
ver con la manera de ser felices en la
tierra[12]. Un teólogo bizantino del
siglo XIV había escrito algo similar:
«No solo se nos concede disponernos



y prepararnos para la Vida; se nos
permite vivirla y obrar desde ahora
conforme a ella»[13].

Quietud… Paz… Vida intensa

El Catecismo de la Iglesia Católica,
cuando empieza a tratar de la
oración, nos sorprende con una
pregunta que funciona como examen
de conciencia permanente: «¿Desde
dónde hablamos cuando oramos?
¿Desde la altura de nuestro orgullo y
de nuestra propia voluntad, o desde
“lo más profundo” (Sal 130,1) de un
corazón humilde y contrito?». Y
después pasa, inmediatamente, a
recordarnos el presupuesto
fundamental para orar: «La
humildad es la base de la
oración»[14]. Efectivamente, aquella 
mirada de eternidad que genera en
nosotros la oración contemplativa,
solo puede crecer en el terreno fértil
de la humildad, en un clima de
apertura hacia las soluciones de Dios,



en lugar de las recetas únicamente
nuestras. A veces una excesiva
confianza en nuestra inteligencia y
en nuestra planificación puede hacer
que, en la práctica, lleguemos a vivir
casi como si Dios no existiese.
Necesitamos siempre una nueva
humildad ante la realidad, ante las
personas, ante la historia, que sea
una tierra fecunda para las acciones
de Dios. El Papa Francisco, durante
su catequesis sobre la oración, se
fijaba en la experiencia del rey
David: «El mundo que se presenta
ante sus ojos no es una escena muda:
su mirada capta, detrás del
desarrollo de las cosas, un misterio
más grande. La oración nace
precisamente de allí: de la convicción
de que la vida no es algo que nos
resbala, sino que es un misterio
asombroso»[15].

Entonces, al participar de aquella
mirada que nos ofrece la
contemplación en medio del mundo,



saciaremos, en la medida de lo
posible, nuestros anhelos de unidad:
con Dios, con los demás, dentro de
nosotros mismos. Nos
sorprenderemos trabajando
infatigablemente por el bien de los
demás y de la Iglesia, al ver que
nuestros talentos florecen «como un
árbol plantado al borde de la
acequia, que da fruto a su
tiempo» (Sal 1,3). Gustaremos un
poco de aquella armonía a la que
estamos destinados. Gozaremos de
aquel sosiego que no encontramos de
ninguna otra manera. «¡Galopar,
galopar!... ¡Hacer, hacer!... Fiebre,
locura de moverse... (…) Es que
trabajan con vistas al momento de
ahora: “están” siempre “en
presente”. —Tú... has de ver las cosas
con ojos de eternidad, “teniendo en
presente” el final y el pasado...
Quietud. —Paz. —Vida intensa
dentro de ti»[16].

Andrés Cárdenas Matute



[1] San Ignacio de Antioquía, Carta a
los Romanos, n. 4.

[2] San Ignacio de Antioquía, Carta a
los Romanos, n. 7.

[3] Platón, Timeo, 90a.

[4] Benedicto XVI, Audiencia, 11-
V-2011.

[5] San Juan Pablo II, carta apostólica
Novo Millennio Ineunte, n. 33.

[6] Benedicto XVI, Audiencia, 11-
V-2011.

[7] Cfr. san Josemaría, Amigos de
Dios, n. 306.

[8] Ibíd., n. 307.

[9] Es la concepción tomista de la
contemplación como «simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens».



[10] Santo Tomás de Aquino, Suma de
teología, II-II, c. 180, a. 4.

[11] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 4-XI-1972.

[12] Cfr. san Josemaría, Forja, n.
1005.

[13] Nicolás Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89.

[14] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2559.

[15] Francisco, Audiencia, 24-VI-2020.

[16] San Josemaría, Camino, n. 837

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/conocerle-y-
conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/conocerle-y-conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/
https://opusdei.org/es-gt/article/conocerle-y-conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/
https://opusdei.org/es-gt/article/conocerle-y-conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/

	Conocerle y conocerte (XIII): No se discurre, ¡se mira!

