
opusdei.org

Comunicar la fe

"Comunicar la identidad
cristiana en una sociedad
postmoderna". Proponemos
una sugerente conferencia de la
teóloga Jutta Burggraf (+2010)
sobre la transmisión de la fe en
un nuevo contexto cultural.

21/02/2017

(Conferencia pronunciada en la
Pontificia Universidad de la Santa
Cruz, 27 abril 2010)

Quiero empezar nuestra reflexión
con una escena que nos presentó



Nietzsche hace más de cien años. En
su libro "La gaya ciencia", este
filósofo tan perspicaz hizo gritar a un
hombre loco: «"¡Busco a Dios!, ¡Busco
a Dios!... ¿A dónde se ha ido Dios?...
Os lo voy a decir... ¡Dios ha muerto!
¡Y nosotros le hemos matado!... Lo
más sagrado y poderoso que poseía
hasta ahora el mundo se ha
desangrado bajo nuestros
cuchillos...". Aquí, el loco se calló y
volvió a mirar a su auditorio:
también ellos callaban y le miraban
perplejos. Finalmente, arrojó su farol
al suelo, de tal modo que se rompió
en pedazos, y se apagó. "Vengo
demasiado pronto —dijo entonces—,
todavía no ha llegado mi tiempo. Este
enorme suceso todavía está en
camino y no ha llegado hasta los
oídos de los hombres"» [1].

Hoy, un siglo más tarde, podemos
constatar que este "enorme suceso" sí
ha llegado a los oídos de gran parte
de nuestros contemporáneos, para



los que "Dios" no es nada más que
una palabra vacía. Se habla de un
actual "analfabetismo religioso", de
una ignorancia incluso de los
conceptos más básicos de la fe [2].

Algunos se han preguntado si un
niño, que no conoce la palabra
"gracias", puede estar agradecido:
porque el lenguaje no sólo expresa lo
que pienso, también lo detiene. En
todo caso, lo determina muy
profundamente. Podemos
comprobarlo en los diferentes
idiomas. Hablar chino o francés, no
quiere decir simplemente, cambiar
una palabra por otra, sino tener otros
esquemas mentales y percibir el
mundo según las circunstancias de
cada lugar. Algunas tribus de Siberia,
por ejemplo, tienen muchas palabras
distintas para la
"nieve" (dependiendo de si es blanca
o gris, dura o blanda, nueva o
antigua), mientras que los pueblos
árabes disponen de un sinnúmero de



palabras para "caballo". Si se tiene
esto en cuenta, se puede comprender
que Carlos V afirmó: "Cuantos
idiomas hablo, tantas veces soy
hombre".

Con respecto al tema religioso,
podemos concluir: si vivo en un
mundo secularizado e ignoro el
lenguaje de la fe, es humanamente
imposible llegar a ser un cristiano.

I. El ambiente actual

Si queremos hablar sobre la fe, es
preciso tener en cuenta el ambiente
en el que nos movemos. Tenemos
que conocer el corazón del hombre
de hoy —con sus dudas y
perplejidades—, que es nuestro
propio corazón, con sus dudas y
perplejidades.

1. La época del postmodernismo

Tenemos, generalmente, muchos
ídolos, por ejemplo, la salud, el "culto



al cuerpo", la belleza, el éxito, el
dinero o el deporte; todos ellos
adquieren, en circunstancias, rasgos
de una nueva religión. Chesterton
dice: "Cuando se deja de creer en
Dios, ya no se puede creer en nada, y
el problema más grave es que,
entonces, se puede creer en
cualquier cosa."

Y, realmente, a veces parece que
cualquier cosa es más creíble que
una verdad cristiana. Mis alumnos
de las Facultades civiles, por ejemplo
—estudiantes de derecho o de
químicas— hablan, con muy buena
voluntad, de la "reencarnación" de
Cristo (que tuvo lugar hace 2000
años): al parecer, la palabra
"reencarnación" les es mucho más
familiar que la palabra
"encarnación". Observamos la
influencia del budismo y del
hinduismo en Occidente. ¿Por qué
ejercen una atracción tan fuerte?
Parece que se desea lo exótico, lo



"liberal", algo así como una "religión
a la carta". No se busca lo verdadero,
sino lo apetecible, lo que me gusta y
me va bien: un poco de Buda, un
poco de Shiva, un poco de Jesús de
Nazaret.

En épocas anteriores, la vida era
considerada como progreso. Hoy, en
cambio, la vida es considerada como
turismo: no hay continuidad, sino
discontinuidad; caminamos sin una
dirección fija. El lema de un
motorista lo expresa muy bien: "No
sé adónde voy, pero quiero llegar
rápidamente allí". En la literatura se
habla de la "oscuridad moderna", del
"caos actual".

"El hombre moderno es un gitano",
se ha dicho con razón. No tiene
hogar: quizá tiene una casa para el
cuerpo, pero no para el alma. Hay
falta de orientación, inseguridad, y
también mucha soledad. Así, no es de
extrañar que se quiera alcanzar la



felicidad en el placer inmediato, o
quizá en el aplauso. Si alguien no es
amado, quiere ser al menos alabado.

Tal vez, todos nos hemos
acostumbrado a no pensar: al menos,
a no pensar hasta el final. Es el
llamado pensamiento débil. Vivimos
en una época en la que tenemos
medios cada vez más perfectos, pero
los fines están bastante perturbados.

A la vez, podemos descubrir una
verdadera "sed de interioridad",
tanto en la literatura como en el arte,
en la música y también en el cine.
Cada vez más personas buscan una
experiencia de silencio y de
contemplación; al mismo tiempo,
están decepcionados del cristianismo
que, en muchos ambientes, tiene
fama de no ser nada más que una
rígida "institución burocrática", con
preceptos y castigos.

Otras personas huyen de la Iglesia
por motivos opuestos: la predicación



cristiana les parece demasiado
"superficial", muy "lighf" , sin
fundamento y sin exigencias
rigurosas. No buscan lo "liberal", sino
todo lo contrario: buscan lo "seguro".
Quieren que alguien les diga con
absoluta certeza cuál es el camino
hacia la salvación, y que otro piense
y decida por ellos: ahí tenemos el
gran mercado de las sectas [3].

Vivimos en sociedades
multiculturales, en las que se puede
observar simultáneamente los
fenómenos más contradictorios.
Algunos intentan resumir todo lo que
nos pasa en una única palabra: 
postmodernismo . El término indica
que se trata de una situación de
cambio: es una época que viene
"después" del modernismo y "antes"
de una nueva era que todavía no
conocemos. (Los adeptos de New Age
se han apropiado del nombre: según
ellos, ya estaríamos en esta nueva
época, pero —a mi modo de ver— se



trata de un error: ellos son
simplemente "postmodernos").

El postmodernismo es una era
limitada que indica el fracaso del
modernismo. Se la puede comparar
con la "postguerra" —el tiempo dificil
después de una guerra—, que es la
preparación para algo nuevo. Y se la
puede relacionar también con el
período "postoperatorio", en el que
una persona convalece de una
cirugía, antes de retomar sus
actividades normales.

Parece, realmente, que vivimos un
cambio de época: estamos entrando
en una nueva etapa de la
humanidad. Y las novedades
reclaman un nuevo modo de hablar
y de actuar.

2. Actitud ante los cambios culturales

¿Cómo conviene hablar sobre la fe en
este desconcierto? Antes que nada,
nos pueden ayudar unas reflexiones



de Romano Guardini que no han
perdido nada de su actualidad. En
sus Cartas desde el lago de Como ,
este gran escritor cristiano habla
sobre su inquietud con respecto al
mundo moderno. Se refiere, por
ejemplo, a lo artificioso de nuestra
vida, escribe acerca de la
manipulación a la que diariamente
estamos expuestos, trata de la
pérdida de los valores tradicionales y
de la luz estridente que nos viene del
psicoanálisis... Después de mostrar,
en ocho largas cartas, una
panorámica verdaderamente
desesperante, al final del libro
cambia repentinamente de actitud.
En la novena y última carta expresa
un "sí redondo" a este mundo en que
le ha tocado vivir, y explica al
sorprendido lector, que esto es
exactamente lo que Dios nos pide a
cada uno. El cambio cultural, al que
asistimos, no puede llevar a los
cristianos a una perplejidad
generalizada [4]. No puede ser que



en todas direcciones se vean
personas preocupadas y agobiadas
que añoran los tiempos pasados.
Pues es Dios mismo quien actúa en
los cambios. Tenemos que estar
dispuestos a escucharle y dejamos
formar por Él [5].

Quien quiere influir en el presente,
tiene que amar el mundo en que
vive. No debe mirar al pasado, con
nostalgia y resignación, sino que ha
de adoptar una actitud positiva ante
el momento histórico concreto:
debería estar a la altura de los
nuevos acontecimientos, que marcan
sus alegrías y preocupaciones, y todo
su estilo de vida. "En toda la historia
del mundo hay una única hora
importante, que es la presente", dice
Bonhoeffer. "Quien huye del
presente, huye de la hora de
Dios" [6].

Hoy en día, una persona percibe los
diversos acontecimientos del mundo



de otra forma que las generaciones
anteriores, y también reacciona
afectivamente de otra manera. Por
esta razón, es tan importante saber
escuchar [7]. Un buen teólogo lee
tanto la Escritura como el periódico,
alguna revista o el internet; muestra
cercanía y simpatía hacia nuestro
mundo [8]. Y sabe que es en las
mentes y en los corazones de los
hombres y mujeres que le rodean,
donde puede encontrar a Dios, de un
modo mucho más vivo que en teorías
y reflexiones.

Los cambios de mentalidad invitan a
exponer las propias creencias de un
modo distinto que antes [9]. A este
respecto comenta un escritor: "No
estoy dispuesto a modificar mis ideas
(básicas) por mucho que los tiempos
cambien. Pero estoy dispuesto a
poner todas las formulaciones
externas a la altura de mis tiempos,
por simple amor a mis ideas y a mis
hermanos, ya que si hablo con un



lenguaje muerto o un enfoque
superado, estaré enterrando mis
ideas y sin comunicarme con
nadie" [10].

II. La personalidad de quien habla

Para tratar sobre Dios, no sólo hace
falta tener en cuenta el ambiente que
nos rodea. Todavía más decisiva es la
personalidad de quien habla: porque,
al hablar, no sólo comunicamos algo;
en primer lugar, nos expresamos a
nosotros mismos. El lenguaje es un
"espejo de nuestro espíritu" [11].

Existe también un lenguaje no
verbal, que sustituye o acompaña
nuestras palabras. Es el clima que
creamos a nuestro alrededor,
ordinariamente a través de cosas
muy pequeñas, como son, por
ejemplo, una sonrisa cordial o una
mirada de aprecio. Cuando faltan los
oligoelementos en el cuerpo humano,
aunque sean mínimos, uno puede
enfermar gravemente y morir. De un



modo análogo podemos hablar de
"oligoelementos" en un determinado
ambiente: son aquellos detalles,
difícilmente demostrables y menos
aún exigibles, que hacen que el otro
se sienta a gusto, que se sepa querido
y valorado.

1. Ser y parecer.

Nos conviene tomar en serio algunas
de las modernas teorías de la
comunicación (que, por cierto,
expresan verdades de perogrullo).
Estas teorías nos recuerdan que una
persona transmite más por lo que es
que por lo que dice. Algunos afirman
incluso que el 80% o 90% de nuestra
comunicación ocurre de forma no
verbal.

Además, transmitimos sólo una
pequeña parte de la información de
modo consciente, y todo lo demás de
modo inconsciente: a través de la
mirada y la expresión del rostro, a
través de las manos y los gestos, de la



voz y todo el lenguaje corporal. El
cuerpo da a conocer nuestro mundo
interior, "traduce" las emociones y
aspiraciones, la ilusión y la
decepción, la generosidad y la
angustia, el odio y la desesperación,
el amor, la súplica, la resignación y el
triunfo; y difícilmente engaña. San
Agustín habla de un "lenguaje
natural de todos los pueblos" [12].

Los demás perciben el mensaje,
asimismo, sólo en parte de modo
consciente, y se enteran de muchas
cosas inconscientemente. Se me ha
grabado una situación, en la que he
comprobado esta verdad de un modo
muy claro. Cuando trabajaba en una
institución para personas enfermas y
solitarias, algún día, un directivo
entró en la habitación de un enfermo
y le hablaba muy amablemente,
haciéndole todo tipo de caricias. Pero
cuando salió de la habitación, el
enfermo me confesó que sentía
mucha antipatía hacia este director.



¿Por qué? Por razones de mi trabajo
me había enterado que el visitante,
en realidad, despreciaba al enfermo.
Quería disimularlo, pero lo expresó
inconscientemente. Y, como era de
temerse, el enfermo lo percibió
perfectamente.

Esto quiere decir que no basta
sonreír y tener una apariencia
agradable. Si queremos tocar el
corazón de los otros, tenemos que
cambiar primero nuestro propio
corazón. La enseñanza más
importante se imparte por la mera
presencia de una persona madura y
amante. En la antigua China y en la
India, el hombre más valorado era el
que poseía cualidades espirituales
sobresalientes. No sólo transmitía
conocimientos, sino profundas
actitudes humanas. Quienes
entraban en contacto con él,
anhelaban cambiar y crecer —y
perdían el miedo a ser diferentes.



Justamente hoy es muy importante
experimentar que la fe es muy
humana y muy humanizante; la fe
crea un clima en el que todos se
sienten a gusto, amablemente
interpelados a dar lo mejor de sí.
Esta verdad se expresa en la vida de
muchos grandes personajes, desde el
apóstol San Juan hasta la Madre
Teresa de Calcuta y San Josemaría
Escrivá.

2. Identidad cristiana y autenticidad

Para hablar con eficacia sobre Dios,
hace falta una clara identidad
cristiana. Quizá nuestro lenguaje
parece, a veces, tan incoloro, porque
no estamos todavía suficientemente
convencidos de la hermosura de la fe
y del gran tesoro que tenemos, y nos
dejamos fácilmente aplastar por el
ambiente.

Pero la luz es antes que las tinieblas,
y nuestro Dios es el eternamente
Nuevo. No es la "vetustez" del



cristianismo originario lo que pesa a
los hombres, sino el llamado
cristianismo burgués. "Pero este
cristianismo burgués no es el
cristianismo —advierte Congar—. Es
tan sólo la encarnación del
cristianismo en la civilización
burguesa." [13]. Este hecho nos
permite tener una cierta porción de
optimismo y de esperanza a la hora
de hablar de Dios.

Un cristiano no tiene que ser
perfecto, pero sí auténtico. Los otros
notan si una persona está
convencida del contenido de su
discurso, o no.

Un cristiano no tiene que ser
perfecto, pero sí auténtico. Los otros
notan si una persona está
convencida del contenido de su
discurso, o no. Las mismas palabras
—por ejemplo, Dios es Amor—
pueden ser triviales o
extraordinarias, según la forma en



que se digan. "Esa forma depende de
la profundidad de la región en el ser
de un hombre, de donde proceden,
sin que la voluntad pueda hacer
nada. Y, por un maravilloso acuerdo,
alcanzan la misma región en quien
las escucha" [14]. Si alguien habla
desde la alegría de haber encontrado
a Dios en el fondo de su corazón,
puede pasar que conmueva a los
demás con la fuerza de su palabra.
No hace falta que sea un brillante
orador. Habla sencillamente con la
autoridad de quien vive —o trata de
vivir— lo que dice; comunica algo
desde el centro mismo de su
existencia, sin frases hechas ni
recetas aburridas.

Una persona asimila, como por
ósmosis, actitudes y
comportamientos de quienes le
rodean. Así, toda actividad cristiana
puede invitar a abrirse a Dios, esté o
no en relación explícita con la fe.
Pero también puede escandalizar a



los demás, de modo que las palabras
pierdan valor. Edith Stein cuenta que
perdió su fe judía cuando, de niña, se
dio cuenta de que, en las ceremonias
de la Pascua, sus hermanos mayores
sólo "hacían teatro" y no creían lo
que decían.

3. Serenidad

Un cristiano no es, en primer lugar,
una persona "piadosa", sino una
persona feliz, ya que ha encontrado
el sentido de su existencia.
Precisamente por esto es capaz de
transmitir a los otros el amor a la
vida, que es tan contagioso como la
angustia.

No se trata, ordinariamente, de una
felicidad clamorosa, sino de una
tranquila serenidad, fruto de haber
asimilado el dolor y los llamados
"golpes del destino". Es preciso
convencer a los otros —sin ocultar
las propias dificultades— que
ninguna experiencia de la vida es en



vano; Siempre podemos aprender y
madurar —también cuando nos
desviamos del camino, cuando nos
perdemos en el desierto o cuando
nos sorprende una tempestad.
Gertrud von Le Fort afirma que no
sólo el día soleado, sino también la
noche oscura tiene sus milagros.
"Hay ciertas flores que. sólo florecen
en el desierto; estrellas que
solamente se pueden ver al borde del
despoblado. Existen algunas
experiencias del amor de Dios que
sólo se viven cuando nos
encontramos en el más completo
abandono, casi al borde de la
desesperación" [15].

¿Cómo puede comprender y consolar
quien no ha sido nunca destrozado
por la tristeza? Hay personas que,
después de sufrir mucho, se han
vuelto comprensivos, cordiales,
acogedores y sensibles frente al dolor
ajeno. En una palabra, han
aprendido a amar.



4. Amor y confianza

El amor estimula lo mejor que hay en
el hombre. En un clima de
aceptación y cariño, se despiertan los
grandes ideales. Para un niño, por
ejemplo, es más importante crecer en
un ambiente de amor auténtico, sin
referencias explícitas a la religión,
que en un clima de "piedad"
meramente formal, sin cariño. Si
falta el amor, falta la condición
básica para un sano desarrollo. No se
puede modelar el hierro frío; pero
cuando se lo calienta, es posible
formado con delicadeza.

A través de los padres, los hijos
deberían descubrir el amor de Dios
[16]. Hace falta el "lenguaje de las
obras"; es preciso vivir el propio
mensaje. Lo decisivo no son las
lecciones y las clases de catecismo,
que vendrán más tarde. Antes,
mucho antes, conviene preparar la
tierra para que acoja la semilla.



En sus primeros años de vida, cada
niño realiza un descubrimiento
básico, que será de vital importancia
en su carácter: o "soy importante, me
entienden y me quieren", o "estoy
por medio, estorbo". Cada uno tiene
que hacer, de algún modo, esta
experiencia de amor que nos
transmite Isaías: "Eres precioso a mis
ojos, de gran estima, yo te quiero...
En la palma de mis manos te tengo
tatuado" [17].

Si falta esta experiencia, puede
ocurrir que una persona nunca sea
capaz de establecer relaciones
duraderas, ni de trabajar con
seriedad. Y, sobre todo, será difícil
para ella creer de verdad en el amor
de Dios: creer que Dios es un Padre
que comprende y perdona, y que
exige con justicia para el bien del
hijo [18]. "La historia de la
decadencia de cada varón y de cada
mujer habla dé que un niño
maravilloso, valioso, singularísimo y



con muchas cualidades perdió el
sentimiento del propio valor" [19].
Esto difícilmente se puede arreglar
más tarde dando clases sobre el
amor de Dios. Una persona dijo con
acierto: "Lo que haces, es tan ruidoso
que no oigo lo que dices".

Muchas personas no han podido
desarrollar la "confianza originaria".
Y como no la conocen, se mueven en
un ambiente de "angustia originaria".
No quieren saber nada de Dios;
llegan a sentir miedo y hasta terror
frente al cristianismo. Porque, para
ellos, Dios no es nada más que un
Juez severo, que castiga y condena,
incluso con arbitrariedad. No han
descubierto que Dios es Amor, un
Amor que se entrega y que está más
interesado en nuestra felicidad que
nosotros mismos.

Por eso, es tan importante creer en
las capacidades de los demás y
dárselo a entender. A veces,



impresiona ver cuánto puede
transformarse una persona, si se le
da confianza; cómo cambia, si se le
trata según la idea perfeccionada que
se tiene de ella. Hay muchos
hombres y mujeres que saben
animar a los otros a ser mejores, a
través de una admiración discreta y
silenciosa. Les comunican la
seguridad de que hay mucho bueno y
bello dentro de ellos, que, con
paciencia y constancia, animan y
ayudan a desarrollar.

Cuando alguien nota que es querido,
adquiere una alegre confianza en el
otro: comienza a abrir su intimidad.
La transmisión de la fe comienza —a
todos los niveles— con un lenguaje
no verbal. Es el lenguaje del cariño,
de la comprensión y de la auténtica
amistad.

III. Hablar sobre la Fe

Cuando conozco bien a otro, conozco
también sus experiencias, sus



heridas y sus ilusiones. Y —si hay
reciprocidad en ese conocimiento—
el otro sabe lo que yo he vivido, lo
que me hace sufrir y lo que me da
esperanza. La amistad nunca es una
vía unilateral. En un clima de mutuo
conocimiento es más fácil hablar de
todo, también de la fe.

1. Una búsqueda común

Hay personas que tienen una fuerte
identidad cristiana y, a pesar de ella,
no logran convencer a nadie. Cuando
alguien se muestra demasiado
seguro, en principio, no se le acepta
hoy en día. Hay un rechazo a los
"grandes relatos" y también a los
"portadores de la suma verdad",
porque tenemos más claro que
nunca que nadie puede saberlo todo.
Se habla de una pastoral "desde
abajo", no "desde arriba", no desde la
cátedra, que quiere instruir a los
"pobres ignorantes". Este modo de



actuar ya no es eficaz, y quizá nunca
lo fue.

Viene a la memoria lo que se cuenta
del Papa Juan Pablo II. Ocurrió
durante el Concilio Vaticano II. En
una de las sesiones plenarias del
Concilio, el entonces joven obispo
Wojtyla pidió la palabra e,
inesperadamente, hizo una aguda
crítica al proyecto de uno de los
documentos más importantes, que se
había propuesto. Dio a entender que
el proyecto no servía nada más que
para ser echado a la papelera. Las
razones eran las siguientes: "En el
texto presentado, la Iglesia enseña al
mundo. Se coloca, por así decirlo, por
encima del mundo, convencida de su
posesión de la verdad, y exige del
mundo que le obedezca" . Pero esta
actitud puede expresar una
arrogancia sublime. "La Iglesia no ha
de instruir al mundo desde la
posición de la autoridad, sino que ha
de buscar la verdad y las soluciones



auténticas de los problemas difíciles
de la vida humana junto al
mundo" [20]. El modo de exponer la
fe no debe convertirse nunca en un
obstáculo para los otros.

2. Aprender de todos

Lo que atrae más en nuestros días,
no es la seguridad, sino la sinceridad:
conviene contar a los otros las
propias razones que me convencen
para creer, hablar también de las
dudas y de los interrogantes [21]. En
definitiva, se trata de ponerse al lado
del otro y de buscar la verdad junto
con él. Ciertamente, yo puedo darle
mucho, si tengo fe; pero los otros
también pueden enseñarme mucho.

Santo Tomás afirma que cualquier
persona, por erróneas que sean sus
convicciones, participa de alguna
manera de la verdad: lo bueno puede
existir sin mezcla de lo malo; pero no
existe lo malo sin mezcla de lo bueno
[22]. Por tanto, no sólo debemos



transmitir la verdad que —con la
gracia divina— hemos alcanzado,
sino que estamos también llamados a
profundizar continuamente en ella y
a buscada allí donde puede
encontrarse, esto es, en todas partes.
Es muy enriquecedor, por ejemplo,
conversar con judíos o con
musulmanes; siempre se nos abren
nuevos horizontes. Y la verdad, la
diga quien la diga, sólo puede
proceder de Dios [23].

Como los cristianos no tenemos
conciencia plena de todas las
riquezas de la propia fe, podemos (y
debemos) avanzar, con la ayuda de
los demás. La verdad nunca se posee
entera. En última instancia, no es
algo, sino alguien, es Cristo. No es
una doctrina que poseemos, sino una
Persona por la que nos dejamos
poseer. Es un proceso sin fin, una
"conquista" sucesiva.



3. Tomar en serio las necesidades y
los deseos humanos

Podemos preguntarnos: ¿por qué
esta o aquella ideología atrae a tanta
gente? Ordinariamente, muestran los
deseos y necesidades más hondas de
nuestros contemporáneos (que son
nuestros propios deseos y
necesidades). La teoría de la
reencarnación, por ejemplo,
manifiesta la esperanza en otra vida;
la meditación trascendental enseña
cómo uno puede apartarse de los
ruidos exteriores e interiores; y los
grupos skinhead o cabezas rapadas,
al igual que los punk de los años 80 (y
90), los góticos de los 90 (y del 2000) y
los raperos de hoy ofrecen una
solidaridad —un sentido de
pertenencia— que muchos jóvenes
no encuentran en sus familias.

Sin embargo, la fe ofrece respuestas
mucho más profundas y alentadoras.
Nos dice que todos los hombres —y



en particular los cristianos— somos
hermanos, llamados a andar juntos
por el camino de la vida. Nunca nos
encontramos solos. Cuando
hablamos con Dios en la oración —
que podemos hacer en cualquier
momento del día—, no nos
distanciamos de los demás, sino que
nos unimos con quien más nos
quiere en este mundo, y quien nos ha
preparado a todos una vida eterna de
felicidad.

Si conseguimos exponer el misterio
divino desde la clave del amor, será
más fácil despertar los intereses del
hombre moderno. Hay intentos
considerables en este sentido [24]. El
Dios de los cristianos es el Dios del
Amor, porque no sólo es Uno; a la vez
es Trino. Como amar consiste en
relacionarse con un tú —en dar y
recibir—, un Dios "solo" (una única
persona) no puede ser Amor. ¿A
quién podría amar, desde toda la
eternidad? Un Dios solitario, que se



conoce y se ama a sí mismo, puede
ser considerado, en el fondo, como
un ser muy inquietante.

El Dios trino es, realmente, el Dios
del Amor. En su interior,
descubrimos una vida de donación y
de entrega mutua. El Padre da todo
su amor al Hijo; ha sido llamado el
"Gran Amante". El Hijo recibe este
amor y lo devuelve al Padre; es el
que nunca dice "no" al Amor. El
Espíritu es el mismo Amor entre
ambos; es el "con-dilecto", según
Hugo de San Víctor: muestra que se
trata de un amor abierto, donde cabe
otro, donde cabemos también
nosotros [25]..

"Estar en el mundo quiere decir: ser
querido por Dios" , afirma Gabriel
Marcel. Por esto, un creyente puede
sentirse protegido y seguro. Puede
experimentar que sus deseos más
hondos están colmados.

4. Ir a lo esencial



Cuando hablamos de la fe, es
importante ir a lo esencial: el gran
amor de Dios hacia nosotros, la vida
apasionante de Cristo, la actuación
misteriosa del Espíritu en nuestra
mente y en nuestro corazón...
Tenemos que huir de lo que hacen
los que quieren quitar fuerza al
cristianismo: reducen la fe a la
moral, y la moral al sexto
mandamiento. En todo caso,
conviene dejar muy claro que la
Iglesia dice un sí al amor. Y para
salvaguardar el amor, dice un no a
las deformaciones de la sexualidad.

Benedicto XVI se ha decidido por este
mismo modo de actuar. Después del
"Encuentro Mundial de las Familias",
en Valencia, concedió una entrevista
a Radio Vaticano, en la que le
preguntaron: "Santo Padre, en
Valencia, usted no ha hablado ni del
aborto, ni de la eutanasia, ni del
matrimonio gay. ¿Correspondió a
una intención?". Y el Papa respondió:



"Claro que sí... Teniendo tan poco
tiempo no se puede comenzar
inmediatamente con lo negativo. Lo
primero es saber qué es lo que
queremos decir, ¿no es así? Y el
cristianismo... no es un cúmulo de
prohibiciones, sino una opción
positiva. Es muy importante que esto
se vea nuevamente, ya que hoy esta
conciencia ha desaparecido casi
completamente. Se ha hablado
mucho de lo que no está permitido,
y , ahora hay que decir: Pero
nosotros tenemos una idea positiva
que proponer... Sobre todo es
importante poner de relieve lo que
queremos" [26].

5. Un lenguaje claro y sencillo

Cuando era estudiante en Colonia,
tuve que preparar, en una ocasión,
un trabajo largo y difícil para un
seminario de la Universidad. Antes
de entregarlo al profesor, lo enseñé a
un compañero mayor, que lo leyó



con interés, y después me dio un
consejo amistoso que nunca he
olvidado: "Está bien —me comentó—.
Pero si quieres tener una nota buena,
tienes que decir lo mismo de un
modo mucho más complicado".

Así somos. A veces, confundimos lo
complicado con lo inteligente, y
olvidamos que Dios —la suma
verdad— es, a la vez, la suma
sencillez. El lenguaje de la fe habla
con llaneza sobre realidades
inefables. "Prefiero decir cinco
palabras con sentido para instruir,
que diez mil en lenguajes no
inteligibles", advierte San Pablo [27].

Se pueden usar imágenes para
acercar el misterio trinitario a
nuestro espíritu. (En la sencillez de
las imágenes encontramos más
verdad que en los grandes
conceptos). Una de las más corrientes
es la del sol, su luz y su calor; o
también la fuente, el río y el mar,



comparación muy apreciada por los
Padres griegos [28]. (Como los Padres
de la Iglesia se expresan muchas
veces en imágenes, su teología es
siempre moderna). Se pueden buscar
también anécdotas, citas de la
literatura o escenas de películas. En
tiempos del Vaticano II, los expertos
fueron invitados a hablar en un
lenguaje accesible: "Que se abandone
todo idioma exangüe y árido, la
disección cargada de afirmaciones
conceptualistas, para emprender un
lenguaje más vivo y concreto, a
semejanza de la Biblia y de los
antiguos Padres. Que se abandone la
sobrecarga de discusiones
secundarias y de 'cuestiones' de mera
curiosidad... Dirigir a alguien un
discurso abstruso, difícilmente
inteligible... tiene algo de ultrajante e
irrespetuoso, tanto para la verdad
como para la persona que tiene
derecho a comprender" [29].



Quien no entiende lo que está
diciendo otra persona, no puede
expresar sus dudas, no puede
investigar libremente por cuenta
propia. Depende del otro, y
fácilmente puede ser manipulado
por él.

6. Un lenguaje existencial

Asimismo, el otro tiene derecho a
conocer toda la verdad. Si
reprimimos una parte de la fe,
creamos un ambiente de confusión, y
no prestamos una ayuda auténtica al
otro. Daniélou lo dice claramente:
"La condición básica de un diálogo
sincero con un no cristiano es decide:
tengo la obligación de pedirte que un
día te encontrarás con la
Trinidad" [30].

Es preciso explicar a los demás la
propia fe tan clara e íntegramente
como sea posible [31]. Con ello, por
otro lado, ganamos en sinceridad en
cualquier relación humana:



queremos dar a conocer la propia
identidad, es decir, en nuestro caso,
la identidad cristiana. El otro quiere
saber quién soy yo. Si no hablamos,
cuidadosamente, sobre todos los
aspectos de la fe, los otros no podrían
aceptamos tal como somos en
realidad, y nuestra relación se
tomaría cada vez más superficial,
más decepcionante, hasta que, antes
o después, se rompería.

Pero no sólo queremos dar a conocer
el propio proyecto vital. Tenemos el
deseo de animar a los otros a dejarse
encantar y conquistar por la figura
luminosa de Cristo.

Aquí se manifiesta el carácter
existencial y dinámico del lenguaje
sobre la fe, que invita a los demás a
entrar, poco a poco, en la vida
cristiana, que es diálogo e intimidad,
correspondencia al amor y, al mismo
tiempo, una gran aventura, «la
aventura de la fe».



Nota final

Creer en Dios significa, caminar con
Cristo -en medio de todas las luchas
que tengamos- hacia la casa del
Padre [32]. Pero, para ello, de poco
sirven los esfuerzos, y menos aún los
sermones. Nuestro lenguaje es muy
limitado. La fe es un don de Dios, y
también lo es su desarrollo. Podemos
invitar a los otros a pedirla, junto con
nosotros, humildemente de lo alto.
La meta de nuestro hablar de Dios
consiste en llevar a todos a hablar 
con Dios. Incluso Nietzsche, que
combatió el cristianismo durante
largas décadas, hizo al final de su
vida un impresionante poema "Al
Dios desconocido", que puede
considerarse una verdadera oración:

"Vuelve a mí, ¡con todos tus mártires!

Vuelve a mí, ¡al último solitario!

Mis lágrimas, a torrentes,



discurren en cauce hacia Ti,

y encienden en mí el fuego

de mi corazón por Ti.

¡Oh, vuelve, mi Dios desconocido!

Mi dolor, mi última suerte, ¡mi
felicidad!" [33].

Jutta Burggraf

* * *

Notas

[1] F. NIETZSCHE, La gaya ciencia
(1887), Palma de Mallorca 1984, n.
255.

[2] Cfr. Las estadísticas publicadas
por J. FL YNN, Analfabetismo
religioso, en "Zenit" (Agencia
Internacional de Información de
Roma), 3-V-2007.

https://es.wikipedia.org/wiki/Jutta_Burggraf


[3] Cfr. M. GUERRA, Historia de las
religiones , Pamplona 1980, vol. 3.

[4] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Constitución pastoral Gaudium et
Spes (=GS), n. 4.

[5] R. GUARDINI, Cartas del lago de
Como, San Sebastián 1957.

[6] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I,1984, pp.
196-202.

[7] Cfr. Y. CONGAR, Situación y tareas
de la teología de hoy, Salamanca 1970:
"Si la Iglesia quiere acercarse a los
verdaderos problemas del mundo
actual, debe abrir un nuevo capítulo
de epistemología teológico-pastoral.
En vez de partir solamente del dato
de la revelación y de la tradición,
como ha hecho generalmente la
teología clásica, habrá que partir de
hechos y problemas recibidos del
mundo y de la historia. Lo cual es
mucho menos cómodo; pero no



podemos seguir repitiendo lo
antiguo, partiendo de ideas y
problemas del siglo XIII o del siglo
XIV. Tenemos que partir de las ideas
y los problemas de hoy, como de un 
dato nuevo, que es preciso
ciertamente esclarecer mediante el 
dato evangélico de siempre, pero sin
poder aprovechamos de
elaboraciones ya adquiridas en la
tranquilidad de una tradición
segura". pp. 89 y ss.

[8] El Concilio cambia el modo
habitual de la reflexión teológica y
comienza a contemplar el mundo de
hoy, con sus desequilibrios, temores
y esperanzas; se abre a los signos de
los tiempos. "El pueblo de Dios,
movido por la fe, que le impulsa a
creer que quien lo conduce es el
Espíritu del Señor, que llena el
universo, procura discernir en los
acontecimientos, exigencias y deseos,
de los cuales participa juntamente
con sus contemporáneos, los signos



verdaderos de la presencia o de los
planes de Dios". GS, 11 y 44; cfr. 4-10.
Cfr. JUAN XXIII, Bula Humanae
salutis (25-XII-196l), por la que el
Papa convocaba el Concilio Vaticano
II. IDEM, Encíclica Pacem in terris (1l-
IV-1963), 39.

[9] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Decreto Unitatis redintegratio, 6.

[10] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p. 42.

[11] Cfr. E. SCHOCKENHOFF, Zur
Lüge verdammt, Freiburg 2000, p. 73.

[12] SAN AGUSTÍN, Confesiones 1,8. A
la vez, la expresión de los
sentimientos está modalizada por la
cultura. Comprender el valor
expresivo de un gesto, de una mirada
o de una sonrisa, indica que se está
dentro de una determinada cultura.



[13] J. DANIÉLOU, El misterio de la
historia. Un ensayo teológico , San
Sebastián 1963, pp.39s.

[14] S. WEIL, Gravity and Grace , New
York 1952, p. 117.

[15] Gertrud von Le Fort, Unser Weg
durch die Nacht, en Die Krone der
Frau, Zürich 1950, pp. 90 y ss.

[16] Cfr. JUAN PABLO II, Exhortación
apostólica Familiaris consortio, 14 y
36.

[17] Is 43,1-4; 49,15-16.

[18] En esta línea se explica, en parte,
el fenómeno de la teología feminista
radical. ¿Por qué hay tantas personas
que ya no quieren hablar de "Dios
Padre"? No hay pocas a las que es
imposible dirigirse a Dios como
"Padre", porque han tenido
experiencias desagradables con sus
propios padres.



[19] Cfr. J. BRADSHAW, Das Kind in
uns, München 1992, p. 66.

[20] M. MALINSKI; A. BUJAK, Juan
Pablo II: historia de un hombre,
Barcelona 1982, p. 106. En ciertas
situaciones, sin embargo, la Iglesia
debe enseñar con autoridad, pero sin
"autoritarismo", es decir, con
autoridad y humildad.

[21] Se habla también de una
"teología narrativa" que intenta
descubrir la acción del Espíritu en el
mundo, a través de acontecimientos
y hechos concretos. Algunos autores
cuentan su propia vida (Cfr. J.
SUDBRACK, Gottes Geist ist konkret.
Spiritualitat im christlichen Kontext,
Würzburg 1999, pp.3-31), otros
toman ejemplos de la literatura o de
la historia para ilustrar cómo Dios
actúa en todos los acontecimientos
(Cfr. V. CODINA, Creo en el Espíritu
Santo. Pneumatología narrativa, cit.,
pp.11-27 y pp.179-185). La



pneumatología narrativa se
convierte a veces en hagiografía. El
hecho de que algunos grandes santos
se convirtieron con la lectura de
vidas de otros santos es significativo.
Así, por ejemplo, Edith Stein
descubrió la fe leyendo la
"Autobiografía" de Teresa de Jesús.
Rans Urs von Ba1thasar y René
Laurentin han empezado, entre
otros, a hacer una teología a partir de
los santos que tienen un mensaje
muy concreto para sus
contemporáneos y las generaciones
posteriores (Cfr. R.U. VON
BALTHASAR, Thérese de Lisieux.
Geschichte einer Sendung, Koln 1950.
R. LAURENTIN, Vie de Bernadette,
París 1978. IDEM, Vie de Catherine
Labouré, Paris 1980).

[22] "Bonum potest inveniri sine
malo; sed malum non potest inveniri
sine bono". SANTO TOMÁS DE
AQUINO, Summa theologiae I-IIae q.
l09, a.1, ad 1.



[23] "Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est". Ibid cfr.
IDEM, De veritate, q. 1, a.8.

[24] Cfr. BENEDICTO XVI, Encíclica 
Deus caritas est (25-XII-2005).

[25] Cfr. SAN AGUSTÍN: "He aquí que
son tres: el Amante, el Amado y el
Amor." De Trinitate, VIII,10,14: PL
42,960.

[26] Cfr. BENEDICTO XVI, Entrevista
concedida a Radio Vaticano y a
cuatro cadenas de televisión
alemanas con motivo de su próximo
viaje a Alemania, Castelgandolfo 5-
VIII-2006.

[27] 1 Co 14,19.

[28] Se trata evidentemente de
imágenes muy imperfectas que
reclaman cada vez más
explicaciones.



[29] G. PHILIPS, Deux tendances dans
la théologie contemporaine, en Nouv.
Rev. Théol (1963/3), p. 236.

[30] J. DANIÉLOU, Mitos paganos,
misterio cristiano, Andorra 1967, p.
123.

[31] Llegará el momento en que se
pueda introducir —cuidadosamente
— algunos términos "técnicos" —
como persona, relación o naturaleza
—, que se han utilizado a la hora de
formular los grandes dogmas. La
teología —como cualquier ciencia—
tiene una terminología muy precisa
de la que no podemos prescindir.
Muchas palabras de las fórmulas
dogmáticas proceden del ámbito
filosófico; tras una larga historia de
disputa entre fe y filosofía, llegaron a
ser expresión específica de lo que la
fe puede decir sobre sí misma. Por lo
tanto, esas palabras no son
solamente el lenguaje del
platonismo, del aristotelismo o de



cualquier otra filosofía, sino que
pertenecen al lenguaje propio de la
fe. Ciertamente, la revelación es
superior a todas las culturas. Pero al
transmitir la Buena Nueva de Cristo,
se transmite también algo de cultura.

[32] Cfr. Flp 3,20.

[33] Cfr. F. NIETZSCHE, en F.
WÜRZBACH (ed.), Das Vermiichtnis
Friedrich Nietzsches, Salzburg-
Leipzig 1940.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/comunicar-la-
fe/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-gt/article/comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-gt/article/comunicar-la-fe/

	Comunicar la fe

