
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (IV):
¿Cómo se descubre
la vocación?

Hay tantas historias de
vocación como personas. En
este editorial se muestran
algunos de los hitos más
frecuentes en ese camino por el
que se obtiene la convicción
acerca de la propia vocación.

31/01/2019



Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (IV): ¿Cómo se
descubre la vocación?

Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

El sol se ha puesto en Judea. Un
inquieto Nicodemo acude a Jesús.
Busca respuestas a lo que bulle en su
interior. La llama de una lámpara
esculpe sus rostros. El diálogo que
sigue entre susurros está lleno de
misterio. Las respuestas del
Nazareno a sus preguntas le dejan
perplejo. Jesús le advierte: «El viento
sopla donde quiere y oyes su voz,
pero no sabes de dónde viene ni
adónde va. Así es todo el que ha
nacido del Espíritu» (Jn 3,8). La
vocación, toda vocación, es un
misterio, y su descubrimiento, un
don del Espíritu.

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


Dice el libro de los Proverbios: «Tres
cosas hay que me maravillan y
cuatro que ignoro: el camino del
águila por los cielos, el camino de la
serpiente por la roca, el camino de la
nave por el mar y el camino del
varón por la doncella» (Pr 30,18-19).
Con más razón aún, ¿quién, sin la
ayuda de Dios, podría seguir el rastro
de la gracia en un alma, identificar
su propósito y descubrir el sentido y
destino de una vida? ¿Quién, sin
estar guiado por los dones del
Espíritu Santo, sería capaz de saber
«de dónde viene y adónde va» ese
soplo divino en el alma, muchas
veces audible en forma de anhelos,
incertidumbres, presagios y
promesas? Es algo que nos supera
totalmente. Por eso, lo primero que
necesitamos para vislumbrar nuestra
llamada personal es humildad:
ponernos de rodillas ante lo inefable,
abrir nuestro corazón a la acción del
Espíritu Santo, que siempre puede
sorprendernos.



Para descubrir la propia vocación, o
para ayudar a alguien a hacerlo, no
es posible, por tanto, «ofrecer
fórmulas prefabricadas, ni métodos o
reglamentos rígidos»[1]. Sería como
intentar «poner raíles a la acción
siempre original del Espíritu
Santo»[2], que sopla donde quiere.
En una ocasión, preguntaron al
cardenal Ratzinger: «¿cuántos
caminos hay para llegar a Dios?».
Con desconcertante sencillez,
respondió: «tantos como
hombres»[3]. Hay tantas historias de
vocación como personas. En estas
páginas mostraremos, para ayudar a
reconocerlos, algunos de los hitos
más frecuentes en ese camino por el
que se obtiene la convicción acerca
de la propia vocación.

Inquietud de corazón

Nicodemo percibe una inquietud en
su corazón. Ha oído predicar a Jesús,
y se ha conmovido. Sin embargo,



algunas de sus enseñanzas le
escandalizan. Ha presenciado con
asombro sus milagros, sí, pero le
inquieta la autoridad con que Jesús
expulsa a los mercaderes del Templo,
al que llama «la casa de mi
Padre» (cfr. Jn 2,16). ¿Quién se atreve
a hablar así? Por otra parte, en su
interior apenas puede reprimir una
secreta esperanza: ¿Será este el
Mesías? Pero aún está lleno de
incertidumbres y dudas. No acaba de
dar el paso de seguir abiertamente a
Jesús, aunque busca respuestas. Y
por eso acude a Él de noche: «Rabbí,
sabemos que has venido de parte de
Dios como Maestro, pues nadie
puede hacer los prodigios que tú
haces si Dios no está con él» (Jn 3,2).
Nicodemo está inquieto.

Lo mismo ocurre con otros
personajes del Evangelio, como aquel
joven que se acerca un día corriendo
a Jesús y le pregunta: « Maestro, ¿qué
obra buena debo hacer para alcanzar



la vida eterna?» (Mt 19,16). Está
insatisfecho. Tiene el corazón
inquieto. Piensa que es capaz de más.
Jesús le confirmará que su búsqueda
tiene fundamento: «Una cosa te
falta…» (Mc 10,21). Podemos pensar
también en los apóstoles Andrés y
Juan. Jesús, viendo que le seguían, les
pregunta: «¿Qué buscáis?» (Jn 1,38).
Unos y otros eran «buscadores»:
estaban a la espera de un
acontecimiento maravilloso que
cambiara sus vidas y las llenara de
aventura. Tenían el alma abierta y
hambrienta, llena de sueños, anhelos
y deseos. Inquieta.

En una ocasión un joven le preguntó
a san Josemaría cómo se sentía la
vocación a la Obra. Su respuesta fue:
«No es cosa de sentimiento, hijo mío,
aunque uno se da cuenta de cuándo
el Señor llama. Se está inquieto. Se
nota una insatisfacción… ¡No estás
contento de ti mismo!»[4]. Con
frecuencia, en el proceso de



búsqueda de la propia vocación, todo
empieza con esta inquietud de
corazón.

Una presencia amorosa

Pero ¿en qué consiste esa inquietud?
¿De dónde viene? Al relatar la escena
del joven que se acerca al Señor, san
Marcos dice que Jesús, mirándolo, lo
amó (Mc 10,21). Así hace también
con nosotros: de algún modo,
percibimos en nuestra alma la 
presencia de un amor de predilección
que nos escoge para una misión
única. Dios se hace presente en
nuestro corazón, y busca el 
encuentro, la comunión. Sin
embargo, esa meta aún está por
alcanzar, y de ahí nuestra inquietud.

Esta presencia amorosa de Dios en el
alma puede manifestarse de distintos
modos: anhelos de una mayor
intimidad con el Señor; ilusión de
saciar con mi vida la sed de Dios de
las almas; deseos de hacer crecer la



Iglesia, familia de Dios en el mundo;
añoranza de una vida en la que
verdaderamente rindan los talentos
recibidos; el sueño de aliviar tanto
sufrimiento en todas partes; la
conciencia de ser un agraciado:
«¿Por qué yo tanto y otros tan
poco?».

La llamada de Dios puede revelarse
también en sucesos aparentemente
fortuitos, que remueven
interiormente y dejan como un
rastro de su paso. Al contemplar su
propia vida, explicaba san Josemaría:
«El Señor me fue preparando a pesar
mío, con cosas aparentemente
inocentes, de las que se valía para
meter en mi alma esa inquietud
divina. Por eso he entendido muy
bien aquel amor tan humano y tan
divino de Teresa del Niño Jesús, que
se conmueve cuando por las páginas
de un libro asoma una estampa con
la mano herida del Redentor.
También a mí me han sucedido cosas



de este estilo, que me
removieron»[5].

Otras veces, esa presencia amorosa
se descubre a través de personas o
modos de vivir el Evangelio que han
dejado la huella de Dios en nuestra
alma. Porque, aunque a veces es un
acontecimiento o un encuentro
inesperado el que nos cambia la vida,
es muy habitual que nuestra llamada
tome forma a partir de lo que hemos
vivido hasta ese momento. Por
último, en ocasiones son algunas
palabras de la Sagrada Escritura las
que hieren el alma, anidan en su
interior y resuenan dulcemente,
quizá incluso para acompañarle a
uno a lo largo de la vida. Así le
sucedió por ejemplo a Santa Teresa
de Calcuta con una de las palabras de
Jesús en la Cruz: «Tengo sed» (Jn
19,28); o a san Francisco Javier, para
quien fue decisiva esta pregunta:
«¿De qué le servirá al hombre ganar



el mundo entero si pierde su
vida?» (Mt 16,26).

Pero quizá lo más característico de
esa inquietud de corazón es que
toma la forma de lo que podríamos
llamar una simpatía antipática. Con
palabras de san Pablo VI, la llamada
de Dios se presenta como «una voz
inquietante y tranquilizante a un
tiempo, una voz dulce e imperiosa,
una voz molesta y a la vez
amorosa»[6]. La llamada nos atrae a
la vez que nos produce rechazo; nos
impulsa a abandonarnos en el amor,
a la vez que nos asusta el riesgo de la
libertad: «Nos resistimos a decir que
sí al Señor, se quiere y no se
quiere»[7].

Unir los puntos en la oración

Nicodemo acude a Jesús empujado
por su inquietud. La figura amable
del Señor ya está presente en su
corazón: ya ha empezado a amarle,
pero necesita encontrarse con Él. En



el diálogo que sigue, el Maestro le
descubre nuevos horizontes: «en
verdad te digo que si uno no nace de
lo alto no puede ver el Reino de
Dios», y le invita a una vida nueva, a
un nuevo comienzo; a nacer «del
agua y del Espíritu» (Jn 3,5).
Nicodemo no comprende, y pregunta
con sencillez: ¿y eso cómo puede ser?
(cfr. Jn 3,9). En ese encuentro cara a
cara con Jesús, poco a poco, irá
cobrando forma una respuesta
acerca de quién es él para Jesús, y
quién debería ser Jesús para él.

Para que la inquietud de corazón
adquiera un significado relevante en
el discernimiento de la propia
vocación, debe ser leída, valorada e
interpretada en la oración, en el
diálogo con Dios: «¿Por qué sucede
esto ahora, Señor? ¿Qué me quieres
decir? ¿Para qué estos anhelos e
inclinaciones en mi corazón? ¿Por
qué esto me inquieta a mí y no a
quienes me rodean? ¿Por qué me



amas tanto? ¿Cómo hacer el mejor
uso de estos dones que me has
dado?». Solo con esta disposición
habitual de oración se vislumbra el
cuidado amoroso de Dios —su
Providencia— en los sucesos de
nuestra vida, en las personas que
hemos ido encontrando, incluso en el
modo en que se ha ido moldeando
nuestro carácter, con sus gustos y
aptitudes. Es como si Dios, a lo largo
del camino, nos hubiera ido
poniendo unos puntos que, solo
ahora, al unirlos en la oración, van
cobrando la forma de un dibujo
reconocible.

Benedicto XVI lo explicaba así: «El
secreto de la vocación está en la
relación con Dios, en la oración que
crece justamente en el silencio
interior, en la capacidad de escuchar
que Dios está cerca. Y esto es verdad
tanto antes de la elección, o sea, en el
momento de decidir y partir, como
después, si se quiere perseverar y ser



fiel en el camino»[8]. Por eso, para
quien se pregunte por su vocación, lo
primero y fundamental es acercarse
a Jesús en la oración, y aprender a
mirar con sus ojos la propia vida. Le
pasará quizá como a aquel ciego a
quien Jesús unta con saliva en los
ojos: al principio ve borroso; los
hombres le parecen como árboles
andantes. Pero deja que el Señor
insista aún, y acaba viendo ya todo
con claridad (cfr. Mc 8,22-25).

El detonante

Dos años más tarde de aquel
encuentro nocturno con Jesús tendrá
lugar un acontecimiento que
obligará a Nicodemo a tomar una
posición definida, y a darse a
conocer abiertamente como
discípulo del Señor. Instigado por los
príncipes de los sacerdotes y los
fariseos, Pilato crucifica a Jesús de
Nazaret. José de Arimatea consigue
el permiso para retirar su cuerpo y



sepultarlo. Y escribe san Juan:
«Nicodemo, el que había ido antes a
Jesús de noche, fue también» (Jn
19,39). La Cruz del Señor, el
abandono de sus discípulos, y quizás
el ejemplo de fidelidad de José de
Arimatea, interpelan personalmente
a Nicodemo y le obligan a tomar una
decisión: «Otros hacen esto; yo ¿qué
voy a hacer con Jesús?».

Un detonante es una pequeña
cantidad de explosivo, más sensible y
menos potente, que se inicia por
medio de una mecha o una chispa
eléctrica, y hace estallar así la masa
principal de explosivo, menos
sensible, pero más potente. En el
proceso de búsqueda de la propia
vocación es frecuente que exista un
acontecimiento que, como un
detonante, actúe sobre todas las
inquietudes del corazón, y les haga
cobrar un sentido preciso, señalando
un camino e impulsando a seguirlo.
Este acontecimiento puede ser de



muy diverso tipo, y su carga
emocional puede tener mayor o
menor entidad. Lo importante, igual
que sucede con la inquietud de
corazón, es que sea leído e
interpretado en la oración.

El detonante puede ser una moción
divina en el alma, o el encuentro
inesperado con lo sobrenatural,
como lo que sucedió al Papa
Francisco cuando rondaba los 17
años. Era un día de septiembre, y se
preparaba para salir a festejar con
sus compañeros. Pero decidió pasar
antes un momento por su parroquia.
Cuando llegó, se encontró con un
sacerdote que no conocía; le
impresionó su recogimiento, por lo
que decidió confesarse con él. «En
esa confesión me pasó algo raro, no
sé qué fue, pero me cambió la vida;
yo diría que me sorprendieron con la
guardia baja», evocaba a la vuelta de
medio siglo. Y lo interpretaba así:
«Fue la sorpresa, el estupor de un



encuentro; me di cuenta de que me
estaban esperando. Desde ese
momento, para mí Dios es el que te 
primerea. Uno lo está buscando, pero
Él te busca primero»[9].

Otras veces, el detonante será el
ejemplo de entrega de un amigo
cercano: «mi amigo se ha entregado
a Dios, ¿y yo qué?»; o su invitación
amable a acompañarle en un camino
concreto: aquel «ven y verás» (Jn
1,46) de Felipe a Natanael. Incluso
podría ser un suceso aparentemente
trivial pero cargado de significación
para quien ya tiene la inquietud en el
corazón. Dios sabe cómo servirse de
hasta muy pequeñas cosas para
removernos el alma. Así le sucedió a
san Josemaría cuando, en medio de
la nieve, le salió al encuentro el
Amor de Dios.

Con frecuencia, sin embargo, más
que de una detonación se trata de
una decantación, que se produce



sencillamente en la maduración
paulatina de la fe y el amor, a través
de la oración. Poco a poco, casi sin
darse uno cuenta, con la luz de Dios,
se alcanza una certeza moral acerca
de la vocación personal, y se toma
esa decisión, con el impulso de la
gracia. El beato John Henry Newman
describía magistralmente este
proceso, rememorando su
conversión: «La certeza es
instantánea, se da en un momento
concreto; la duda, en cambio, es un
proceso. Yo, todavía, no andaba cerca
de la certeza. La certeza es una
acción refleja: es saber que uno sabe.
Y eso es algo que no tuve hasta poco
antes de mi conversión. Pero (...)
¿quién puede decir el momento
exacto en que la idea que uno tiene,
como los platillos de la balanza,
empieza a cambiar, y lo que era
mayor probabilidad a favor de un
lado empieza a ser duda?»[10]. Este
proceso por decantación, en el que se
llega a madurar una decisión de



entrega poco a poco y sin sobresaltos,
es en realidad de ordinario mucho
más seguro que el provocado por el
fulgurante relámpago de una señal
externa, que fácilmente puede
deslumbrarnos y confundirnos.

En cualquier caso, al darse ese punto
de inflexión no solo se clarifica
nuestra mirada: también nuestra
voluntad se ve movida a abrazar ese
camino. Por eso, San Josemaría pudo
escribir: «Si me preguntáis cómo se
nota la llamada divina, cómo se da
uno cuenta, os diré que es una visión
nueva de la vida. Es como si se
encendiera una luz dentro de
nosotros; es un impulso
misterioso»[11]. La llamada es luz e
impulso. Luz en nuestra inteligencia,
iluminada por la fe, para leer nuestra
vida; impulso en nuestro corazón,
encendido en amor de Dios, para
desear seguir la invitación del Señor,
aunque sea con aquella simpatía
antipática propia de las cosas de



Dios. Por eso, conviene que cada uno
pida «no solo luz para ver su camino,
sino también fuerza para querer
unirse a la voluntad divina»[12].

La ayuda de la dirección espiritual

No sabemos si Nicodemo consultó a
otros discípulos, antes o después de
ir a ver a Jesús. Quizá fuera el propio
José de Arimatea quien le animara a
seguir abiertamente a Jesús, sin
miedo a los demás fariseos. De este
modo, le habría llevado hacia su
encuentro definitivo con Jesús.
Precisamente en eso consiste el
acompañamiento o dirección
espiritual: en poder contar con el
consejo de alguien que camina con
nosotros; alguien que procura vivir
en sintonía con Dios, que nos conoce
y nos quiere bien.

Es verdad que la llamada siempre es
algo entre Dios y yo. Nadie puede ver
la vocación por mí. Nadie puede
decidirse por mí. Dios se dirige a mí,



me invita a mí, y me da la libertad de
responder, y su gracia para hacerlo…
a mí. Sin embargo, en este proceso de
discernimiento y decisión es una
gran ayuda contar con un guía
experto; entre otras cosas, para
confirmar que poseo las aptitudes
objetivas necesarias de cara a
emprender ese camino, y para
asegurar la rectitud de mi intención
al tomar la decisión de entrega a
Dios. Por otra parte, como dice el 
Catecismo, un buen director
espiritual puede convertirse en un
maestro de oración[13]: alguien que
nos ayuda a leer, madurar e
interpretar las inquietudes del
corazón, las inclinaciones y los
acontecimientos en nuestra oración.
También en este sentido, su labor
ayudará a clarificar la propia
llamada. Se trata, en fin, de alguien
que quizá podrá decirnos un día,
como san Juan a san Pedro, al divisar
a lo lejos a aquel hombre que les



hablaba desde la orilla: «Es el
Señor» (Jn 21,7).

En todo caso, el discernimiento es en
buena medida un camino personal; y
así es también la decisión última. El
mismo Dios nos deja libres. Incluso
tras el detonante. Por eso, pasado el
instante inicial, es fácil que vuelvan a
surgir las dudas. Dios no deja de
acompañarnos, pero se queda a
cierta distancia. Es cierto que Él lo ha
hecho todo, y lo seguirá haciendo,
pero ahora quiere que demos el
último paso con plena libertad, con
la libertad del amor. No quiere
esclavos, quiere hijos. Y por eso,
ocupa un lugar discreto, sin
imponerse a la conciencia, casi
podríamos decir de «observador».
Nos contempla y espera paciente y
humildemente nuestra decisión.

***

«Concebirás en tu seno y darás a luz
un hijo» (Lc 1,31-32). En el instante



de silencio que siguió al anuncio del
Arcángel San Gabriel, el mundo
entero parecía contener la
respiración. El mensaje divino había
sido entregado. La voz de Dios se
había dejado oír durante años en el
corazón de la Virgen. Pero ahora,
Dios callaba. Y esperaba. Todo
dependía de la libre respuesta de
aquella doncella de Nazaret. «Dijo
entonces María: —He aquí la esclava
del Señor, hágase en mí según tu
palabra» (Lc 1,38). Años más tarde, al
pie de la Cruz, santa María recibiría
de las manos de Nicodemo el cuerpo
muerto de su Hijo. Qué impresión
dejaría en este discípulo recién
llegado ver cómo, en medio de ese
dolor inmenso, la Madre de Jesús
aceptaba y amaba una vez más los
caminos de Dios: «Hágase en mí
según tu palabra». ¿Cómo no darlo
todo por un amor tan grande?

José Brage



[1] San Josemaría, Carta 6.V.1945, n.
42.

[2] Ibidem.

[3] J. Ratzinger, La sal de la tierra,
Palabra, Madrid 1997, p. 36.

[4] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, Crónica, 1974, vol.
I, p. 529.

[5] En diálogo con el Señor, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] San Pablo VI, Homilía, 14-X-1968.

[7] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, Crónica, 1972, p.
460.

[8] Benedicto XVI, Encuentro con los
jóvenes en Sulmona, 4-VII-2010.



[9] S. Rubin y F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.

[10] Beato J.H. Newman, Apología pro
vita sua, Ciudadela, Madrid 2010, p.
215.

[11] Carta 9-I-1932, citado en El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993,
p. 148.

[12] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18-IX-2018.
Disponible aquí.

[13] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2690.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/como-se-
descubre-la-vocacion/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/fernando-ocariz-sinodo-jovenes-vocacion-fe-discernimiento/
https://opusdei.org/es-gt/article/como-se-descubre-la-vocacion/
https://opusdei.org/es-gt/article/como-se-descubre-la-vocacion/
https://opusdei.org/es-gt/article/como-se-descubre-la-vocacion/

	Algo grande y que sea amor (IV): ¿Cómo se descubre la vocación?

