
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (21) Él
trabaja conmigo. La
fuerza
transformadora del
trabajo

Cuando dejamos que la
sabiduría de Dios permanezca y
trabaje con nosotros, nuestros
esfuerzos no quedan
simplemente dedicados a él: se
convierten en el propio trabajo
de Dios.

16/02/2026



«Envía tu sabiduría, Señor, desde tu
trono de gloria, para que me
acompañe y para que trabaje
conmigo, de modo que sepa lo que te
agrada»1. En los primeros compases
del Tiempo ordinario, la Iglesia reza
cada año con estas palabras,
inspiradas en el libro de la Sabiduría
(cfr. Sb 9,10). La sabiduría, que es «el
sabor del bien»2: la capacidad de
acertar con lo verdaderamente
importante, lo único necesario, la
mejor parte (cfr. Lc 10,42). Cada día
más personas aprecian este tesoro
intangible: desilusionadas con
imperativos de éxito y de seguridad
que las han dejado vacías, se ponen a
buscar más allá. A veces esta
búsqueda las conduce a la fe
cristiana, aunque otras veces las
lleva a explorar las antiguas
tradiciones religiosas y filosóficas del
Lejano Oriente, escuelas griegas
como el estoicismo, o incluso las
espiritualidades del New Age.



«Envía tu sabiduría, desde tu trono
de gloria»: al rezar así, la Iglesia se
alza en medio de esos anhelos y
proclama a Dios como la fuente
única de la verdadera sabiduría. En
esto, la oración no tiene nada de
insólito para un creyente; pero, en
cambio, ¿qué puede querer decir que
esa sabiduría de lo alto «trabaje
conmigo», que me acompañe en mi
trabajo diario? En varias de las
tradiciones que acabamos que
mencionar, el trabajo cotidiano
tiende a verse precisamente como un
obstáculo en la búsqueda de la
sabiduría, de la plenitud vital. En la
Biblia, sin embargo, la sabiduría —
plan de salvación de Dios para su
pueblo, revelado poco a poco en la
Ley y los profetas— se va abriendo
camino a través de las vidas y el
trabajo de los hombres. Plasmada en
primer lugar en la obra de la
creación del mundo, llegará a su
cima con la encarnación del Verbo,



con las palabras, gestos y trabajo de
Jesús de Nazaret.

«Un motivo sobrenatural»

En su predicación, san Josemaría
volvía con frecuencia sobre el hecho
de que la salvación de Jesús, la
revelación definitiva de la sabiduría,
no solo incluye sus enseñanzas, sus
milagros y su sacrificio en la cruz,
sino también su trabajo diario en
Nazaret. «Al haber sido asumido por
Cristo, el trabajo se nos presenta
como realidad redimida y redentora:
no solo es el ámbito en el que el
hombre vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora»3. Con el trabajo de
Jesús en Nazaret, todas las
actividades dirigidas a atender las
distintas necesidades de la vida
humana han sido incorporadas al
proyecto de Dios.



«No se puede decir que haya nobles
realidades exclusivamente profanas,
una vez que el Verbo se ha dignado
asumir una naturaleza humana
íntegra y consagrar la tierra con su
presencia y con el trabajo de sus
manos»4. Todo lo que hacemos
adquiere así un significado nuevo: la
sabiduría que «está conmigo» y
«trabaja conmigo» es el mismo Jesús,
que asocia mi trabajo con el suyo. Mi
trabajo se puede convertir entonces
en una expresión de esta sabiduría
divina, y eso es lo que significa
«santificarlo»: convertirlo en algo
que pertenece a Dios, en una
extensión de la bendición
permanente de Dios sobre el mundo
(cfr. Gn 1).

Este horizonte, hermoso sin duda,
puede nublarse o tardar en aparecer
a la vista. No son pocas las personas
que se encuentran simplemente
agotadas o aplastadas bajo el peso de
su profesión, o «quemadas» después



de haber trabajado con gran
intensidad durante años. Otros
sufren por una búsqueda infructuosa
de empleo o se rehacen tras un
fracaso profesional importante. Y
algunos llevan con dificultad la
«forzosa inactividad»5 debida a la
vejez o a la enfermedad. Para todos,
en el estado en que se encuentren,
rige lo que san Josemaría escribió en 
Camino: «Pon un motivo
sobrenatural a tu ordinaria labor
profesional, y habrás santificado el
trabajo»6. Esta frase parece sencilla,
pero encierra una visión del mundo
que sigue siendo novedosa e insólita.
Mi trabajo, o mis esfuerzos por dar
con un empleo o por ser útil a los
demás a pesar de mis límites físicos…
todo eso cabe —¡quiere caber!— en
el plan de la sabiduría de Dios. Lo
que se vuelve santo, misteriosamente
fecundo, es mi «ordinaria labor», lo
mismo que podría estar haciendo por
mi cuenta. De hecho, mi trabajo ya
pertenece a Dios de antemano, como



algo que puede ser santo, pero
requiere la disposición adecuada del
corazón.

El «motivo sobrenatural» se visualiza
en la calidad y en la calidez del
trabajo: «parte esencial de esa obra
—la santificación del trabajo
ordinario— que Dios nos ha
encomendado es la buena
realización del trabajo mismo, la
perfección también humana, el buen
cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y
sociales»7. Detengámonos en estas
palabras: la «perfección» del trabajo,
nos dice san Josemaría, se mide en
términos de «obligaciones
profesionales y sociales». Esto nos
lleva al corazón de la santidad del
trabajo, a su modo particular de
pertenecer a Dios.



Cuando el trabajo adquiere
un rostro

Cualquier trabajo se entiende a
partir de un contexto de relaciones:
se trata de un servicio que debemos a
una persona o a una comunidad en
particular, a alguien que tiene una
necesidad que el profesional se ha
comprometido a satisfacer. De ahí la
palabra ‘profesión’, del latín 
professio: declaración pública de un
compromiso. La red de intercambio
de servicios que se genera así es lo
que hace del trabajo una tarea
genuinamente humana. A pesar de la
aparente despersonalización de
muchos trabajos del siglo XXI, estas
relaciones siguen existiendo
silenciosamente: el empleado de la
limpieza que se compromete a
proveer un espacio agradable para el
resto del personal, el ingeniero
aeronáutico que siente la
responsabilidad por las vidas de los
pasajeros, la arquitecta que proyecta



espacios pensando en la convivencia
de quienes los habitarán, el
trabajador de almacén que busca la
entrega puntual de mercancías sin
daños, la restauradora de patrimonio
que preserva bienes culturales para
las siguientes generaciones...

Para quien se propone santificar su
trabajo —es decir, insertarlo en los
planes de Dios— esas relaciones
pasan a estar en un primer plano: el
trabajo se personaliza, adquiere un
rostro. Y por eso es exactamente en
esta red de relaciones humanas
donde se coloca el «motivo
sobrenatural» que santifica el
trabajo: «Conviene no olvidar (…)
que esta dignidad del trabajo está
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo así lo efímero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un tú y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que



nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tú a tú, cara a cara. Por
eso el hombre no debe limitarse a
hacer cosas, a construir objetos. El
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor»8.

En otras palabras, el «motivo
sobrenatural» no es otro que el amor
a Dios y a los hombres. En estas
líneas, como otras veces, san
Josemaría lo escribe en primer lugar
con mayúscula, porque el Amor,
fuente de cualquier otro amor, es
Dios. El amor que me habita cuando
me dejo amar por Dios, cuando abro
mis ojos a su presencia personal
junto a mí, cuando aprendo a
hablarle como a un amigo, cara a
cara. Este es el amor que «abre las
puertas del cielo», que va
convirtiendo nuestra propia realidad
en un cielo, ya que estamos con
quien nos ama infinitamente,
recibiendo ese amor y devolviéndolo



con alegría agradecida. Y así
trascendemos «lo efímero y lo
transitorio», alcanzando la meta que
desean todos los buscadores de la
sabiduría: amando, bendiciendo,
como Dios. Este amor consiste en
decir tú y yo en el sentido más pleno
de esos pronombres: salir de la
prisión de nuestro egoísmo y
descubrir, como por primera vez, al
otro.

De ahí que, como explica san
Josemaría, «el trabajo de un cristiano
no puede ser meramente una
cuestión de hacer cosas, construir
objetos». Esta es una tentación que
todos enfrentamos en nuestro
trabajo, especialmente en la cultura
actual: limitarnos a cumplir una
serie de tareas u objetivos; o,
también, medir nuestro éxito o
fracaso en términos de eficiencia
material, por los resultados que
podemos señalar y medir. En casi
todos los entornos laborales sucede



con frecuencia que los distintos tipos
de presiones —urgencia,
competencia, imprevistos—
dificultan mirar más allá de los
«objetos» de preocupación inmediata
para ver a la persona que se
encuentra detrás de ellos. El personal
de la empresa, los pasajeros del
avión, los clientes esperando sus
compras... todas esas personas
pueden quedar relegadas a un
segundo plano, superadas por otras
exigencias.

Frente a esta complejidad, san
Josemaría insiste en que el
verdadero valor del trabajo se mide
por el amor. Es el amor lo que
confiere al trabajo su fuerza
transformadora, como resume al
final del párrafo: si es de Dios, «nace
del amor», porque solo un corazón
que se sabe amado puede concebir
su trabajo como una forma de amar;
«manifiesta el amor», porque
transparenta la manera de ser de



Dios; está «ordenado al amor»,
porque se propone realmente servir,
prestar una ayuda, cuidar de las
personas y del mundo. Es este amor
lo que explica que uno quiera
siempre mejorar la calidad de su
trabajo. No se trata de obsesión con
la eficiencia, o de perfeccionismo, o
de miedo al fracaso: es que uno
quiere servir mejor a quienes ama.
Lo hago bien, con cariño, porque
pienso en las personas. Y si es el
amor lo que me mueve, hasta lo que
humanamente resulte un fracaso
podrá ser, a los ojos de Dios, un
triunfo. Porque, a fin de cuentas,
«Dios no me ha llamado para que
tenga éxito. Dios me ha llamado para
que sea fiel»9.

En un mensaje reciente, el Padre
explicaba en qué sentido el «motivo»
que permite santificar el trabajo es
verdaderamente sobrenatural: «No
se trata solo de trabajo por Dios y
para Dios, sino que es, a la vez y



necesariamente, trabajo de Dios; él es
quien ama primero y, por el Espíritu
Santo, hace posible nuestro amor»10.
Cuando dejamos que la sabiduría de
Dios permanezca y trabaje con
nosotros, nuestros esfuerzos no
quedan simplemente dedicados a él e
inspirados por él: se convierten en el
propio trabajo de Dios. Y entonces
podemos verdaderamente hacer
nuestras las palabras de Jesús: «Mi
Padre no deja de trabajar, y yo
también trabajo (...); el Hijo no puede
hacer nada por sí mismo, sino lo que
ve hacer al Padre» (Jn 5,17.19).
Cuando esto sucede, nuestro trabajo
se convierte en punto de ignición del
amor de Dios en la historia: una
pieza pequeña, pero vital, de su gran
proyecto de salvación. Y esto da a
nuestro trabajo normal y diario una
fuerza transformadora, un potencial
evangelizador que solo Dios puede
calcular o predecir: contribuimos de
manera real a la salvación del
mundo.



1 Liturgia de las horas, jueves de la 3ª
semana del Tiempo ordinario, Oficio
de lecturas. El texto latino dice así:
«Emitte, Domine, sapientiam de sede
magnitudinis tuae, ut mecum sit et
mecum laboret. Ut sciam quid
acceptum sit apud te».

2 San Bernardo, Sermo 85, 5.

3 San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 47.

4 Ibid., n. 120.

5 San Josemaría, Camino, n. 294.

6 Ibid., n. 359.

7 San Josemaría, Carta 24, n. 18.

8 Es Cristo que pasa, n. 48.

9 Cfr. L. Maasburg, La Madre Teresa
de Calcuta. Un retrato personal,
Madrid, Palabra 2012, p. 208.



10 F. Ocáriz, Mensaje, 10-X-2024.

Robert Marsland

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/combate-
cercania-mision-21-fuerza-

transformadora-trabajo/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-21-fuerza-transformadora-trabajo/
https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-21-fuerza-transformadora-trabajo/
https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-21-fuerza-transformadora-trabajo/
https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-21-fuerza-transformadora-trabajo/

	Combate, cercanía, misión (21) Él trabaja conmigo. La fuerza transformadora del trabajo
	«Un motivo sobrenatural»
	Cuando el trabajo adquiere un rostro


