
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (1): «Elige la
Vida»

Primer capítulo de una nueva
serie sobre el camino hacia la
santidad, una aventura en la
que no solo se trata de «darse»
sino, sobre todo, de «recibirse».

04/04/2024

Como un príncipe. Así se sentía aquel
chico, a pesar de sus pocos años y de
su ropa modesta y gastada, cuando al
entrar en la iglesia se veía envuelto
por la música vibrante del órgano.



«Tenía la impresión de que nos
saludaba a mí y a mis pequeños
compañeros como si fuéramos
príncipes», diría muchos años más
tarde, recordando su infancia en
Canale d’Agordo, un pueblo
minúsculo al noreste de Italia. En esa
experiencia infantil situaba Albino
Luciani el inicio de «una vaga
intuición, que luego se convertiría en
convencida certeza»: la Iglesia
católica «no es solo algo grande, sino
que también hace grandes a los
pequeños»[1].

Elige la Vida

Estas líneas del beato Juan Pablo I
evocan naturalmente las de Santa
María en el Magnificat. Precisamente
la palabra que abre el canto de
nuestra Madre significa hacer
grande, cantar las grandezas de
alguien. María enaltece a Dios
porque Él hace grandes a los
pequeños. «Manifestó el poder de su



brazo, dispersó a los soberbios de
corazón. Derribó de su trono a los
poderosos y ensalzó a los humildes.
Colmó de bienes a los hambrientos y
a los ricos los despidió vacíos» (Lc
1,51-53).

Junto a este canto de María, san
Lucas nos ha transmitido también
una expansión del corazón del Señor
que, en cierto modo, podríamos
llamar el Magnificat de Jesús. Como
su Madre en Ain Karim, cuando lo
llevaba en su seno, Jesús se llena
ahora de «alegría en el Espíritu
Santo», al ver cómo Dios se vuelca
con los pequeños: «Te alabo, Padre,
Señor del cielo y de la tierra, porque
has escondido estas cosas a los sabios
y entendidos, y las has revelado a los
pequeños. Sí, Padre, porque así te ha
parecido bien. Todo me ha sido
entregado por mi Padre, y nadie
conoce quién es el Hijo sino el Padre;
ni quién es el Padre sino el Hijo y



aquel a quien el Hijo se lo quiera
revelar» (Lc 10,21-22).

Pero ¿qué es lo que le ha sido dado
descubrir a los pequeños?
Empezando por María y José, y
siguiendo por los apóstoles y las
mujeres que acompañaban al Señor,
hasta tantos cristianos a lo largo de
veinte siglos, ¿en qué consiste esa
revelación a los humildes? ¿Qué es lo
que los hace grandes? Un pasaje del
Deuteronomio nos puede guiar hacia
una primera respuesta. El Señor
habla al corazón de su pueblo, en un
tono solemne y tierno a la vez: «Hoy
pongo ante ti la vida y el bien, o la
muerte y el mal (...). Hoy pongo por
testigos contra vosotros los cielos y la
tierra: pongo ante vosotros la vida y
la muerte, la bendición y la
maldición; elige, pues, la vida, para
que tú y tu descendencia viváis,
amando al Señor, tu Dios,
escuchando su voz y adhiriéndote a
Él, porque Él es tu vida y la



prolongación de tus días en la tierra
que el Señor prometió dar a tus
padres Abrahán, Isaac y Jacob» (Dt
30,15.19-20).

El hecho de que estas palabras
alternen el «vosotros» y el «tú»
parece querer mostrarnos que el
Señor no habla simplemente a su
pueblo, en general: está hablando a
cada uno y a cada una, porque la
elección por la Vida se decide en el
corazón de cada una de sus criaturas.
«La Vida»: así, con mayúsculas, solía
escribir san Josemaría, cuando se
refería a la gracia y a la gloria; a la
Vida con Dios, aquí en la tierra, y
después en el cielo. Conmueve releer
estas palabras suyas del mes de junio
del 75, pocos días antes de irse al
cielo: «Todos somos la misma Vida de
Cristo: ¡y hay tanto que hacer en el
mundo! Vamos a pedirle al Señor,
siempre, que nos ayude a todos a ser
fieles, a continuar la labor, a vivir esa
Vida, con mayúscula, que es la única



que merece la pena: la otra no vale la
pena, la otra se va, como el agua
entre las manos, se escapa. En
cambio, ¡esta otra Vida!»[2].

«Elige la vida». Con esas palabras
fuertes del Deuteronomio, y sus mil
ecos en el evangelio[3], nos está
diciendo el Señor a cada uno: mira
que yo te he creado para que vivas,
para que seas feliz… ¿Me vas a elegir,
vas a elegir la Vida? Eso es lo que
han descubierto, y lo que han
escogido, los «pequeños»: saben que
toda el ansia infinita de vivir que
llevan dentro tiene su fuente y su
destino en Dios. Y no quieren otra
cosa. Han entendido que triunfar en
la vida, lograr su vida, es dejar que el
amor de Dios los inunde, y repartirlo
después a manos llenas. De María, la
hermana de Marta, dirá el Señor que
«ha escogido la mejor parte», y que
«no le será arrebatada» (Lc 10,42). Y
a sus discípulos los reconfortará en
ese mismo sentido: «No temáis,



pequeño rebaño, porque vuestro
Padre ha tenido a bien daros el
reino» (Lc 12,32). Los «pequeños»
viven de Dios; es lo que los hace
grandes. Y eso es la santidad: vivir de
Dios; y, desde Dios, para los demás.

Santidad es darse, pero es aún más
«recibirse»

Al considerar la vida de los santos,
los «pequeños» que han escogido la
Vida, no es extraño que se nos
presente con frecuencia en primer
plano lo que su santidad ha supuesto
de renuncia, de lucha, de
«empequeñecimiento». Está claro: el
santo necesariamente se opone a
muchas fuerzas adversas. Jesús nos
ha preparado el camino y nos ha
adelantado que eso sucedería: «En el
mundo tendréis sufrimientos» (Jn
16,33); «Si me han perseguido a mí,
también a vosotros os
perseguirán» (Jn 15,20); «Satanás os
ha reclamado para cribaros como el



trigo» (Lc 22,31). No queda, en fin,
margen para una visión fácil de la
vida cristiana; aunque tampoco es
fácil cualquier otra forma de vida en
la tierra: al final siempre es
necesario el sacrificio, la renuncia, la
lucha por diversos fines, más o
menos elevados.

«Mientras peleamos —una pelea que
durará hasta la muerte—, no
excluyas la posibilidad de que se
alcen, violentos, los enemigos de
fuera y de dentro»[4]. Y es que el amor
a Dios encuentra distintas formas de
resistencia también en nosotros,
porque supone «perder cosas»: uno
renuncia a tener el control de todo
en su vida, o a satisfacer todos sus
antojos; uno se expone a perder
quizá la aprobación de algunas
personas, a tomar su cruz... «Cuando
nos abandonamos en las manos de
Dios, es frecuente que Él permita que
saboreemos el dolor, la soledad, las
contradicciones, las calumnias, las



difamaciones, las burlas»[5]. Uno
pierde ciertamente muchas cosas de
lo que el mundo llama «vida». Sin
embargo, quien pierde así su vida no
la pierde en el vacío, sino en Dios. «El
que quiera salvar su vida la perderá;
pero el que pierda su vida por mí, la
encontrará» (Mt 16,25). El santo «se
pierde» en Dios, y así, precisamente,
empieza a «encontrarse».

¿Y qué significa «encontrarse» en
Dios? Escribe san Juan en su primera
carta: «En esto consiste el amor: no
en que nosotros hayamos amado a
Dios, sino en que Él nos amó» (1 Jn
4,10). La frase griega está escrita en
un tiempo verbal particular, el
aoristo, que es una especie de
«pasado abierto». Es el mismo
tiempo que domina tanto el 
Magnificat de María como el de Jesús.
Lo que se designa en todos estos
casos son «acciones que el Señor
realiza de modo permanente en la
historia»[6], en la historia de cada uno



y de cada una. De modo que san Juan
no está diciendo que Dios me ha
amado una vez para siempre, sino
que Dios me está amando siempre. Y
que cada vez que yo amo realmente,
es Dios quien me está amando, y
quien está amando en mí. Aquí y
ahora.

Así, es verdad que el santo se
entrega, que «pierde su vida», pero
es aún más verdad —en el sentido de
que es una verdad que abraza y
fundamenta a la anterior— que el
santo «se encuentra» en Dios, y «se
recibe» todo él de Dios,
análogamente a como Jesús se recibe
enteramente del Padre[7]. Esa es la
fuente secreta del amor de los santos;
eso es lo que les permite vivir de un
modo que puede parecer imposible o
insoportable a una mirada
meramente humana. Así, aun
sintiendo a diario todos sus límites y
debilidades, avanzan con el alma
«metida en Dios, endiosada»; en ellos



«se ha hecho el cristiano viajero
sediento, que abre su boca a las
aguas de la fuente»[8].

A sus discípulos, que lo miran
perplejos, les dice Jesús: «Para comer
yo tengo un alimento que vosotros
no conocéis» (Jn 4,32). Él vive de
hacer la voluntad de su Padre: esa es
su vida, esa es su gloria; no necesita
más (cfr. Jn 4,33-34). Solo unos
instantes antes, ha estado diciendo a
la samaritana, junto al pozo: «Si
conocieras el don de Dios y quién es
el que te dice: “Dame de beber”, tú le
habrías pedido a él y él te habría
dado agua viva» (Jn 4,10). El Señor
nos lo dice al oído a cada uno. Si
conocieras el don de Dios, si te dieras
cuenta de lo que quiero darte, no
sería yo quien te pidiera un sorbo de
agua; no sería yo quien te pidiera tu
tiempo, tu fuerza, tu paciencia, tu
lucha... Serías tú quien me pediría:
Señor, ¿qué necesitas? Ya no
medirías ni calcularías lo que le das a



Dios, porque te darías cuenta de que
es Él quien se entrega a ti cada vez
que tú le das algo, aunque sea una
pequeña moneda, aunque sea un
vaso de agua... Cada vez es «todo un
Dios»[9] el que se entrega a ti.

Se entiende quizás mejor ahora por
qué, al pensar en la santidad,
hablamos también de entrega, de
renuncia: es porque existe una
resistencia en nosotros. El mundo
está herido, las relaciones están
heridas, porque lo están los
corazones... Pero esta resistencia,
aun siendo real, tiende a perder
fuerza en la medida en que estamos
unidos a Dios. El esfuerzo por darse
una y otra vez no desaparece, pero se
funde con el don que nosotros
mismos nos sabemos, con el amor
infinito que nos abraza. Los hombres
y las mujeres de Dios viven en una
«paradójica confluencia de felicidad
y dolor»[10], como Jesús en la Cruz;
sienten con una certeza profunda



que están recibiendo más de lo que
dan: su alma «se siente y se sabe
también mirada amorosamente por
Dios, a todas horas»[11]. Como Santa
María, saben que Dios está haciendo
grandes cosas en ellos (cfr. Lc 1,49);
que en ellos está amando aquel que
siempre ama primero, aquel que es
la fuente de su amor.

La santidad consiste por eso a fin de
cuentas en entrar y permanecer en
esa «corriente trinitaria de amor»[12]

que tiene su origen en el Padre, y que
llega a nosotros a través de Jesús, el 
predilecto, el primer amado: «Como
el Padre me ha amado, así os he
amado yo; permaneced en mi
amor» (Jn 15,9). Y ese amor del Padre
y de Jesús en el que queremos
permanecer es el Espíritu Santo: por
eso lo llamamos el santificador[13] y
dador de vida[14]. «¿Y los santos de
Dios? ¡Oh, cada uno de los santos es
una obra maestra de la gracia del
Espíritu Santo!»[15].



Combate, cercanía, misión

Con estos pocos compases quedan
delineados los ejes principales de la
serie que ahora comienza. Los
capítulos que la componen aportan
diferentes perspectivas acerca de ese
camino hacia la santidad en el que
Dios nos quiere a todos, cada uno a
su manera: «por la derecha, por la
izquierda, en zig-zag, caminando con
los pies, a caballo»[16]… Los ejes de la
serie se resumen en tres palabras,
que definen también las líneas
maestras del Padrenuestro: combate,
cercanía, misión. Aunque los tres
motivos atraviesan la serie de inicio
a fin, porque están siempre
presentes en el camino hacia Dios,
tiene sentido detenerse unos
instantes en el porqué de este orden;
sobre todo si tenemos en cuenta que,
en este camino, lo fundamental es el
amor que Él nos tiene.



No parece necesario insistir en lo
ingenuo de pensar que sea posible
vivir de Dios sin encontrar
resistencia, en nosotros y fuera de
nosotros. Aunque no sea este el
motor secreto del camino hacia la
santidad, ni muchas veces su punto
de partida, la lucha no tarda en
presentarse: «Hijo, si te acercas a
servir al Señor, prepárate para la
prueba. Endereza tu corazón,
mantente firme y no te angusties en
tiempo de adversidad» (Sir 2,1-2). La
prueba, la tentación, el combate…
son inevitables en un mundo herido
por el pecado. «El reino de los Cielos
padece violencia, y los esforzados lo
conquistan» (Mt 11,12). Empezar la
reflexión desde esta perspectiva
permite salir al paso de una visión
demasiado cándida y buenista del
camino hacia el cielo. Sin embargo,
sería también ingenuo y superficial
pensar que la santidad consista ante
todo en esa lucha. La santidad



consiste en vivir de Dios, en dejar
que Él viva en mí (cfr. Gal 2,20).

«Dios está junto a nosotros de
continuo (…). Y está como un Padre
amoroso —a cada uno de nosotros
nos quiere más que todas las madres
del mundo pueden querer a sus hijos
—, ayudándonos, inspirándonos,
bendiciendo... y perdonando»[17]. Esta
cercanía, por la que nos sabemos
escuchados en la oración y en todo
momento, nos la manifiesta Dios
también a través de nuestros
hermanos en la fe: la amistad, el
acompañamiento espiritual, los
sacramentos... Un cristiano se sabe
siempre acompañado de cerca, por
Dios y por sus hermanos; se sabe
siempre en casa. Y es eso lo que a su
vez lo acerca a los demás, para darles
también ese calor de hogar que él
recibe de continuo. Así lo vivió, como
tantos otros, la beata Guadalupe: «La
certeza que tenía de la cercanía de
Dios, de su amor por ella, la llenaba



de sencillez y serenidad y le hacía no
tener miedo de sus errores y de sus
defectos, e ir siempre para adelante
buscando querer en todo a Dios y a
los demás»[18].

El camino hacia la santidad no es,
pues, un camino solitario, ni tampoco
un proyecto de salvación
individualista. Todo en la vida de un
cristiano dice relación, familia. El
Señor, nuestros hermanos, nuestros
hijos, nuestros padres, nuestros
amigos, nuestros colegas… son la
razón de ser de nuestros esfuerzos,
de nuestros vencimientos. Si no fuera
por ellos quizá dejaríamos de luchar,
quizá nos rendiríamos… Pero
sabemos que, igual que podemos
contar con su apoyo, cuentan ellos
con nosotros; en fin, que nos
necesitan: «Yo soy una misión en esta
tierra, y para eso estoy en este
mundo. Hay que reconocerse a sí
mismo como marcado a fuego por
esa misión de iluminar, bendecir,



vivificar, levantar, sanar, liberar»[19].
Así han vivido los santos: de Dios y
para Dios; de los demás y para los
demás.

* * *

Cuando san Josemaría pensaba en el
destino de nuestro viaje, imaginaba
el momento en que «toda la
Grandeza de Dios, toda la Sabiduría
de Dios y toda la Hermosura de Dios,
toda la vibración, todo el color, ¡toda
la armonía!» se volcaría en «ese
vasito de barro que somos cada uno
de nosotros»[20]. Y se echaba a un
lado, imaginando a sus hijos aún más
arriba: «Tengo una debilidad y es
que os quiero mucho. Pienso que mi
Cielo va a consistir en colarme por
una puertecita y ponerme en un
rincón, mirando y amando a la
Trinidad Beatísima. Y desde allí,
escondido, ver en el paraíso a mis
hijas y a mis hijos muy en alto, muy
cerca de Dios»[21].



[1]. A. Luciani (Beato Juan Pablo I), «In
occasione del restauro dell’organo
della chiesa di Canale d’Agordo», en 
Opera Omnia, Vol. 9, EMP, Padua
1989, p. 457.

[2]. San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 7-VI-1975, citado en
S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, 6ª ed., p. 174. Cfr.
también p.ej. Camino, nn. 218, 255,
399, 737; Surco, n. 817; Forja, nn. 777,
818.

[3]. Se trata en particular de uno de
los hilos conductores del evangelio
de san Juan. Cfr. p. ej. los diálogos
con la Samaritana (Jn 4,10-14) y con
Marta (Jn 11,25-27); cfr. también Jn
5,39-40; 7,37-39; 10,10.

[4]. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
214.



[5]. Ibidem, n. 301.

[6]. Benedicto XVI, Audiencia, 15-
II-2006.

[7]. Cfr. Lc 10,22; Jn 5,26; 17,24; Sal 2,7.

[8]. Amigos de Dios, n. 310.

[9]. Amigos de Dios, n. 111.

[10]. San Juan Pablo II, Carta
apostólica Novo millennio ineunte (6-
I-2001), n. 27.

[11]. Amigos de Dios, n. 307.

[12]. San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 85.

[13]. Cfr. Catecismo de la Iglesia
católica, n. 739.

[14]. Cfr. Misal Romano, Credo de
Nicea-Constantinopla; Catecismo, n.
202.



[15]. San Juan XXIII, Discurso, 5-
VI-1960.

[16]. San Josemaría, citado en A.
Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid 1989, p. 252.

[17]. Camino, n. 267.

[18]. F. Ocáriz, «Guadalupe: un camino
al cielo en la vida cotidiana», ABC,
13-V-2019.

[19]. Francisco, Evangelii gaudium, n.
273.

[20]. San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 20-X-1968, citado
en A. Sastre, Tiempo de caminar, p.
625.

[21]. San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 5-IV-1970, citado en
ibidem.

Carlos Ayxelà



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/combate-
cercania-mision-1-elige-la-vida/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-1-elige-la-vida/
https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-1-elige-la-vida/
https://opusdei.org/es-gt/article/combate-cercania-mision-1-elige-la-vida/

	Combate, cercanía, misión (1): «Elige la Vida»

