
opusdei.org

Diálogo con mons.
Fernando Ocáriz:
«Con Cristo, la
unidad nace desde
dentro»

En el aniversario de la elección
del Padre, compartimos un
encuentro con estudiantes en el
que reflexionó sobre la unidad
como don divino y dimensión
esencial de la vida cristiana,
cómo se vive y se custodia en la
Iglesia y en el Opus Dei.

23/01/2026



«Una Iglesia unida, signo de unidad y
comunión, que se convierta en
fermento para un mundo
reconciliado». Con estas palabras, el
papa León XIV expresaba en la Misa
de inicio de su ministerio petrino un
deseo que, en muchos sentidos, está
marcando el horizonte de su
pontificado.

Ocho meses después, le hemos visto
cerrar la Puerta Santa y concluir el
Jubileo de la Esperanza. En ese
intervalo de tiempo, la unidad se va
revelando como lo que
verdaderamente es: no un concepto
abstracto, sino una nota constitutiva
de la Iglesia, de la sociedad y del
propio ser humano; y, por tanto,
aquello que mantiene abierta la
puerta de la esperanza.

Este artículo resume una clase de
Mons. Fernando Ocáriz, prelado del
Opus Dei, en diálogo con estudiantes
de teología y filosofía de distintos



países que viven en Roma. A partir
de las preguntas —situadas en su
experiencia real— se despliega una
reflexión concreta sobre la unidad en
cuanto don recibido, tarea
compartida y —utilizando una
expresión de san Josemaría— como
pasión dominante.

A continuación, la
introducción de la clase,
seguido del intercambio de
preguntas y respuestas

Introducción del Prelado,
mons. Fernando Ocáriz

La unidad de la Obra es, en lo
fundamental, una participación de la



unidad de la Iglesia. San Josemaría
recordaba con frecuencia que la
Obra es una pequeña parte —una
“partecica”— de la Iglesia. De esto se
desprende que los elementos que
constituyen la unidad de la Obra son,
en esencia, los mismos que sostienen
la unidad eclesial.

La unidad es una de las notas
fundamentales de la Iglesia, junto
con la catolicidad, la santidad y la
apostolicidad. Es, además, una de las
más explícitamente expresadas en el
Evangelio, cuando el mismo Señor, al
hablar de sus discípulos, pide: «Que
todos sean uno como tú, Padre, en mí
y yo en ti»[1]. Esta oración nos ofrece
una clave muy profunda para
comprender la unidad cristiana.

En efecto, la sustancia última de la
unidad de la Iglesia —y, por tanto,
también de la unidad de los
discípulos de Jesucristo— es una
participación en la misma unidad de



Dios, que, en la medida en que
limitadamente podemos conocer el
misterio de la Trinidad, vemos de
modo particular en el Espíritu Santo,
porque lo que une es el amor, y el
Espíritu Santo es el amor.

Por eso, también los elementos más
humanos de la unidad de la Iglesia —
y de la Obra— alcanzan su verdadero
valor cuando están informados por
la caridad. No se trata de verlos solo
como elementos organizativos,
aunque lo sean también, sino de
reconocer que su valor más
profundo está en ser expresión del
amor que une.

Desde esta perspectiva, la unidad de
la Obra, como parte de la Iglesia,
puede considerarse bajo tres
dimensiones, siguiendo una
distinción que utilizó en alguna
ocasión el entonces profesor Joseph
Ratzinger al hablar de la Iglesia: lo
que la Iglesia es visiblemente, lo que



es constitutivamente y lo que es
operativamente.

En primer lugar, la Iglesia es visible.
¿Qué significa esto? Que es un
pueblo, un conjunto de personas
humanas, con una característica
singular: es un pueblo formado por
muchos pueblos. La Primera Carta de
San Pedro lo expresa con una
fórmula muy significativa al hablar
de la Iglesia como populus
adquisitionis[2], un pueblo que Dios se
ha adquirido.

Desde Pentecostés, la Iglesia
universal es un conjunto: es la
realidad visible de un pueblo visible,
que es pequeño en sus comienzos,
pero llamado desde el inicio a la
universalidad. Y lo que da unidad
visible a este pueblo, humanamente
formado por pueblos tan diversos,
son principalmente tres elementos:
la común profesión de fe, la vida
sacramental y la existencia de una



cabeza común, el Romano Pontífice.
Una misma fe profesada
externamente, una misma vida
sacramental —con sus diferentes
ritos y liturgias— y un mismo
principio de gobierno universal, son
los elementos visibles que hacen
posible la unidad de pueblos y
culturas tan distintas.

El otro aspecto comentado por
Ratzinger acerca de la Iglesia es
aquello que es constitutivamente.
Aquí entramos en el corazón del
misterio. La Iglesia es el Cuerpo de
Cristo. San Josemaría lo recordaba
con fuerza al decir que la Iglesia es 
«Cristo presente entre nosotros»[3].

Esta es la realidad más profunda de
la Iglesia, la que da sentido y eficacia
a todo lo visible. No se trata solo de
que Cristo esté presente dando
fuerza desde dentro, sino de que la
Iglesia, como conjunto, es
verdaderamente un Cuerpo. El



Cuerpo Místico no es una metáfora:
es una realidad espiritual, una unión
verdadera de todos los miembros con
Jesucristo. Eso es la Iglesia
constitutivamente.

En este contexto, Joseph Ratzinger
ofrecía una definición muy conocida
y muy sintética: la Iglesia es el
pueblo que vive del Cuerpo de Cristo
—se refiere a la Eucaristía—; vive del
Cuerpo de Cristo y se hace el mismo
Cuerpo de Cristo en la celebración de
la Eucaristía. Vive del Cuerpo de
Cristo en la Eucaristía y se hace
Cuerpo de Cristo en la Eucaristía.

Pasamos a ver la tercera dimensión
desde la que podemos considerar la
unidad de la Iglesia. Si la primera
hacía referencia a que la Iglesia es,
de manera visible, un pueblo
formado por personas; y la segunda a
que, en su realidad más profunda, es
el Cuerpo de Cristo; la tercera
expresa que la Iglesia, en su acción



en el mundo, es el sacramento
universal de salvación[4]. Es decir, la
fuerza santificadora de la Iglesia se
despliega en la predicación del
Evangelio y en los sacramentos,
especialmente al llevar a las
personas a la confesión y a la
Eucaristía y, en consecuencia, a
despertar en ellas el afán apostólico.

La unidad de la Iglesia —y, en ella, la
unidad de la Obra— es, en definitiva,
un don de Dios. Es profundamente
sobrenatural, aunque tenga también
expresiones humanas y
organizativas. Y es un don que se
entrega a todos; por eso mismo, es
también responsabilidad de todos
cuidarla.



Preguntas

La unidad como parte del
carisma del Opus Dei

La unidad como don personal
Ser instrumentos de unidad en
un mundo culturalmente
diverso
Sanar heridas y reconstruir la
confianza
Vivir la unidad interior en
contextos sin referentes sólidos
La colegialidad como riqueza
Libertad de expresión y cuidado
de la unidad

• 

• 
• 

• 

• 

• 
• 



Si la unidad es un don que
pertenece a toda la Iglesia,
¿qué hay en el espíritu del
Opus Dei que hace que se viva
y se cuide como una de sus
pasiones dominantes?

La unidad que se vive en la Obra es,
esencialmente, la misma unidad de
la Iglesia, como sucede en cualquier
otra realidad eclesial. Pero,
lógicamente, en la Obra hay aspectos
propios del espíritu que configuran
su modo de ser.

El punto fundamental es la unidad de
espíritu. La Obra tiene una
espiritualidad determinada y, en la
medida en que todos participamos de
ese espíritu, se da una unidad
profunda. No se trata de
uniformidad, sino de un modo
común de pensar y de vivir según ese
espíritu, con una gran libertad en
todo lo opinable. San Josemaría



hablaba de un denominador común
pequeño —el espíritu del Opus Dei—,
con un numerador amplísimo. La
unidad la da ese denominador
común.

Ese espíritu «es viejo como el
Evangelio y como el Evangelio
nuevo»[5]. Por tanto, no hay que
pensar que en la Obra haya algo
completamente distinto de lo que es
común a la Iglesia. Se trata más bien
de modos propios de vivir realidades
que pertenecen a la esencia misma
del cristianismo.

¿Cuáles son estos aspectos? Si nos
detenemos en algunos puntos
centrales del espíritu de la Obra,
podemos empezar por el centro y la
raíz de la vida espiritual: la
Eucaristía. Es el centro de toda la
Iglesia, pero en la Obra se vive con
una conciencia muy clara de su
importancia y con una exigencia
vital de fidelidad diaria: participar



en la Santa Misa, ser almas de
Eucaristía, procurar incluso —como
dice san Josemaría— que «nuestros
pensamientos»[6] estén muy
centrados en la Eucaristía.

Si la Eucaristía es el centro y la raíz,
el fundamento del espíritu del Opus
Dei es el sentido de la filiación
divina. Es algo común a todos los
cristianos, sin duda, pero en la Obra
ocupa un lugar especialmente
central como fundamento de la vida
espiritual: vivir nuestras prácticas de
piedad, el trabajo y la vida cotidiana
desde esa conciencia de hijos de Dios.

Junto a esto está el quicio del espíritu
del Opus Dei: la santificación del
trabajo. Todos estamos llamados a
santificarnos, y a anunciar a muchos
la posibilidad de santificar su
trabajo. Pero en la Obra este aspecto
es algo muy propio y muy central: es
el punto alrededor del cual gira el



empeño de santificación y de
apostolado.

Así, con todos los elementos comunes
de la unidad de la Iglesia, en la Obra
hay estos rasgos propios que nos
hacen uno en la medida en que
vivimos un mismo espíritu:
Eucaristía como centro y raíz,
filiación divina como fundamento y
santificación del trabajo como quicio.

Padre, si la unidad es un don
de Dios que pedimos para
toda la Iglesia y para la Obra,
¿podemos pedirla también
como un don personal, para
cada uno?

Sí, claro. La unidad es un don de Dios
para cada persona, precisamente al
aumentar en nosotros el deseo de



unidad y luego, con su gracia, recibir
la fuerza para ser elementos de
unidad por la caridad y el cariño.

Por tanto, la unidad es una condición
de eficacia a todos los niveles. San
Josemaría lo expresaba con especial
claridad en una de sus cartas del año
1931:«Dios cuenta con nuestras
flaquezas, con nuestra debilidad y
con la debilidad de los demás. Pero
cuenta también con la fortaleza de
todos, si la caridad nos une»[7]. La
unidad da fortaleza, si la caridad nos
une. Y lo que une de verdad es el
cariño.

Aquí conviene distinguir el cariño
del puro sentimiento. El verdadero
cariño, el verdadero amor, se
manifiesta sobre todo en las obras:
en la entrega, en la dedicación, en el
interés por los demás. Muchas veces
ese amor va acompañado de un
afecto sensible; otras veces no. Pero



cuando hay amor verdadero, hay
unidad.

En el fondo, lo personal tiene mucho
que ver con la unidad. Es también
fuente de afán apostólico, porque nos
lleva a vivir la misión apostólica de
los demás como propia. Eso anima y
da impulso, incluso cuando la propia
actividad es más limitada o tiene
menos campo de acción. Lo que
hacen los demás es también nuestro,
y esa conciencia genera fuerza y
fecundidad.



La Obra se acerca a su primer
centenario y su mensaje ha
llegado a personas de
distintas generaciones,
culturas y lugares del mundo.
¿Cómo podemos ser hoy
instrumentos de unidad,
asumiendo esa
responsabilidad en medio de
los cambios culturales y de
las circunstancias de nuestro
tiempo?

Por una parte, podemos meditar con
frecuencia sobre la unidad y pedirla
de verdad al Señor, para que nos dé
luces concretas para saber cómo
vivirla allí donde cada uno esté.

Luego, hay muchos elementos que
ayudan, pero uno muy importante es
comprender que la unidad de la Obra
es la unidad propia de una familia.
No se puede hablar ni entender la



unidad de la Obra sin pensar en la
unidad de la familia. Es algo muy
propio y muy esencial de su espíritu.

Una unidad que se manifiesta
siempre como una unión directa con
nuestro santo fundador. San
Josemaría sigue siendo nuestro Padre
desde el cielo, a través de sus
escritos, con su espíritu, con lo que
nos ha dejado como herencia y con lo
que conocemos de su vida. Parte de
la responsabilidad personal en el
cuidado de la unidad consiste
también en ayudar, allí donde
estemos, a que la figura de nuestro
Padre esté viva: recurriendo a su
intercesión en las distintas
necesidades, manteniendo presente
su recuerdo y tratando de actuar
según su mente. Es aquello que el
Papa San Pablo VI dijo al Beato
Álvaro del Portillo: «cuando tenga
que hacer algo, piense cómo lo haría
el fundador». Don Álvaro lo
agradeció mucho, le dio mucha



alegría, porque él ya lo había hecho
así desde el primer momento. La
unión con san Josemaría es parte
importantísima de la unidad de la
Obra.

Junto a todo esto, está también la
filiación al Padre, sea quien sea en
cada momento: una filiación que da
unidad real a toda la Obra, a las dos
secciones, siempre apoyada en lo
más fundamental, que es la unidad
de espíritu.



Padre, a veces los
malentendidos o las heridas
del pasado pueden
convertirse en obstáculos
para vivir la unidad. ¿Cómo
podemos reconstruir la
confianza cuando ha habido
dolor o resentimiento?

En estos casos, lo primero es ayudar
a las personas a que piensen en la
actitud del Señor: Dios quiere
infinitamente a cada persona, mucho
más de lo que nosotros podemos
querer. Volver a esta verdad tan
profunda cambia la manera de
situarse frente a los demás y nos
ayuda, especialmente cuando hay
restos de resentimiento o un motivo
de disgusto del pasado o del
presente, a pensar que a esa persona
Dios la quiere infinitamente.

San Pablo lo expresa con fuerza en la
Carta a los Efesios, en un texto que



conocemos bien: «Os ruego yo, el
prisionero por el Señor, que viváis
solícitos por conservar la unidad del
Espíritu con el vínculo de la paz,
siendo un solo cuerpo y un solo
Espíritu, así como habéis sido
llamados a una sola esperanza, la de
vuestra vocación»[8]. Aquí aparecen
ya aspectos muy concretos: la unidad
con el vínculo de la paz.

Dar paz. San Josemaría muchas veces
nos animaba a ser sembradores de
paz y de alegría. Ya desde muy joven,
en sus apuntes íntimos, escribía con
asombro: Creo que el Señor ha puesto
en mi alma otra característica: la paz,
tener la paz y dar la paz.

¿Y qué paz es esta? Jesucristo mismo.
Ipse est pax nostra, «Él es nuestra
paz»[9]. Por eso, toda la labor de
cuidar la unidad es, necesariamente,
una labor de unir a Jesucristo. Como
dice San Pablo: «Con el vínculo de la
paz, siendo un solo cuerpo y un solo



Espíritu»[10]. Es el Espíritu Santo —
con el don de la caridad— lo que
une. La fe une, sin duda, pero más
radicalmente, lo que une es el amor,
y el Espíritu Santo es el amor infinito
de Dios.

Vivimos en un contexto
marcado por la desunión y el
individualismo, en la
sociedad, en la política, en las
instituciones e, incluso, en la
familia. ¿Cómo vivir la
unidad de un modo auténtico,
que no sea solo algo externo,
sino que nazca de dentro de
cada uno, cuando faltan
referentes?

San Josemaría hablaba de ser
instrumentos de unidad: personas



que crean, defiendan y cuiden la
unidad. Para vivir esto, el principal
referente es siempre Jesucristo.

¿En qué sentido puede ser
dominante en nuestra vida la pasión,
el deseo, la tendencia a cuidar la
unidad? Cuando llega a impregnar
los pensamientos y los sentimientos
y, por tanto, mueve espontáneamente
la manera de vivir. Es entonces
cuando lo de los demás pasa a ser
también nuestro: su vida interior, su
trabajo, su salud, su enfermedad,
siempre del modo adecuado en cada
caso. Nos interesa rezar por ellos,
facilitar su camino, alegrarnos con
sus éxitos. Todo lo de los demás es
nuestro. Eso es unidad.

La unidad también lleva a sufrir con
quien sufre, y se manifiesta de un
modo muy concreto en la actitud
ante los defectos o las limitaciones de
los demás.



Además, cuando domina el deseo de
la unidad, surge de manera natural
una atención especial a promover lo
que une y a evitar —e incluso
rechazar, según los casos— aquello
que puede convertirse, aunque sea
de forma ligera, en un principio de
desunión.



Padre, a veces trabajar y
decidir juntos puede parecer
más lento que hacerlo de
manera individual. En la
Obra la colegialidad es un
modo habitual de trabajar.
¿Cómo podemos
comprenderla y vivirla como
una riqueza y no como un
obstáculo?

Dentro de la organización de la Obra,
la colegialidad es un aspecto muy
importante de la unidad: se debe
vivir a todos los niveles, tanto en el
gobierno como en las labores
apostólicas. Es una gran medida de
prudencia, porque evita que alguien
mande solo sin contar con el parecer
de otros. San Josemaría la estableció
—con luz de Dios— desde el
principio y la quiso así en toda la
Obra.



Lo ha recordado con mucha fuerza
en una ocasión en una de sus cartas.
«Os he repetido —es un texto que
conocéis ya— en innumerables
circunstancias, y lo repetiré mucho
más a lo largo de mi vida, que exijo
en la Obra, en todos los niveles, un
gobierno colegial para que no se
caiga en la tiranía»[11].

Existe el riesgo de caer en estilos de
trabajo unilaterales simplemente por
la prisa: pensar que es urgente y que
no hace falta esperar a los demás y
contar con su opinión. San Josemaría
solía decir que las cosas urgentes
pueden esperar, y las muy urgentes
deben esperar. No para perder
tiempo, sino para estudiarlas como
está previsto. Este modo de proceder
es una garantía de eficacia y también
de tranquilidad.

Decidir solo puede incluso generar
inquietud, sobre todo cuando los
asuntos son complejos. En cambio,



contar con las aportaciones de otras
personas ayuda a ver mejor. Esto
vale también cuando alguien tiene
más experiencia o sabe más sobre un
tema concreto. La experiencia
demuestra que una persona que sabe
menos puede aportar una luz, una
solución o un matiz que a otra se le
había escapado.

Por eso, aunque la colegialidad exija
más tiempo, vale la pena. Es un
precio que merece ser pagado,
porque lo que se consigue tiene un
valor muy grande. No es solo un
sistema para hacer las cosas, sino
sobre todo un espíritu: la convicción
de que todos necesitamos las luces de
los demás. Y esto se debe vivir a
todos los niveles.



Hay una inquietud que me
surge a menudo: a veces
podemos no sentirnos
seguros de decir lo que
pensamos por miedo a no
estar de acuerdo o a generar
división. ¿Cómo encontrar el
equilibrio entre la libertad de
expresar el propio parecer y
el cuidado de la unidad,
sabiendo que no siempre
estaremos de acuerdo en
todo?

Otro aspecto de esta pasión
dominante por la unidad lleva
necesariamente a valorar la
diversidad. Puede parecer
contradictorio, pero no lo es. La
unidad no consiste en pensar todos
igual, sino en querer a los demás
como son y encontrar allí puntos de
unión. En ese sentido, la
comprensión va unida a lo que ya se



ha dicho antes: todo lo de los demás
es también nuestro. Y eso ayuda a
evitar el espíritu crítico.

Para vivir así, lo primero es
proponérselo conscientemente:
entender que una parte importante
de la unidad es aceptar las opiniones
de los demás. Pero eso va unido
también a no tener miedo de decir lo
que uno piensa. Siempre con
prudencia, claro. No se trata de decir
cualquier cosa, en cualquier
momento o de cualquier manera.
Pero en los espacios adecuados —por
ejemplo, en una reunión o en una
conversación— es bueno expresar el
propio parecer, incluso cuando uno
piensa que será la minoría. No se
trata de imponer las propias ideas,
sino de decir con sencillez lo que en
conciencia se piensa. Eso, lejos de
romper la unidad, construye puentes
hacia ella.



Recuerdo que hace años, cuando fui
nombrado consultor en la
Congregación para la Doctrina de la
Fe, visité al filósofo Cornelio Fabro —
lo veía con cierta frecuencia—, que
también había sido muchos años
consultor. Me dijo con énfasis: Un
solo consejo le doy con mi
experiencia: en las reuniones diga
siempre lo que piensa, aunque vea que
todos los demás piensan lo contrario.
Siempre haga eso. Pues, os dejo el
mismo consejo.

Además, cuidar la unidad pasa, de un
modo muy directo y visible, por
cuidar la fraternidad cristiana. Esto
implica el empeño constante por
unir, evitar hacer grupos dentro de
la Obra, tratar a todos por igual y
fomentar el interés sincero por la
vida de los demás. A san Josemaría le
ilusionaba mucho esta actitud de
personas que unen.



No debemos extrañarnos de las
diversidades de caracteres, de
aficiones, ni de las dificultades de
conexión humana que surjan por esa
diferencia de caracteres. Decía san
Josemaría en una de sus cartas:
«Habéis de practicar también
constantemente una fraternidad que
esté por encima de toda simpatía o
antipatía natural, amándoos unos a
otros como verdaderos hermanos,
con el trato y la comprensión propios
de quienes forman una familia bien
unida»[12]. Son palabras bonitas y
exigentes a la vez, y está en nuestras
manos vivirlas y transmitirlas.

Quisiera recordar, para terminar, un
texto que conocemos bien, pero que
siempre da mucho para meditar. Es
de una carta de san Josemaría,
escrita en 1957: «En el sagrario del
oratorio del Consejo General he
hecho poner estas palabras: 
Consummati in unum. Todos con
Jesucristo somos una sola cosa. Que,



metidos en la fragua de Dios,
conservemos siempre esta
maravillosa unidad de cerebro, de
voluntad, de corazón. Y que nuestra
Madre, por la que nos llegan a los
hombres todas las gracias, canal
espléndido y fecundo, nos dé con la
unidad la claridad, la caridad y la
fortaleza».

Este no es solo un final de discurso
piadoso. Es una conclusión piadosa,
sí, pero profundamente lógica. Nos
lleva de modo natural a rezar por la
unidad. De hecho, rezamos por ella
todos los días. Y conviene hacerlo
con un alma agradecida y optimista,
porque rezamos por algo que ya
existe: para que se mantenga, para
que sepamos cuidarla y para dar
gracias a Dios por la unidad de la
Obra, que es un don muy grande.

Quizá estamos tan acostumbrados a
la unidad que corremos el riesgo de
no apreciarla suficientemente. Por



eso merece la pena pedir la gracia de
valorarla más, de agradecerla más y
de cuidarla mejor: no como una idea
abstracta, sino en gestos, decisiones y
actitudes reales, donde la unidad se
convierte en una verdadera pasión.

[1] Jn 17,21.

[2] 1 Pe 2,9.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 131.

[4] Sobre esta triple dimensión de la
Iglesia, cfr. Lumen Gentium.

[5] San Josemaría, Cartas (II), Carta 6,
n. 31.

[6] San Josemaría, Forja, nn. 268 y 835;
Es Cristo que pasa, sobre la
Eucaristía.



[7] San Josemaría, Cartas (I), Carta 2,
n. 56.

[8] Ef 4,1-4.

[9] Ef 2,14.

[10] Ef 4,3-4.

[11] San Josemaría, Carta 24-XII-1951,
n. 5.

[12] San Josemaría, Cartas (I), carta n.
2.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/clase-unidad-
prelado-opus-dei-fernando-ocariz/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/clase-unidad-prelado-opus-dei-fernando-ocariz/
https://opusdei.org/es-gt/article/clase-unidad-prelado-opus-dei-fernando-ocariz/
https://opusdei.org/es-gt/article/clase-unidad-prelado-opus-dei-fernando-ocariz/

	Diálogo con mons. Fernando Ocáriz: «Con Cristo, la unidad nace desde dentro»
	A continuación, la introducción de la clase, seguido del intercambio de preguntas y respuestas
	Introducción del Prelado, mons. Fernando Ocáriz
	Preguntas
	Si la unidad es un don que pertenece a toda la Iglesia, ¿qué hay en el espíritu del Opus Dei que hace que se viva y se cuide como una de sus pasiones dominantes?
	Padre, si la unidad es un don de Dios que pedimos para toda la Iglesia y para la Obra, ¿podemos pedirla también como un don personal, para cada uno?
	La Obra se acerca a su primer centenario y su mensaje ha llegado a personas de distintas generaciones, culturas y lugares del mundo. ¿Cómo podemos ser hoy instrumentos de unidad, asumiendo esa responsabilidad en medio de los cambios culturales y de las circunstancias de nuestro tiempo?
	Padre, a veces los malentendidos o las heridas del pasado pueden convertirse en obstáculos para vivir la unidad. ¿Cómo podemos reconstruir la confianza cuando ha habido dolor o resentimiento?
	Vivimos en un contexto marcado por la desunión y el individualismo, en la sociedad, en la política, en las instituciones e, incluso, en la familia. ¿Cómo vivir la unidad de un modo auténtico, que no sea solo algo externo, sino que nazca de dentro de cada uno, cuando faltan referentes?
	Padre, a veces trabajar y decidir juntos puede parecer más lento que hacerlo de manera individual. En la Obra la colegialidad es un modo habitual de trabajar. ¿Cómo podemos comprenderla y vivirla como una riqueza y no como un obstáculo?
	Hay una inquietud que me surge a menudo: a veces podemos no sentirnos seguros de decir lo que pensamos por miedo a no estar de acuerdo o a generar división. ¿Cómo encontrar el equilibrio entre la libertad de expresar el propio parecer y el cuidado de la unidad, sabiendo que no siempre estaremos de acuerdo en todo?


