
opusdei.org

Carta del Prelado
(octubre 2013)

"Confieso un solo bautismo
para el perdón de los pecados":
es el artículo del Credo
comentado por el Prelado en la
carta de este mes.

08/10/2013

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

En las pasadas semanas, movidos por
la invitación del Papa, en muchos
lugares se ha elevado al Cielo una
oración perseverante por la paz en el



mundo y en las conciencias. Tuve
muy presente aquella sugerencia de
san Josemaría cuando, en el año
1952, nos invitó a repetir la
jaculatoria Cor Iesu
Sacratíssimum, dona nobis
pacem! Años después añadió et
Miséricors , para que implorásemos
del Corazón sacratísimo y
misericordioso de Jesús la paz para
todo el mundo: la paz espiritual, que
proviene de la posesión de Dios, y
también la paz humana entre todas
las gentes, rechazando las
enemistades y la violencia. También
Juan Pablo II y Benedicto XVI
rezaron e hicieron rezar por la paz
del mundo.

Como afirmaba el Santo Padre al
lanzar su llamamiento para una
jornada mundial de ayuno y oración,
en vano se clamará por la paz en la
sociedad si las almas no se esfuerzan
por lograr y mantener la paz con
Dios, que es consecuencia de la lucha



decidida contra el pecado. Mientras
rezábamos por el cese de las guerras,
de los rencores, de las enemistades,
volvieron una vez más a mi memoria
unas palabras de san Josemaría
escritas en los primeros años de su
actividad sacerdotal: Un secreto. —
Un secreto, a voces: estas crisis
mundiales son crisis de santos. —
Dios quiere un puñado de hombres
"suyos" en cada actividad
humana. —Después... "pax Christi
in regno Christi" —la paz de Cristo
en el reino de Cristo [1] .

Estas reflexiones, siempre actuales,
cobran especial relevancia en la
víspera de la fundación de la Obra.
Aquel 2 de octubre de 1928, Dios
Nuestro Señor, en su infinita
misericordia, hizo ver a nuestro
Padre que era Voluntad suya
recordar a todos los hombres que
están llamados a la santidad. Al
mismo tiempo, dejó en sus manos —
en su alma y en su corazón— el Opus



Dei: camino de santificación en el
trabajo profesional y en las
circunstancias de la vida ordinaria,
dotándolo del espíritu y de los
medios apostólicos apropiados para
alcanzar ese fin.

Han transcurrido ochenta y cinco
años desde entonces y, por la bondad
del Cielo, el Opus Dei está
cumpliendo la misión de servicio a la
Iglesia y a las almas, para la que Dios
lo quiso: permanezcamos siempre
atentos para secundar este explícito
encargo divino. Bien podemos
nosotros decir sin jactancia —
escribió nuestro Fundador hace
muchos años— que, con la Obra de
Dios, se han abierto de modo
vocacional los caminos divinos de
la tierra [2] . Alcemos nuestro
corazón en acción de gracias a la
Trinidad Beatísima y a nuestra
Madre la Virgen, por quien llegan a
la tierra todas las gracias del cielo. Y,
al mismo tiempo, pensemos: ¿qué



más puedo hacer yo para que este
mensaje cale más profundamente en
mi propio corazón y en el de la
gente? ¿No es cierto que cabe rezar
más, ofrecer más sacrificios, trabajar
con mayor dedicación y rectitud en
la tarea profesional, buscar nuevas
ocasiones de llegar y de servir a otras
personas?

Durante los últimos meses, hemos
reflexionado en el misterio de la
Iglesia una, santa, católica y
apostólica. Pero, además, es nuestra
Madre: la Santa Madre Iglesia, ya que
en su seno nos ha engendrado el
Espíritu Santo a la nueva existencia
de los hijos de Dios. La misma Iglesia,
como buena Madre amorosa, cuida
constantemente de sus hijos hasta
que lleguemos todos a la unidad de la
fe y del conocimiento del Hijo de Dios,
al hombre perfecto, a la medida de la
plenitud de Cristo [3] .



Sin embargo, y es un dolor que nos
pesa, algunos —también entre los
católicos— hablan de la Iglesia con
despego, e incluso le achacan las
culpas y defectos que sus hijos
manifestamos en nuestra conducta,
pues —a pesar de la dignidad
recibida— seguimos siendo pobres
mujeres y pobres hombres,
inclinados al pecado. Muy distinto
era el enfoque de los Santos Padres, o
el de los millones de almas santas
que la Iglesia ha conducido al Cielo.
San Agustín, por ejemplo, exhortaba:
«Amemos al Señor, nuestro Dios;
amemos a su Iglesia. A Él como a
Padre, a Ella como a madre» [4] . Y
san Cipriano, dos siglos antes,
proclamaba categóricamente: «No
puede tener a Dios por Padre, quien
no tiene a la Iglesia como Madre» 
[5] .

Recientemente, el Papa Francisco ha
expuesto de nuevo esta verdad de
nuestra fe. La fe es un regalo, es un



don de Dios que se nos da en la
Iglesia y a través de la Iglesia. Y la
Iglesia nos da la vida de fe en el
Bautismo: ese es el momento en el
cual nos hace nacer como hijos de
Dios [6] . La fecha en que fuimos
regenerados en las aguas
bautismales, en el nombre y por la
virtud de la Santísima Trinidad,
constituye una jornada muy
importante en nuestra existencia
terrena. Preguntémonos con el Santo
Padre: ¿Cómo veo yo a la Iglesia? Si
estoy agradecido a mis padres
porque me han dado la vida, ¿estoy
agradecido a la Iglesia porque me
ha generado en la fe a través del
Bautismo? [7] . En el Opus Dei,
gracias a Dios y a los cuidados de san
Josemaría, mantenemos una viva
conciencia de esta realidad, que nos
colma de gratitud. Porque la Obra —
así lo recalcó Pablo VI en una carta
manuscrita dirigida a nuestro Padre,
en un día como el de hoy— ha nacido
en este tiempo nuestro «como



expresión pujante de la perenne
juventud de la Iglesia» [8] . En unión
con nuestro santo Fundador, y con
tantos fieles de la Obra que ya han
llegado a la Patria celestial,
clamamos: ¡Qué alegría, poder
decir con todas las veras de mi
alma: amo a mi Madre la Iglesia
santa! [9] .

Prosiguiendo nuestras reflexiones
sobre el Credo, en continuidad con lo
que os acabo de escribir, nos fijamos
hoy en el siguiente artículo de la fe: 
confieso que hay un solo Bautismo
para el perdón de los pecados [10] . El
motivo de que se nos proponga este
artículo al final del Credo no es
indiferente. «El Símbolo de los
Apóstoles vincula la fe en el perdón
de los pecados a la fe en el Espíritu
Santo, pero también a la fe en la
Iglesia y en la Comunión de los
santos. Cristo resucitado, al dar el
Espíritu Santo a sus Apóstoles, les
confirió su propio poder divino de



perdonar los pecados: "Recibid el
Espíritu Santo. A quienes perdonéis
los pecados, les quedan perdonados;
a quienes se los retengáis, les quedan
retenidos" ( Jn 20, 22-23)» [11] .

La Iglesia custodia en plenitud los
medios de santificación instituidos
por Jesucristo. Las palabras y las
acciones de Nuestro Señor durante
su vida terrena estaban repletas de
contenido salvífico, y no sorprende
—más aún, nos parece lógico— que
las turbas se acercaran a Jesús
deseando oírle y tocarle, porque salía
de Él una fuerza que sanaba a todos
[12] . Esas palabras y esas acciones
anunciaban y anticipaban la eficacia
de su misterio pascual, con el que
vencería definitivamente al demonio,
al pecado y a la muerte, y
preparaban lo que Él transmitiría a
la Iglesia cuando todo tuviese su
cumplimiento. «Los misterios de la
vida de Cristo son los fundamentos
de lo que en adelante, por los



ministros de la Iglesia, Cristo
dispensa en los sacramentos, porque
"lo que era visible en nuestro
Salvador ha pasado a sus misterios"» 
[13] .

Los sacramentos confieren la gracia
que significan. ¿Que son los
sacramentos —escribía nuestro
Padre en 1967 — sino huellas de la
encarnación del Verbo divino,
clara manifestación del modo que
Dios —nadie sino Él podía hacerlo
— ha elegido y determinado para
santificarnos y llevarnos al Cielo,
instrumentos sensibles de los que
el Señor se sirve para conferirnos
realmente la gracia, según la
significación propia de cada uno?
[14] .

¡Qué agradecidos hemos de estar a
nuestra Santa Madre Iglesia por
conservar y ofrecernos este tesoro
con plena fidelidad a Jesucristo! ¡Y
cómo hemos de protegerlo y



defenderlo en toda su integridad!
Particularmente damos gracias por el
Bautismo, que nos ha introducido en
la gran familia de los hijos de Dios.
Recibirlo cuanto antes adquiere una
importancia capital, porque este
sacramento —o su deseo, al menos
implícito— resulta necesario para
alcanzar la salvación: si uno no nace
del agua y del Espíritu no puede
entrar en el Reino de Dios [15] ,
anunció Jesús a Nicodemo.
Ciertamente, como expone la
doctrina de la Iglesia, el Espíritu
Santo puede actuar, y de hecho
actúa, también fuera de los confines
visibles de la Iglesia. Pero Dios
mismo ha establecido que el modo
ordinario de participar en la muerte
y resurrección de Cristo, por la que
somos salvados, es fruto de la
incorporación a la Iglesia mediante
el Bautismo; y, en consecuencia, «la
práctica de bautizar a los niños
pequeños es una tradición
inmemorial de la Iglesia» [16] .



También leemos en el Catecismo de la
Iglesia Católica : «La pura gratuidad
de la gracia de la salvación se
manifiesta particularmente en el
bautismo de niños. Por tanto, la
Iglesia y los padres privarían al niño
de la gracia inestimable de ser hijo
de Dios, si no le administraran el
Bautismo poco después de su
nacimiento» [17] . Y concluye: «Los
padres cristianos deben reconocer
que esta práctica corresponde
también a su misión de alimentar la
vida que Dios les ha confiado» [18] .

El Bautismo no sólo perdona los
pecados e infunde la primera gracia,
sino que es la puerta de los demás
sacramentos y así hace posible que
los cristianos se configuren más y
más con Jesucristo hasta llegar a
identificarse con Él. En todos los
bautizados, niños y adultos, la fe, la
esperanza y la caridad han de crecer
después del Bautismo; y esto se lleva
a cabo en la Iglesia, depositaria —



como ya he anotado— de los medios
de salvación. Así se expresaba el
Papa en una de sus catequesis del
mes pasado. Una madre —decía— no
se limita a dar la vida, sino que,
con gran cuidado, ayuda a crecer a
sus hijos, les da la leche, los
alimenta, les enseña el camino de
la vida, los acompaña siempre con
sus atenciones, con su afecto, con
su amor, incluso cuando son
mayores. Y en esto sabe también
corregir, perdonar, comprender;
sabe estar cerca en la enfermedad,
en el sufrimiento... [19] . Del mismo
modo se comporta la Iglesia con los
hijos que ha engendrado por medio
del Bautismo: acompaña nuestro
crecimiento transmitiendo la
Palabra de Dios (...) y
administrando los sacramentos.
Nos alimenta con la Eucaristía, nos
da el perdón de Dios a través del
sacramento de la Penitencia, nos
sostiene en el momento de la
enfermedad con la Unción de los



enfermos. La Iglesia nos acompaña
en toda nuestra vida de fe, en toda
nuestra vida cristiana [20] .

¡Qué grande es la misericordia de
nuestro Padre Dios! Conociendo que
somos débiles y que —a pesar de
nuestra buena voluntad— caemos
una y otra vez en pecados y faltas, ha
confiado a su Esposa el sacramento
del perdón «en favor de todos los
miembros pecadores de su Iglesia;
ante todo para los que, después del
Bautismo, hayan caído en el pecado
grave y así hayan perdido la gracia
bautismal y lesionado la comunión
eclesial» [21] . Este sacramento
también perdona los pecados
veniales y las faltas, infunde nuevas
fuerzas para la pelea interior y se nos
presenta —así decían los Padres de la
Iglesia— como «la segunda tabla (de
salvación) después del naufragio que
es la pérdida de la gracia» [22] .



Recuerdo el gran amor de san
Josemaría al sacramento de la
Reconciliación —el sacramento de
la alegría , le gustaba llamarlo—, y
cómo animaba a recibirlo con
frecuencia, impulsando a hacer un
constante apostolado de la Confesión.
Me limito ahora a reproducir unas
palabras suyas, durante una reunión
de catequesis con muchas personas.

¡A confesar, a confesar, a
confesar! Que Cristo ha
derrochado misericordia con las
criaturas. Las cosas no marchan,
porque no acudimos a Él, a
limpiarnos, a purificarnos, a
encendernos. Mucho lavoteo,
mucho deporte... ¡Bien,
maravilloso! ¿Y ese otro deporte
del alma? ¿Y estas duchas que nos
regeneran, que nos limpian y nos
purifican y nos encienden? ¿Por
qué no vamos a recibir esa gracia
de Dios? Al Sacramento de la
Penitencia y a la Sagrada



Comunión. ¡Id, id! Pero no os
acerquéis a la Comunión si no
estáis seguros de la limpieza de
vuestra alma [23] .

Insistía en otro momento: hijos
míos, llevad a confesar a vuestros
amigos, a vuestros parientes, a las
personas que amáis. Y que no
tengan miedo. Si han de cortar
algo, lo cortarán. Decidles que no
bastará acudir una vez sola a la
Confesión, que necesitarán ir
muchas, con frecuencia; como,
cuando se llega a una cierta edad,
o cuando hay una circunstancia
de enfermedad, no se va una sola
vez al médico, sino a menudo; y se
consulta con frecuencia, y toman
la presión y hacen análisis. Pues lo
mismo, lo mismo con el alma (...).
¡El Señor está esperando a muchos
para que se den un buen baño en el
Sacramento de la Penitencia! Y les
tiene preparado un gran banquete,
el de las bodas, el de la Eucaristía;



el anillo de la alianza y de la
fidelidad y de la amistad para
siempre. ¡Que vayan a confesar!
(...). ¡Que sea mucha la gente que
se acerque al perdón de Dios! [24] .

El próximo 6 celebramos el
aniversario de la canonización de
san Josemaría. En aquella fecha
resonó con nueva fuerza —en la
Iglesia y en el mundo— la llamada a
la santidad en la vida ordinaria. Se
nos brinda una gran oportunidad
para repetirlo al oído de muchas
personas, invitándolas a acercarse al
sacramento de la misericordia
divina. El 26 recurre también el
aniversario de la consagración de la
Obra al Corazón sacratísimo y
misericordioso de Jesús, realizada
por nuestro Padre en esa fecha de
1952, y quiso que se renovara
anualmente en la solemnidad de
Cristo Rey.



No me alargo más. Sigamos muy
unidos a las intenciones del Papa,
rezando cotidianamente por todo lo
que lleva en su alma, y también por
sus colaboradores en el gobierno de
la Iglesia, por la paz de las
conciencias y la paz en el mundo
entero. Vayamos a una todas y todos,
con mayor esfuerzo en cada jornada:
no debemos vivir sin fomentar esta
petición día tras día.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de octubre de 2013.

[1] San Josemaría, Camino , n. 301.

[2] San Josemaría, Carta 15-VIII-1953,
n. 12.

[3] Ef 4, 13.



[4] San Agustín, Enarraciones sobre
los Salmos 88, 2, 14 (PL 37, 1140).

[5] San Cipriano, Sobre la unidad de
la Iglesia católica, 6 (PL 4, 519).

[6] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 11-IX-2013.

[7] Ibid. [8] Pablo VI, Quirógrafo a san
Josemaría , 1-X-1964.

[9] San Josemaría, Camino , n. 518.

[10] Misal Romano, Credo niceno-
constantinopolitano.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 976.

[12] Lc 6, 19.

[13] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1115. Cfr. San León Magno, 
Sermón 74, 2 (PL 54, 398).

[14] San Josemaría, Carta 19-III-1967,
n. 74.



[15] Jn 3, 5.

[16] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1252.

[17] Ibid ., n. 1250. Cfr. CIC can. 867.

[18] Ibid ., n. 1251.

[19] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 11-IX-2013.

[20] Ibid .

[21] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1446.

[22] Ibid ., citando al Concilio de
Trento y a Tertuliano.

[23] San Josemaría, Notas de una
tertulia, 2-VII-1974.

[24] San Josemaría, Notas de una
tertulia, 6-VII-1974.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/carta-del-
prelado-octubre-2013/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-octubre-2013/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-octubre-2013/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-octubre-2013/

	Carta del Prelado (octubre 2013)

