
opusdei.org

Carta del Prelado
(Julio 2014)

La proximidad de la
beatificación de don Álvaro es
un acicate para preparar ese
acontecimiento. El Prelado
propone aumentar las obras de
misericordia con quienes están
a nuestro alrededor.

03/07/2014

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Recientemente hemos celebrado las
solemnidades litúrgicas del Corpus



Christi y del Sagrado Corazón de
Jesús, y la memoria del Inmaculado
Corazón de María. Estas fiestas nos
muestran la senda hacia la
bienaventuranza eterna:
introducirnos en el Corazón llagado
de Jesús, de la mano de Nuestra
Señora. Luego, en la solemnidad de
san Pedro y san Pablo, hemos
reforzado nuestra unión con el
Romano Pontífice, con su persona y
sus intenciones; a la vez que hemos
aumentado nuestro afán de llevar a
Cristo a las gentes. De este modo, una
vez más, hemos seguido el consejo de
nuestro Padre: omnes cum Petro ad
Iesum per Maríam!

El 26 de junio, en muchos lugares, es
ya tradición honrar a Dios con la
celebración del Santo Sacrificio en
honor de san Josemaría. Pido que,
por su intercesión, haya muchos
frutos espirituales en todos esos
sitios y en el mundo entero. En la
víspera, el 25 de junio, se cumplieron



setenta años de la ordenación
sacerdotal de don Álvaro. Y dentro
de pocos días conmemoraremos el
aniversario de su petición de
admisión en la Obra, el 7 de julio de
1935. Estas efemérides me mueven a
detenerme en el ejemplo de mi
amadísimo predecesor, con su
interés atento, constante, para
ocuparse de las necesidades
espirituales y materiales de las
almas.

Cuando se cumplían los cincuenta
años de su respuesta a la llamada del
Señor, con gran sencillez, nos
escribía: «La historia de mi vocación
es la historia de la oración confiada y
perseverante de nuestro Fundador,
que durante unos cuatro años —sin
conocerme siquiera, sólo porque una
de mis tías le había hablado de mí—
rezó para que el Señor me
concediera esta gracia tan grande, el
mayor regalo —después de la fe—
que Dios podía haberme hecho. Junto



a esa oración, a impulsos también de
nuestro Padre, estuvo el trato
apostólico de algunos hijos suyos,
que me invitaron a participar en una
catequesis y a visitar a los pobres de
la Virgen, antes de llevarme a la
Residencia de Ferraz y presentarme
a nuestro santo Fundador. Todo lo
hizo el Señor»[1].

Con pocas palabras, don Álvaro
indica dos condiciones para obtener
del Cielo el don de seguir a Cristo con
plena dedicación a la extensión de su
reino. Señala en primer lugar la
oración, arma principal de la que
disponemos los cristianos para
obtener los beneficios divinos. La
otra, en la que deseo detenerme
ahora, resulta también muy
necesaria: servir a los demás
mediante la realización de las obras
de misericordia.

Todo lo hizo el Señor, explicaba don
Álvaro. Pero Él cuenta con el afán



activo y efectivo de cada uno, de cada
una —con hechos concretos, con
sacrificio personal—, por las
necesidades espirituales y materiales
del prójimo. Desde su primera
juventud, don Álvaro tomó muy en
serio unas palabras del Maestro, que
recoge san Mateo, cuando habla del
juicio final. Refiere cómo el Señor
invita a los justos a tomar parte en su
gozo, y apoya su decisión en que han
asistido en la tierra a los más
necesitados: tuve hambre y me disteis
de comer; tuve sed y me disteis de
beber (...). En verdad os digo que
cuanto hicisteis a uno de estos mis
hermanos más pequeños, a mí me lo
hicisteis[2].

Jesucristo siguió muy de cerca a las
personas desvalidas: los pobres, los
enfermos, los que se encontraban
solos... Se colocaba a su lado con
amor de predilección y desea que sus
discípulos sigamos la misma senda.
Cuando abrimos los ojos a tantas



situaciones e indigencias de hoy,
cada día, descubrimos al mismo
Jesucristo, que se hizo solidario con
todos y cada uno de los hombres y de
las mujeres. Y si atendemos a esas
personas —vecinas o lejanas— con
misericordia, tocamos con las manos,
muy de cerca, la Humanidad
Santísima del Señor, como hace ver
el Papa Francisco: ¿Cómo puedo hoy
encontrar las llagas de Jesús? Yo no
las puedo ver como las vio Tomás.
Las llagas de Jesús las encuentro
haciendo obras de misericordia.
Esas son hoy las llagas de Jesús[3].

Nos consta que la llamada de don
Álvaro al Opus Dei, aquel 7 de julio
de 1935, venía preparada por la
acción de la gracia en su corazón y
por su caridad fraterna hacia todos y,
concretamente, hacia los
necesitados. Con otros amigos, que
conocían ya el Opus Dei, iba con
frecuencia desde el año 1934 a una
barriada extrema de Madrid, donde



impartía catequesis y visitaba a
pobres y enfermos. Y pienso que
cabe afirmar que su primer contacto
con san Josemaría fue consecuencia
directa de esas actividades, en las
que no faltaba el ingrediente del
sacrificio. Ya conocéis que un día,
después de haber enseñado el
catecismo a los niños de una
parroquia en compañía de esos
amigos, fue asaltado por un grupo de
personas anticatólicas, que le
golpearon en la cabeza con una llave
inglesa. Esto le ocasionó una grave
herida y una infección muy dolorosa,
que se prolongó varios meses y le
dejó como secuela un fuerte dolor
neurálgico que en ocasiones se le
presentaba de nuevo. Jamás se quejó
de esa dolencia ni guardó el más
pequeño rencor a quienes se la
habían provocado. Es más,
raramente se refirió en público a este
episodio de su vida.



Nunca olvidó el inmenso bien que le
proporcionaron esas catequesis, esas
visitas a enfermos y desvalidos,
dedicándoles con generosidad parte
de su tiempo. Dios le iba preparando
para el encuentro con san Josemaría,
que cambiaría radicalmente su
existencia. Así se comprende que se
decidiera a pedir la admisión en el
Opus Dei, después de una breve
explicación sobre el espíritu de la
Obra, tras haber asistido sólo a una
meditación en el retiro que
predicaba nuestro Padre. Desde
entonces, al conocer cómo san
Josemaría pedía a los que
frecuentaban la Residencia que
acudieran a esos encuentros con los
menesterosos, con los enfermos, don
Álvaro se reafirmó en la importancia
—no sólo teórica, sino práctica— de
las obras de misericordia. «El
contacto con la pobreza, con el
abandono —comentaría muchos
años después—, produce un choque
espiritual enorme. Nos hace ver que



muchas veces nos preocupamos de
tonterías que no son más que
egoísmos nuestros, pequeñeces»[4].

Siempre se ha vivido este espíritu de
servicio en la Obra. Así nos hablaba
san Josemaría: el Opus Dei nació
entre los pobres de Madrid, en los
hospitales y en los barrios más
miserables: a los pobres, a los
niños y a los enfermos seguimos
atendiéndolos. Es una tradición
que no se interrumpirá nunca en
la Obra, porque siempre habrá
pobres —también pobres de
espíritu, que no son los menos
necesitados— y niños y enfermos:
en las catequesis, que sostenemos
en las parroquias más
menesterosas, y en las visitas a los
pobres de la Virgen[5].

Bien os consta que siempre nuestro
Padre impulsó, en todo el mundo,
innumerables iniciativas en favor de
los indigentes, y don Álvaro siguió



ese mismo camino. Cuando se reunía
con grupos de gente mayor o de
gente joven, les invitaba a ocuparse
de los menos favorecidos,
promoviendo proyectos para ayudar
a remediar las necesidades
educativas, sanitarias, laborales, etc.
y, de modo concreto, para acercar a
Dios a las personas y que ellas se
acercaran a Él. Fomentó también
esta responsabilidad entre
empresarios, industriales, banqueros
y, en general, entre hombres y
mujeres que disponían de medios
económicos. Les hablaba de la
posibilidad de poner en marcha o de
reforzar esas iniciativas, que debían
considerar como un deber, derivado
de la justicia y de la caridad que ha
de informar el quehacer cristiano, y
de un amor sincero a todos nuestros
hermanos y hermanas de la
humanidad.

En sus viajes pastorales, no era
extraño que, movido por el afán de



mejorar las condiciones materiales o
laborales de los lugares que visitaba,
instase a los fieles y cooperadores de
la Obra a plantearse nuevas ideas en
esa línea. Así ocurrió —entre otros
casos— en 1987, durante su estancia
en Filipinas, al contemplar las
necesidades de numerosos
indigentes: sugirió a los que le
escuchaban que promovieran
centros de formación profesional y
de asistencia social en Cebú y Manila,
que ahora van adelante como una
realidad espléndida. En otros
momentos, sabía acoger las
peticiones de miembros de la
jerarquía eclesiástica, que conocían
el corazón sacerdotal de don Álvaro;
sucedió en el Congo, durante el viaje
pastoral a ese país en 1989. A
instancias del Presidente y del
Secretario de la Conferencia
episcopal, animó a algunos fieles y
cooperadores de la Obra, que ya
sacaban adelante un dispensario
médico, a plantearse —con



responsabilidad personal y
profesionalidad— la posibilidad de
transformarlo en un centro
hospitalario, al que pudieran
dirigirse —además de la población
autóctona— los sacerdotes, religiosos
y religiosas, también de otros países,
que trabajaban en esa tierra. Este
proyecto sigue adelante con gran
eficacia, y ofrece asistencia
especializada en ámbito hospitalario
o en régimen de ambulatorio a
millares de personas.

Movido por el afán apostólico de
difundir la práctica de la doctrina
social de la Iglesia, recomendó la
organización de escuelas con sentido
cristiano para la formación de
empresarios y directivos, como ya
había hecho san Josemaría. Pero no
se conformó con que fueran creadas
en países desarrollados, sino que
insistió en que esos proyectos se
llevasen a cabo también en países en
vías de desarrollo, consciente de su



importancia para la resolución de los
problemas derivados de las excesivas
desigualdades sociales.

En una de sus cartas pastorales,
comentando la parábola del buen
samaritano, don Álvaro descubría
matices nuevos sobre el modo de
unir la justicia y la caridad, tan
característico de los cristianos que
caminan y se santifican en medio del
mundo. «El afán de atender y
remediar en lo posible las
necesidades materiales del prójimo,
sin descuidar las demás obligaciones
propias de cada uno —escribía—,
como el buen samaritano, es algo
característico de la fusión entre alma
sacerdotal y mentalidad laical»[6].
Dios nos pide, ante todo, santificar el
trabajo profesional y los deberes
ordinarios del propio estado. Y en
medio de esas ocupaciones —
continuaba don Álvaro— el Señor
«permite que os encontréis con la
indigencia y el dolor de otras



personas; entonces, señal clara de
que realizáis vuestras tareas con
alma sacerdotal, es que no pasáis de
largo, indiferentes; y señal no menos
clara es que lo hacéis sin abandonar
los demás deberes que tenéis que
santificar»[7].

Porque existe ciertamente el peligro
de soñar con la asistencia a pueblos y
gentes que se hallan muy lejos,
olvidando las necesidades de quienes
están a nuestro lado y esperan
también que escuchemos —con
paciencia y cariño— sus
preocupaciones, que les demos un
consejo adecuado, que les
dediquemos, en definitiva, nuestro
tiempo. Llega entonces el momento
de comportarse como el mesonero de
la parábola, que se encargó de cuidar
a aquel hombre maltrecho,
acogiéndolo en la casa. Meditando
esa conducta, don Álvaro comentaba:
«Todos podéis actuar como él, en el
ejercicio de vuestro trabajo, porque



cualquier tarea profesional ofrece de
un modo más o menos directo la
ocasión de ayudar a las personas
necesitadas»[8]. Para ti, para mí,
¿cuánto importa la indigencia de
quienes carecen de todo o de algo
muy necesario? ¿Reaccionas con
sentido sobrenatural al descubrir a
mendigos? Al ver tanta miseria en
algunos continentes, ¿cómo
encomiendas a esos países y a esas
criaturas?

En su constante atención por los
pobres y marginados, el Romano
Pontífice ha repetido que se refiere a
todos los necesitados, cercanos y
lejanos. ¡El Evangelio es para todos!
Esto de ir a los pobres no significa
que tengamos que hacernos
"pauperistas" o una especie de
"mendigos espirituales". No, no, no
significa esto. Significa que
debemos ir hacia la carne de Jesús
que sufre; pero también sufre la
carne de Jesús en aquellos que no



le conocen con su estudio, con su
inteligencia, con su cultura.
¡Debemos ir allí! Por eso me gusta
usar la expresión "ir a las
periferias", las periferias
existenciales. A todos, a todos
ellos, desde la pobreza física y real
a la pobreza intelectual, que es
real también. Todas las periferias,
todos los cruces de caminos: ir ahí.
Y ahí sembrar la semilla del
Evangelio con la palabra y con el
testimonio[9].

Me llenan de alegría las noticias
sobre la multiplicación de las obras
de misericordia que, fieles al espíritu
de san Josemaría, se desarrollan en
los lugares donde trabajamos
apostólicamente, tanto en la labor
con los jóvenes como con las
personas adultas. Tratar con más
cariño al enfermo o a la enferma que
vive en casa o en un hospital,
colaborar con un banco de
alimentos, no descuidar a los



menesterosos de una barriada
extrema o a aquellos pobres
"vergonzantes" que ocultan su
situación, llevar compañía a los
ancianos de un asilo o a quienes se
hallan encarcelados sin que nadie se
preocupe de ellos... Todo esto,
además, nos ayuda de una manera
excelente a prepararnos para la
beatificación de don Álvaro.
Recientemente os pedí que afinéis en
la preparación espiritual de ese
acontecimiento: también las obras de
misericordia forman parte de esa
preparación. Intensificad, sobre todo,
el apostolado de la confesión: no hay
mayor ejercicio de caridad que
acercar a Dios a quienes se
encuentran alejados de Él por el
pecado.

La beatificación del queridísimo don
Álvaro nos invita —así se lo pido al
Señor y a su Madre la Virgen— a que
millares de hombres y de mujeres —
nosotros mismos, en primer lugar—



amemos más a Cristo y a la Iglesia.
Pidamos que sea un momento de
especial fraternidad, y una ocasión
más para transmitir nuestra amistad
y nuestro cariño también a todas y a
todos los que, en estos años del
caminar de la Obra, han participado
de algún modo de su espíritu y
apostolado. Estoy seguro de que don
Álvaro intercederá de modo especial
por cada una de esas mujeres, por
cada uno de esos hombres.

Como siempre, os pido que recéis por
mis intenciones. Ahora también por
los frutos del viaje que pienso
realizar, en la segunda parte de este
mes, a los diversos países de América
central.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de julio de 2014.



[1] Don Álvaro, Carta, 1-VII-1985
("Cartas de familia", I, n. 173).

[2]Mt 25, 35.40.

[3] Papa Francisco, Homilía, 3-
VII-2013.

[4] Don Álvaro, Notas de una reunión
familiar, 4-III-1988.

[5] San Josemaría, Instrucción, 8-
XII-1941, n. 57.

[6] Don Álvaro, Carta, 9-I-1993, n. 20
("Cartas de familia", III, n. 387).

[7] Ibid.

[8] Ibid., n. 21 ("Cartas de familia", III,
n. 388).

[9] Papa Francisco, Discurso a la
Asamblea diocesana de Roma, 17-
VI-2013.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/carta-del-
prelado-julio-2014/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-julio-2014/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-julio-2014/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-julio-2014/

	Carta del Prelado (Julio 2014)

