opusdei.org

Carta del Prelado
(febrero 2012)

El fruto maduro de la caridad
es la unidad. Tan deseada en la
Iglesia, el Prelado propone
diversas maneras para vivirla
en el dia a dia.

11/02/2012

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Tengo la alegria de comunicaros que
el Santo Padre me recibi6 en
audiencia hace dos dias, el 30 de
enero. Como en otras ocasiones,



acudi a ese encuentro acompafnado
de vuestra oracion. Al expresarle los
deseos de fidelidad a Dios como
cristianos, de los fieles y
Cooperadores de la Prelatura, le
asegureé una vez mas la constante
oracion de todas y de todos por su
Persona y sus intenciones. El Papa,
como siempre, se mostré muy
afectuoso: agradecio el servicio que
la Obra presta a la Iglesia y me
encargo que transmitiera su
bendicion a los fieles y a las labores
apostolicas en el mundo entero.

Secundemos siempre las ensefianzas
de su magisterio, con el afan de
ofrecer nuestra ayuda total a la Santa
Madre Iglesia. Vivamos a diario la
realidad del Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam : quered mucho
al Romano Pontifice, y secundemos
la preparacion para el Afio de la fe
que proclamard dentro de algunos
meses, para crecer en esta virtud y
llegarnos a muchas gentes.



La semana anterior, con la fiesta de
la conversion de san Pablo, finaliz6
el octavario por la unidad de los
cristianos. Demos gracias a Dios por
los progresos que poco a poco, bajo la
guia del Espiritu Santo, se estan
cumpliendo en esa direccidn, y
pidamos al Paraclito que su gracia se
manifieste cada vez con mayor
eficacia: que mueva los corazones de
los que se honran con el nombre de
cristianos a fin de que se cumpla el
anhelo de Jesus en la Ultima Cena: ut
omnes unum sint, sicut tu, Pater, in
me et ego in te! [1] : que todos sean
uno, como Tu, Padre, en miy Yo en ti.

En la Obra rezamos cada dia esta
oracion pro unitate apostolatus : asi
lo dispuso san Josemaria en los
comienzos mismos del Opus Dei. Y, a
lo largo de los afios, nos insistio en la
importancia de esta plegaria,
instdndonos a rezarla porque la
vivamos . Nuestro Padre deseaba
ardientemente que la suplica por la



unidad de todos los que creen en
Cristo —mas aun, de todos los
hombres— fuera respaldada por el
empefio de hacerla realidad, ante
todo, en la propia vida.

Nuestros hermanos en la fe, los
primeros cristianos, nos han dejado
una ensefianza clara: perseveraban
asiduamente en la doctrina de los
Apostoles y en la comunion, en la
fraccion del pan y en las oraciones
[2] . Muchas veces nos hemos
detenido en este resumen de la
historia de la Iglesia primitiva: un
texto al que recurria frecuentemente
nuestro Padre, hasta el punto de que
lo quiso grabar en el friso de uno de
los primeros oratorios de la Obra; y
del mismo modo procedio en el del
Pensionato, en Roma, cuando
dispuso que se pintaran esas
palabras en la pared. Afirmaba
siempre que el espiritu del Opus
Dei es espiritu de primitiva
cristiandad [3] ; y nos impulsaba a



que, en todo momento, tratdsemos de
comportarnos con la coherencia de
conducta de quienes abrieron el
camino de la Iglesia.

El Papa Benedicto XVI, al comentar
las caracteristicas que definen a la
primera comunidad cristiana de
Jerusalén, como lugar de unidad y
de amor [4], ha puesto en resalte
que san Lucas no se limita a describir
una situacion ya pasada, sino que
nos ofrece esto como modelo,
como norma de la Iglesia presente,
porque estas cuatro caracteristicas
deben constituir siempre la vida
de la Iglesia [5] . Efectivamente, la
fidelidad a la doctrina de los
Apostoles; la union de almas y de
corazones; la celebracion de la
Sagrada Eucaristia y la asiduidad en
la oracion constituyen los pilares de
la auténtica vida cristiana,
necesarios para que la Iglesia cumpla
plenamente su mision en el mundo.



En este contexto de la plegaria por la
unidad, deseo referirme
concretamente a la caridad que unia
a aquellas mujeres y a aquellos
hombres. Como refiere también san
Lucas, la multitud de los creyentes
tenia un solo corazon y una sola alma

[6] .

La union de los cristianos es don del
Espiritu Santo, que hemos de
implorar con una oracion asidua.
Pero esa plegaria ha de estar
sazonada por la caridad.
Convenzamonos, como afirma el
Santo Padre, de que nuestra
busqueda de unidad se puede
realizar de manera realista si el
cambio se da ante todo en nosotros
mismos y si dejamos que Dios
actue, si nos dejamos transformar
a imagen de Cristo, si entramos en
la vida nueva en Cristo, que es la
verdadera victoria. La unidad
visible de todos los cristianos
siempre es una obra que viene de



lo alto, de Dios, una obra que
requiere la humildad de reconocer
nuestra debilidad y de acoger el
don (...). La unidad que viene de
Dios exige, por lo tanto, nuestro
compromiso diario de abrirnos los
unos a los otros en la caridad [7] .

Predicd san Agustin que «la soberbia
engendra division, mientras que la
caridad es madre de la unidad» [8] .
Hemos de tener conciencia de que
cada uno lleva dentro de si el riesgo
de la disolucioén, porque todos
arrastramos la tendencia a
encumbrar el propio yo, que se alza
como el mayor enemigo de la unidad.
No seria, por tanto, instrumento
bueno quien pensase egoistamente
en si mismo, quien se dejase dominar
por el orgullo, quien no intentara
desterrar las propias personales
miserias. Por el contrario, la caridad
sincera , sin fingimiento, como
recomienda san Pablo [9], estrecha
el lazo que mantiene y asegura la



fraternidad de personas muy
distintas entre si, sin menoscabar la
legitima diversidad de ideasy
actuaciones temporales. Por eso, el
ruego sincero por la unidad de los
cristianos ha de ir acompafiado por
el ejercicio concreto de la humildad y
de la caridad. Lograr esta unidad y
hacer que permanezca —explicaba
nuestro Fundador— es tarea dificil,
que se alimenta de actos de
humildad, de renuncias, de
silencios, de saber escuchary
comprender, de saber noblemente
interesarse por el bien del
projimo, de saber disculpar
siempre que haga falta: de saber
amar verdaderamente, con obras
[10].

En un cristiano, el trato con todos los
que encuentra en su camino no se
reduce nunca a mera cortesia o a
buena educacion, sino que expresa la
manifestacion del Amor, con
mayuscula, que Dios mismo derrama



en nuestros corazones. Por eso, la
caridad, el carifio, no se queda
solamente en unos sentimientos,
aunque éstos intervengan con fuerza
en nuestras actuaciones, pues no
somos solo espiritu, sino hombres o
mujeres de carne y hueso. Sin
embargo, todos necesitamos
purificar los sentimientos; de otro
modo, lo que quizad comenzo como
un amor altruista corre el riesgo de
convertirse en fruto del egoismo, en
busqueda de la propia excelencia, en
satisfaccion desorbitada del propio

yo.

En la enciclica Deus caritas est,
Benedicto XVI explica que los
sentimientos van y vienen. Pueden
ser una maravillosa chispa inicial,
pero no son la totalidad del amor
[11] . Se deben purificar, lograr que
maduren mediante la abnegacion;
solo asi el sentimiento se convierte
en amor en el pleno sentido de la
palabra [12] .



No hay mas modelo que Jesucristo.
Por eso, la caridad cristiana consiste
en amar como El nos ha amado:
hasta la entrega completa de su ser al
Padre, por amor y para nuestra
salvacion. Nos lo legd como
testamento en la Ultima Cena: un
mandamiento nuevo os doy: que 0s
ameéis unos a otros. Como Yo os he
amado, amaos también unos a otros.
En esto conocerdn todos que sois mis
discipulos, si 0s tenéis amor unos a
otros [13] . En aquellas primitivas
comunidades cristianas se dio cuerpo
a este mandamiento nuevo, hasta el
punto de que los paganos
comentaban asombrados: «jMirad
como se aman!» [14] .

La verdadera caridad cristiana,
participacion de la que rebosaba del
corazon del Verbo encarnado, va
empapada por el sacrificio; no busca
la afirmacion personal, sino el bien
de los otros; y se configura como una
tarea que nunca cabe considerar



concluida: necesitamos aprender a
querer, fijandonos en el ejemplo de
Nuestro Sefior, de la Santisima
Virgen y de los santos que mas han
amado a Dios y al préjimo. Sintamos
la responsabilidad de comenzary
recomenzar en cada jornada,
muchas veces al dia, con detalles
pequenios de servicio y de entrega a
los demdas —a veces en cosas de mas
importancia— que los otros quiza no
descubren, pero que no pasan
inadvertidos a la mirada de nuestro
Padre Dios. Recordemos la
insistencia con que nuestro Padre
nos dirigia aquellas palabras del
profeta: discite benefacere [15] ,
aprended a hacer el bien,
aprendamos a acabar bien lo que nos
ocupe.

Y al conducirnos de este modo, se ve
que es posible el amor al préjimo
en el sentido enunciado por la
Biblia, por Jesus. Consiste
justamente en que, en Dios y con



Dios, amo también a la persona
que no me agrada o ni siquiera
conozco. Esto solo puede llevarse a
cabo a partir del encuentro intimo
con Dios, un encuentro que se ha
convertido en comunion de
voluntad, llegando a implicar el
sentimiento. Entonces aprendo a
mirar a esa otra persona, no ya
sOlo con mis 0jos y sentimientos,
sino desde la perspectiva de
Jesucristo [16] .

Este modo de comportarse requiere
clertamente —no me importa
repetirlo— que nos esforcemos por
dejar de lado nuestro yo,
olviddndonos de nosotros mismos.
Caridad y humildad van
estrechamente unidas; y su fruto
maduro es la unidad. Cuando
sinceramente nos consideramos
nada; cuando comprendemos que,
sin el auxilio divino, la mas débil y
flaca de las criaturas seria mejor
que nosotros; cuando nos vemos



capaces de todos los erroresy de
todos los horrores; cuando nos
sabemos pecadores aunque
peleemos con empeiio para
apartarnos de tantas
infidelidades, ;como vamos a
pensar mal de los demas?, ;como
se podra alimentar en el corazon
el fanatismo, la intolerancia, la
altaneria? La humildad nos lleva
como de la mano a esa forma de
tratar al projimo, que es la mejor:
la de comprender a todos, convivir
con todos, disculpar a todos; no
crear divisiones ni barreras;
comportarse —jsiempre!— como
instrumentos de unidad [17] .

La caridad, como toda virtud, ha de
ejercitarse con orden. Por eso, sin
discriminar a nadie, se dirigira en
primer lugar a quienes tenemos
alrededor: la propia familia, los
amigos, los compafieros de profesion,
los vecinos y conocidos... De esta
manera, contribuimos a que se



vuelva mas sodlida la unidad de la
Iglesia y colaboramos —apoyados en
la oracion— a que se produzca la
ansiada union de todos los cristianos.
¢Como tratamos a las personas que
Dios ha puesto junto a nosotros?
¢Qué detalles concretos, cotidianos,
de servicio alegre, referimos a cada
uno? ¢Nos emperfiamos para que en
el hogar, en el ambiente de trabajo,
en el circulo de amistades que
frecuentamos, se manifieste el buen
olor de Cristo [18] de la sincera
amistad, de un carifio humano
empapado de amor a Dios?

El principal apostolado que los
cristianos hemos de realizar en el
mundo —escribio san Josemaria —,
el mejor testimonio de fe, es
contribuir a que dentro de la
Iglesia se respire el clima de la
auténtica caridad. Cuando no nos
amamos de verdad, cuando hay
ataques, calumnias y rencillas,
cquién se sentira atraido por los



que sostienen que predican la
Buena Nueva del Evangelio? [19] .

El Sefior pide que realicemos una
siembra de comprension y disculpa
en los distintos ambientes de la
sociedad. A esto llama a cada
cristiano, eso espera de los hombres.
Es posible esta siembra si nos mueve
la caridad de Cristo, que sabe volver
compatibles las diferencias de
caracter, de educacion, de cultura, en
la unidad del Cuerpo mistico, sin que
nada la rompa. El Apdstol no
rechaza la diversidad: cada uno
tiene de Dios su propio don, quien
de una manera, quien de otra (cfr.
1 Cor 7, 7). Pero esas diferencias
han de estar al servicio del bien de
la Iglesia. Yo me siento movido
ahora a pedir al Sefior —escribe
san Josemaria— (...) que no permita
que en su Iglesia la falta de amor
encizarie a las almas. La caridad
es la sal del apostolado de los
cristianos; si pierde el sabor,



¢como podremos presentarnos
ante el mundo y explicar, con la
cabeza alta, aqui esta Cristo ? [20] .

Dentro de dos semanas, el 14 de
febrero, conmemoraremos en la
Obra el aniversario de la extensién
de la labor apostdlica a las mujeres,
en 1930, y de la fundacion de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz,
en 1943. Nuestro Padre considerd
que esa coincidencia de fechas, en
anos distintos, era una manifestacion
de la Providencia divina, que
deseaba subrayar con fuerza la
unidad del Opus Dei. Agradezcamos
este don divino, que cada una y cada
uno de nosotros debe fomentar y
defender, ante todo, en nuestra
propia vida, y también a nuestro
alrededor.

Recemos por todos los Pastores de la
Iglesia, para que todos, con Pedro,
Cabeza visible del Cuerpo mistico,
vayamos a Jesus por Maria. No



cesemos de clamar al Espiritu Santo
por la incorporacion plena de los
cristianos y de la humanidad entera
en la unidad de la Iglesia Catdlica, de
modo que se cumplan las palabras de
Nuestro Sefior: tengo otras ovejas que
no son de este redil, a ésas también es
necesario que las traiga, y oiran mi
voz y formaran un solo rebario, con
un solo pastor [21] .

No quiero terminar sin un recuerdo
explicito del queridisimo don Alvaro,
que el dia 19 celebraba su santo. De
su respuesta a Dios podemos
aprender, entre tantas cosas, a
cuidar con esmero esta familia
sobrenatural a la que el Sefior nos ha
llamado —la Iglesia, la Obra—,
gastandonos gustosamente en este
empefio, como el primer sucesor de
san Josemaria al frente del Opus Dei.

Como siempre, acompafiadme en mis
intenciones; concretamente, de
manera especial, rezad por los hijos



mios, Agregados de la Prelatura, que
ordenaré de didconos el proximo dia
18.

Con todo carifo, os bendice
vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de febrero de 2012.
[1]/n 17, 21.

[2] Hch 2, 42.

[3] San Josemaria, Notas de la
predicacion, 23-IV-1963.

[4] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 19-1-2011.

[5] Ibid .
[6] Hch 4, 32.

[7] Benedicto XVI, Alocucion en el
Angelus, 22-1-2012.



[8] San Agustin, Sermon 46, 18 (PL 38,
280).

[9] Cfr. 2 Cor 6, 6.

[10] San Josemaria, Notas de la
predicacion, afio 1972.

[11] Benedicto XVI, Carta enciclica
Deus caritas est, 25-X11-2005, n. 17.

[12] Ibid .
[13] Jn 13, 34-35.

[14] Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[15]Is 1, 17.

[16] Benedicto XVI, Carta enciclica
Deus caritas est, 25-X11-2005, n. 18.

[17] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 233.

[18] 2 Cor 2, 15.



[19] San Josemaria, Amigos de Dios ,
n. 226.

[20] Ibid ., n. 234.

[21] Jn 10, 16.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/article/carta-del-
prelado-febrero-2012/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-febrero-2012/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-febrero-2012/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-febrero-2012/

	Carta del Prelado (febrero 2012)

