
opusdei.org

Carta del Prelado
(agosto 2012)

"La Santísima Virgen es modelo
de comportamiento para
nosotros", dice el Prelado del
Opus Dei en su carta. La fiesta
de la Asunción ocupa sus
reflexiones de este mes.

02/09/2012

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

La solemnidad de la Asunción de
Nuestra Señora, que la Iglesia celebra
el 15 de agosto, atrae en este mes



nuestro corazón y nuestra mirada. Al
contemplar la belleza de nuestra
Madre, asunta por Dios en cuerpo y
alma a la gloria del Cielo, nuestro
amor filial se enciende aún más ante
una figura tan excelsa; y, conscientes
de nuestra indigencia y de nuestra
pequeñez, le suplicamos con la
Iglesia: da manum lapsis, fer opem
cadúcis [1] , auxilia a los caídos,
socorre a los que somos caducos y
limitados. Y después, con gratitud de
hijas e hijos, repitamos con hondura,
meditando el contenido, como san
Josemaría: ¡Madre!, ¡Madre
nuestra!, ¡Madre mía!

La primera lectura de la Misa nos
propone aquella escena que san Juan
describe en el Apocalipsis: se abrió el
templo de Dios en el cielo y en él
apareció el arca de su alianza (...).
Una gran señal apareció en el cielo:
una mujer vestida de sol, la luna a sus
pies, y sobre su cabeza una corona de
doce estrellas [2] . Comentando este



pasaje de la Sagrada Escritura,
Benedicto XVI —recemos más por su
Persona y sus intenciones— se
pregunta: ¿Cuál es el significado del
arca? ¿Qué aparece? Para el
Antiguo Testamento, es el símbolo
de la presencia de Dios en medio
de su pueblo. Pero el símbolo ya ha
cedido el puesto a la realidad. Así
el Nuevo Testamento nos dice que
la verdadera arca de la alianza es
una persona viva y concreta: es la
Virgen María. Dios no habita en un
mueble. Dios habita en una
persona, en un corazón: María, la
que llevó en su seno al Hijo eterno
de Dios hecho hombre, Jesús,
nuestro Señor y Salvador [3] .

En Ella, por la encarnación del Verbo
en sus entrañas purísimas, se
cumplen de modo pleno las
promesas divinas al antiguo pueblo
de Israel. Dios ha establecido un
pacto nuevo y definitivo no ya con
una nación, sino con la humanidad



entera; no en el monte Sinaí, sino en
el seno inmaculado de María, donde
el Verbo se hizo carne para habitar
entre nosotros. Demos gracias a
Nuestra Señora por haber secundado
perfectísimamente el designio divino
con su humildad, su obediencia y su
pureza. Roguémosle que sus hijas y
sus hijos —los hombres y las mujeres
de todos los tiempos— sigamos su
ejemplo, esforzándonos por cultivar,
con la ayuda divina, las virtudes que
brillan en nuestra Madre.

Con ocasión de esta solemnidad, os
invito a meditar y a poner en
práctica —siguiendo las enseñanzas
del Santo Padre y a la luz del ejemplo
de san Josemaría— algunas
consecuencias que podemos
descubrir al contemplar esta escena.

El autor de la epístola a los Hebreos
recuerda que la estancia más
importante del antiguo templo de
Jerusalén, el Santo de los Santos, 



contenía el altar de oro para el
incienso y el arca de la alianza
totalmente recubierta de oro, en la
que estaban la urna de oro con el
maná, la vara de Aarón que había
retoñado y las tablas de la alianza
[4] . Detengámonos en la figura del
arca, símbolo de María. El hecho de
que se encontrara en el lugar más
sagrado del templo nos habla ya de la
especial cercanía e intimidad de la
Virgen con Dios: ¡más que Tú, sólo
Dios! [5] , exclamamos gozosamente
y sintiendo esa necesidad, unidos a
san Josemaría. Las tablas de la Ley,
que Dios entregó a Moisés,
manifestaban la voluntad divina de
mantener la alianza con su pueblo, si
éste permanecía fiel a su pacto. La
Sagrada Escritura narra cómo, a
pesar de todos los cuidados del
Señor, Israel fue repetidamente
infiel. No así la Santísima Virgen,
pues —como recalca el Papa— María
es el arca de la alianza, porque
acogió en sí a Jesús; acogió en sí la



Palabra viva, todo el contenido de
la voluntad de Dios, de la verdad
de Dios; acogió en sí a Aquel que es
la Alianza nueva y eterna, que
culminó con la ofrenda de su
cuerpo y de su sangre: cuerpo y
sangre recibidos de María [6] .

Aquí descubrimos una primera
lección de nuestra Madre, que
deseamos asimilar más
profundamente, para practicarla: la
invitación a buscar a diario la unión
más plena posible con la Voluntad
santa de Dios, en los momentos
agradables y especialmente en
aquellos otros que resultan molestos
y exigen sacrificio. La fidelidad al
querer divino en las circunstancias
costosas será la prueba más clara de
la rectitud de nuestras intenciones y
de la firmeza de nuestros deseos de
seguir de cerca a Jesús. ¿No os vienen
a la memoria aquellas palabras de
san Josemaría en una oración al
Espíritu Santo?: quiero lo que



quieras, quiero porque quieres,
quiero como quieras, quiero
cuando quieras... [7] .

Y, de otra manera, insiste en la
misma decisión de fidelidad, cuando
escribe: habrás pensado alguna
vez, con santa envidia, en el
Apóstol adolescente, Juan, «quem
diligebat Iesus» —al que amaba
Jesús. —¿No te gustaría merecer
que te llamaran "el que ama la
Voluntad de Dios"? Pon los medios,
día a día [8] .

Esta aspiración se convertirá en
realidad si buscamos decididamente
la identificación con el Señor en
todos los acontecimientos de la
jornada, comenzando por los más
nimios. Para el que ama —
predicaba nuestro Fundador — , no
hay detalles sin importancia. De
tal manera el amor engrandece
nuestros actos, que lo más
menudo puede alcanzar categoría



de heroísmo. La fidelidad en esos
puntos, las pequeñas
mortificaciones constantes, ¡qué
agradables resultan a los ojos de
Dios! ¡Cómo transforman la
voluntad! ¡Cómo engrandecen tu
alma! ¡Y de qué manera
contribuyes, con tu fidelidad en
esos deberes mínimos, a hacer
más grata la vida de los demás!
[9] .

Así procedió siempre Nuestra
Señora, y lo vemos de modo bien
concreto en el momento de la
encarnación y cuando se hallaba al
pie de la Cruz, al mirar cómo sufría y
cómo moría su Hijo. Igualmente la
amó, con idéntica pasión, en las
demás circunstancias de su vida: al
ocuparse de las tareas domésticas en
el hogar de Nazaret; acogiendo a las
personas que acudían a Ella en busca
de un consejo o de una palabra de
consuelo; en los diálogos con Jesús y
con sus parientes sobre los temas



más diversos: en todo momento.
También entonces, la plenitud de
gracia de la que María estuvo dotada
desde el primer instante de su
Inmaculada Concepción, fue
creciendo sin cesar, a la medida de la
totalidad de su respuesta a las
mociones del Espíritu Santo.

El arca de la alianza, además de
contener las tablas de la ley,
encerraba una porción del maná con
el que Dios había nutrido al pueblo
durante su peregrinar por el
desierto. Ese alimento —lo enseñó el
mismo Jesús en el discurso del Pan
de Vida, en Cafarnaún [10] — era
signo de la Eucaristía, verdadero
cuerpo y sangre de Cristo que, bajo el
velo del sacramento, reservamos en
nuestros tabernáculos para adorar al
Señor y para alimentarnos de ese
gran Tesoro. Él se ha hecho nuevo
maná para quienes vamos de camino
hacia la morada eterna.



Fijémonos en que la Santísima
Virgen es modelo de comportamiento
para nosotros. ¿Quién trató a Jesús
en la tierra con más delicadeza y
cariño que Ella? ¿Quién estuvo más
pendiente de Él en los largos años de
vida oculta y en la vida pública?
¿Quién lo recibió con mayor
devoción en la Sagrada Comunión,
después de que el Señor se marchó al
Cielo tras haber dejado el don
inigualable de su Sacrificio y de su
Presencia sacramental en manos de
los Apóstoles y de sus sucesores en el
sacerdocio? Verdaderamente, como
afirmaba el beato Juan Pablo II,
María es la Mujer eucarística por
excelencia.

Deteneos en otra lección que
podemos aprender, al contemplar a
Santa María, fœderis arca , verdadera
arca de la alianza, como nos sugiere
la liturgia de esta fiesta. Aprendamos
de Ella a cuidar más y mejor el trato
con Jesucristo en la Palabra y en la



Eucaristía, en la lectura y meditación
de la Escritura, en la asistencia o
celebración de la Misa y en la
Sagrada Comunión. Porque "no sólo
de pan vive el hombre, sino de
toda palabra que procede de la
boca de Dios", dijo el Señor. —¡Pan
y palabra!: Hostia y oración. Si no,
no vivirás vida sobrenatural [11] .

La solemnidad del 15 de agosto nos
trae, a las hijas y a los hijos de Dios
en su Obra, el recuerdo de esa fecha
en 1951, cuando san Josemaría,
movido por una inquietud
sobrenatural que Dios puso en su
alma, acudió a la Santa Casa de
Loreto para consagrar el Opus Dei al
Corazón dulcísimo e inmaculado de
María.

Muchas veces se refirió nuestro
Padre a aquellas circunstancias, en
las que las delicadezas maternales de
Nuestra Señora se hicieron
especialmente presentes.



Rememoraba, entre otras cosas, la
profunda impresión que le causó la
inscripción colocada sobre el altar — 
hic Verbum caro factum est , aquí el
Verbo se hizo carne—, y, a la vez, la
seguridad de ser escuchado por Dios,
que esas palabras dejaron en su
corazón. Lo mencionaba con viveza
años después: aquí, en una casa
construida por la mano de los
hombres, en una pedazo de la
tierra en que vivimos, habitó Dios
(...). Estaba y estoy conmovido: me
gustaría volver a Loreto. Me voy
allí con el deseo, para revivir los
años de la infancia de Jesús, al
repetir y considerar ese Hic
Verbum caro factum est [12] .

Siempre había sido grande su
devoción a la Virgen, pero cabe
pensar que desde entonces
experimentó un fuerte incremento
que no dejaría de desarrollarse hasta
su marcha a la casa del Cielo. Ahora
deseo traer a vuestra consideración



otra manifestación de ese
crecimiento de la piedad filial de
nuestro Fundador a la Virgen, bajo la
guía del Espíritu Santo. Me refiero a
las palabras que escuchó en el fondo
del alma el 23 de agosto de 1971, al
día siguiente de la fiesta del Corazón
Inmaculado de María, que entonces
se celebraba el día 22: adeámus cum
fidúcia ad Thronum glóriæ, ut
misericórdiam consequámur .

Se encontraba nuestro Padre en una
localidad del norte de Italia,
trabajando y descansando. Eran años
en los que su oración por la Iglesia,
por el Papa, por la Obra, por todas las
almas, se elevaba con especial
intensidad al Cielo. Antes no pedía ,
nos había confiado en abril de 1970. 
Vivía de este modo porque
entendía que era mejor
abandonarse confiadamente en
Dios. Esto, en aquellos primeros
momentos era bueno, porque así
se veía que era todo de Él. Ahora



pienso, sin embargo, que debo
pedir, y comprendo mejor toda la
fuerza de esas palabras del Señor:
pedid y se os dará; buscad y
hallaréis; llamad y se os abrirá ( Mt
7, 7). Estoy persuadido de que hay
que rezar mucho, y quiero poner
mi oración en las manos mil veces
benditas de la Virgen [13] .

Pocas semanas después, el 6 de
agosto de 1970, el Señor le confirmó
en ese pensamiento, urgiéndole a
una plegaria incesante: Clama, ne
cesses! , resonó en el alma de san
Josemaría, como eco de unas
palabras del profeta Isaías [14] . Y
tras esa locución divina dio comienzo
a una serie de visitas a diversos
santuarios marianos de Europa y de
América. Como os acabo de escribir,
el 23 de agosto de 1971 recibió la
confirmación de que, para que su
oración fuera escuchada, era y es
preciso acudir a María.



Ese mismo día, abriendo su alma con
don Álvaro y conmigo, como hacía
siempre, nos comentó: esta
mañana, mientras desayunaba, el
Señor me ha puesto en la cabeza
estas palabras. Son como una
respuesta a ese clamor colectivo
que ayer, fiesta del Corazón
Inmaculado de María, habrá
subido al Cielo, porque todos
habrán rezado mucho. Hemos de
pedir, acogiéndonos a la
Misericordia del Señor, ¡no
podemos pedir por justicia! Si
pudiéramos vislumbrar la Justicia
de Dios, nos quedaríamos
aplanados, sin poder levantar la
cabeza: ¡tal es su infinita
perfección! Debemos acudir a su
Misericordia, a su Amor. El pobre
corazón del hombre enseguida
pide como si tuviese un derecho, ¡y
no tenemos derecho a nada!, pero
podemos llenarnos de su
confianza con la intercesión de
María, porque la Misericordia



suya es tan infinita, que no puede
dejar de escuchar a sus hijos, si
acuden además a través de su
Madre [15] .

Os he transcrito estas confidencias de
nuestro Padre con el deseo de que las
hagamos muy nuestras. Os hablo
mucho de oración —lo habréis
notado— porque es el modo seguro
de conseguir todas las gracias que
necesitan la Iglesia, el Papa, la Obra,
las almas, cada una y cada uno de
nosotros. Esforcémonos mañana y
tarde, no sólo en hacer lo mejor
posible los tiempos de meditación,
sino en la oración de petición por
tantas intenciones: con fe, con
humildad, con perseverancia; con
paz y alegría continuas, pues somos
hijos de Dios e hijos de Santa María y
nos llamaremos siempre vencedores.

El pasado día 11 he podido ir a
Fátima, a la capelinha , con todas y
con todos. Hemos rezado muy unidos



a vuestras intenciones, pidiendo por
la Iglesia, por el Papa y sus
colaboradores, por la Obra, por toda
la humanidad; y ha sido fácil pensar
en las veces que nuestro Padre fue —
como decía— a ese "refugio", para
acompañar a cada una de sus hijas y
a cada uno de sus hijos de entonces y
de los tiempos futuros: ¡qué bien se
está con la Virgen!

Muchas tareas tengo entre manos,
también en estos días de agosto:
ayudadme a sacar adelante, con
vuestra unión constante, mis
ocupaciones. Os sugiero que releáis y
meditéis lo que nuestro Padre
escribió a propósito de su alzar la
Hostia Santa en la Misa, el 7 de
agosto de 1931 [16] , porque, entre
esos hombres y esas mujeres que han
de poner a Cristo en la cumbre de
todas las actividades humanas, estás
tú, hija mía, hijo mío: mira despacio
cómo lo cumples.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de agosto de 2012.

[1] Liturgia de las Horas, Solemnidad
de la Asunción de Nuestra Señora, 
Himno de las Primeras Vísperas .

[2] Misal Romano, Solemnidad de la
Asunción de Nuestra Señora, Primera
lectura ( Ap 11, 19-12, 1).

[3] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2011.

[4] Hb 9, 4.

[5] San Josemaría, Camino , n. 496.

[6] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2011.



[7] San Josemaría, Manuscrito
autógrafo, abril de 1934.

[8] San Josemaría, Forja , n. 422.

[9] San Josemaría, Notas de una
meditación predicada en 1945.

[10] Cfr. Jn 6, 26-59.

[11] San Josemaría, Camino , n. 87.

[12] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , nn. 12-13.

[13] San Josemaría, Notas de una
romería a Fátima, 14-IV-1970.

[14] Cfr. Is 58, 1 (Vg).

[15] Cit . en Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría, p. 185.

[16] Cfr. San Josemaría, Apuntes
íntimos, 7-VIII-1931, n. 217 (vid. A.
Vázquez de Prada, "El Fundador del
Opus Dei", vol. I, pp. 380-381).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/carta-del-
prelado-agosto-2012-2/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-agosto-2012-2/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-agosto-2012-2/
https://opusdei.org/es-gt/article/carta-del-prelado-agosto-2012-2/

	Carta del Prelado (agosto 2012)

