
opusdei.org

«La aurora del Día
del Sol». La
exposición
eucarística y la
antífona mariana

La bendición con el Santísimo y
la antífona mariana de los
sábados nos preparan para la
celebración dominical y unen
nuestros dos grandes amores,
Cristo y María, en un momento
de la semana.

28/05/2024



El día que se llama Día del Sol tiene
lugar la reunión en un mismo sitio de
todos los que habitan en la ciudad o
en el campo [1]. San Justino inicia de
este modo su descripción de la
liturgia eucarística de los primeros
cristianos, poco más de un siglo
después de la muerte de Cristo.
Desde la resurrección del Señor en el
«Día del Sol», los cristianos no han
dejado de celebrar juntos la fracción
del pan el primer día de la semana,
que pronto rebautizaron como Dies
Domini o Dominicus: el Día del Señor.

Dentro del tesoro de piedad cristiana
que se vive en la Obra, existen dos
prácticas que tienen en común su
carácter de preparación para el Día
del Señor, porque son características
del sábado y constituyen como un
prólogo de la celebración dominical:
la exposición eucarística y el canto o
rezo de una antífona mariana.
Usando una imagen, podríamos decir
que son el primer resplandor –en el



fondo del horizonte– del día que nos
trae al Sol que nace de lo alto (cfr. Lc
1,78) y que comenzará a brillar en
unas horas. Son, por tanto, como la
aurora del Día del Sol.

Además, estas prácticas unen
nuestros dos grandes amores, Cristo
y María, en un momento de la
semana. «Procura dar gracias a Jesús
en la Eucaristía, cantando loores a
Nuestra Señora, a la Virgen pura, la
sin mancilla, la que trajo al mundo al
Señor. –Y, con audacia de niño,
atrévete a decir a Jesús: mi lindo
Amor, ¡bendita sea la Madre que te
trajo al mundo! De seguro que le
agradas, y pondrá en tu alma más
amor aún» [2].

Comer con la vista

El origen histórico de la exposición y
bendición eucarísticas se encuentra
en el desarrollo de la espiritualidad y
de la teología sobre la Eucaristía que
tuvo lugar en la Edad Media. Las



enseñanzas de la Iglesia que
respondían y refutaban a quienes
negaban la presencia real de Cristo
en la Eucaristía, así como el milagro
de Bolsena (1263) –que dio origen a
la fiesta del Corpus Christi–,
suscitaron un gran movimiento de
devoción en el pueblo cristiano. El
florecimiento de las procesiones
eucarísticas, el gesto de la
genuflexión ante las sagradas
especies, su elevación durante la
consagración de la Misa y la mayor
importancia que adquirió el sagrario
en los templos son algunas
manifestaciones de la progresiva
reverencia al Santísimo Sacramento
que el Espíritu Santo suscitaba en la
Iglesia.

Crecía en los fieles un deseo ardiente
de contemplar la Hostia Santa para 
nutrirse espiritualmente de ella: era
la llamada manducatio per visum
(comer con la vista). De todos modos,
surgía un problema: esta visión se



limitaba al tiempo de su elevación
durante el canon de la Misa. Por eso,
algunas diócesis de Alemania
comenzaron a difundir en el siglo
XIV la costumbre de mantener
expuesto el Santísimo Sacramento
durante períodos de tiempo más
largos, en momentos distintos a la
celebración Eucarística. La
exposición era animada con cantos
tomados de la liturgia de las horas y
de la Misa de la fiesta del Corpus
Christi, cuyos textos fueron
compuestos por santo Tomás de
Aquino: Pange lingua, O salutaris
Hostia, Tantum ergo, Ecce panis
angelorum…

El culto eucarístico fuera de la Misa
continuó difundiéndose en los siglos
posteriores, especialmente después
del Concilio de Trento (1545-1563).
La reforma de la liturgia que siguió
al Concilio Vaticano II ha querido
continuar fomentando esta práctica,
subrayando su íntima conexión con



la santa Misa: «Los fieles, cuando
veneran a Cristo presente en el
Sacramento, recuerden que esta
presencia proviene del Sacrificio y
tiende a la comunión sacramental y
espiritual» [3]. La exposición y
bendición eucarísticas constituyen,
en otro espacio del día, la
continuidad natural de la celebración
de la Misa: de ella nacen y hacia ella
conducen. La adoración nos ayuda a
ser «almas de Eucaristía», pendientes
de él de la mañana a la noche y de la
noche a la mañana: «Aprendemos
entonces a agradecer al Señor esa
otra delicadeza suya: que no haya
querido limitar su presencia al
momento del sacrificio del altar, sino
que haya decidido permanecer en la
Hostia Santa que se reserva en el
tabernáculo, en el sagrario» [4].

Un corazón que rompe a cantar

La tradición de venerar
especialmente a la santísima Virgen



en la víspera del domingo es
antiquísima en la Iglesia. Quizá su
antecedente remoto sea la reunión
de los discípulos en torno a María el
Sábado Santo; mientras la oscuridad
y la incerteza reinaban en sus
corazones, ella, modelo de discípula
y de creyente, constituyó como la 
continuidad de la presencia de su
Hijo en el mundo. Un autor medieval,
Cesáreo de Heisterbach (+ 1240), lo
explicaba de este modo: «Solo María
mantuvo la fe en la resurrección de
su hijo, dentro de la desesperanza
general del Sábado Santo, cuando
Cristo yacía muerto en el sepulcro.
La devoción mariana del sábado se
comprende a partir del domingo, el
día conmemorativo de la
resurrección» [5].

Junto al Día del Señor, desde tiempos
antiguos se observó también en
algunas regiones una cierta
veneración, con diversos acentos,
hacia el sábado, en cuanto



prolegómeno o hermano del domingo.
La costumbre de celebrar la Misa de
Santa María los sábados se remonta
en cambio a Alcuino de York (+ 804),
teólogo y consejero de Carlomagno,
que compuso una serie de Misas para
los días de la semana, que se
celebraban cuando no se
conmemoraban memorias de santos.
Además, no mucho después, se
difundió ampliamente la costumbre
de rezar el pequeño oficio de Santa
María en sábado de la liturgia de las
horas.

Durante el siglo XIII surgió en Italia
una devoción vespertina conocida
como la laude, que consistía en una
celebración con cantos al final del
día o de la semana, entre los que no
podía faltar uno dedicado a santa
María, sobre todo la salve regina.
Posteriormente, se difundió el
realizar la laude en presencia de
Cristo sacramentado, conservado en
la píxide o visible en el ostensorio. Al



final, el pueblo era bendecido con la
Eucaristía y despedido. De este
modo, aunque la tradición de
venerar la presencia permanente de
Jesús y la de honrar a la Virgen
María especialmente el sábado
surgieron en la Iglesia de modo
independiente, ambas confluyeron
felizmente al final de la Edad Media.
Se originó así una tradición litúrgica
y devocional que ha continuado a lo
largo de los siglos.

A san Josemaría le gustaba
considerar que, cuando el corazón se
desborda de amor, prorrumpe en
canto. Muchas veces nos mostró
cómo rezar con canciones humanas a
lo divino. De hecho, a santa María le
dedicó con frecuencia sus serenatas
de amor: «Canta ante la Virgen
Inmaculada, recordándole: Dios te
salve, María, hija de Dios Padre: Dios
te salve, María, Madre de Dios Hijo:
Dios te salve, María, Esposa de Dios
Espíritu Santo… ¡Más que tú, solo



Dios!» [6]. En toda su historia la Iglesia
no ha dejado de cantar loas a la
Virgen María, confirmando aquello
que ella misma anunció en el
magníficat: «Desde ahora me
llamarán bienaventurada todas las
generaciones» (Lc 1,48).

Desde los comienzos de la Obra

San Josemaría quiso que los sábados
fueran días para manifestar
especialmente nuestro amor a la
Señora, de diversos modos: a través
de alguna mortificación más y del
canto o rezo de una antífona
mariana, especialmente la salve
regina y el regina coeli en Pascua.
Además, desde los primeros pasos de
la Obra, en los centros de san Rafael
tenía lugar este día una colecta con la
que se compraban flores para
adornar su imagen en el oratorio y
para asistir a los pobres de la Virgen,
obra de caridad que el fundador del



Opus Dei vio ejercitar con frecuencia
a su padre.

En un punto de Forja, san Josemaría
explica algunos motivos por los que
quiso que en la Obra se vivieran
estos detalles de cariño con la Virgen
María: «Dos razones hay, entre otras,
se decía aquel amigo, para que
desagravie a mi Madre Inmaculada
todos los sábados y vísperas de sus
fiestas.

–La segunda es que los domingos y
las fiestas de la Virgen (que suelen
ser fiestas de pueblos), en vez de
dedicarlos las gentes a la oración, los
dedican –basta abrir los ojos y ver– a
ofender con pecados públicos y
crímenes escandalosos a Nuestro
Jesús.

La primera: que los que queremos
ser buenos hijos no vivimos, quizá
empujados por satanás, con la
atención debida esos días dedicados
al Señor y a su Madre.



–Ya te das cuenta de que, por
desgracia, siguen muy de actualidad
esas razones, para que también
nosotros desagraviemos» [7].

En las primeras décadas del siglo XX
en España era frecuente en iglesias y
oratorios la práctica de la sabatina,
que consistía en recitar algunas
oraciones y cantos a la Virgen, como
el santo rosario y la salve, y podía
incluir alguna breve plática. San
Josemaría participó en ellas con su
familia en Barbastro y en el
seminario en Zaragoza. Tenemos
noticia además de que, al igual que
muchos otros sacerdotes del
momento, celebraba con frecuencia
la bendición eucarística como parte
de su ministerio en Madrid, también
con aquellos primeros que se
acercaban a las actividades de la
Obra: en el Patronato de Enfermos,
en las clases de formación cristiana
en el asilo Porta Coeli, en los retiros
mensuales en la iglesia de los



redentoristas o en la academia-
residencia DYA los sábados y en
algunos retiros y solemnidades. El
primer círculo de san Rafael que dio
nuestro fundador a tres estudiantes
concluyó con la exposición
eucarística: era el sábado 21 de enero
de 1933. Al dar la bendición, san
Josemaría entrevió proyectada en el
tiempo la fecundidad que a lo largo
de los siglos iba a tener esa labor con
gente joven: «Tomé al Señor
sacramentado en la custodia, lo alcé,
bendije a aquellos tres..., y yo veía
trescientos, trescientos mil, treinta
millones, tres mil millones... (…) Y me
he quedado corto, porque es una
realidad a la vuelta de casi medio
siglo. Me he quedado corto, porque el
Señor ha sido mucho más generoso» 
[8].

Como parte de la historia del Opus
Dei, en diciembre de 1931 san
Josemaría resolvió que se cantara la
salve a la Virgen los sábados en los



centros. En cuanto a la bendición
eucarística de ese día, parece que se
fue consolidando de modo
progresivo en la vida de familia,
uniéndose habitualmente al canto de
la antífona mariana.

En la Obra, además, la bendición
eucarística se puede entender
también en el contexto de la
prolongación que san Josemaría
deseaba que tuviera la santa Misa a
lo largo del día, con distintas
manifestaciones de piedad [9], con el
fin de santificar la vida diaria en y a
través de la gracia de la Misa y de la
Comunión. Por tanto, estando
metidos en los afanes del día a día –
en los que el Señor nos llama–, esa 
continuidad de la Misa se puede
favorecer de varios modos, tanto si
participamos o no en una bendición
eucarística: con una visita al
Santísimo, con jaculatorias, con la
comunión espiritual, etc. Se
comprende que la práctica de piedad



de la bendición eucarística –aunque
no forme parte de las costumbres del
espíritu del Opus Dei– haya surgido
con naturalidad, por deseo de san
Josemaría, en los centros y
actividades de la Obra en días
señalados como son las solemnidades
o algunas fiestas litúrgicas, en
celebraciones de familia, en
momentos en los que buscamos
renovar nuestra vida espiritual junto
al Señor con sosiego –como en un día
de retiro espiritual– y cada semana
los sábados, una jornada
habitualmente un poco más
distendida y que nos prepara para el
día eucarístico por excelencia: el
domingo.

En el horizonte del alma

La participación en familia en la
Eucaristía dominical nos permite
experimentar la cercanía de Dios en
nuestras vidas, gracias a la escucha
de la palabra de Dios, la homilía, la



Comunión y el encuentro con la
comunidad cristiana. El canto o rezo
de la antífona mariana y también, si
lo permiten nuestras circunstancias,
la participación en la exposición
eucarística de los sábados, pueden
convertirse en modos de preparar
nuestra alma para ese momento
central de la semana y para
aumentar nuestro amor a Jesús
sacramentado. Podríamos decir que
ambas prácticas constituyen
ejercicios para avivar concretamente
el deseo de recibir al Señor. «El deseo
se renueva solo si recuperamos el
gusto de la adoración. El deseo lleva
a la adoración y la adoración
renueva el deseo. Porque el deseo de
Dios solo crece estando frente a él.
Porque solo Jesús sana los deseos.
¿De qué? Los sana de la dictadura de
las necesidades. El corazón, en
efecto, se enferma cuando los deseos
solo coinciden con las necesidades.
Dios, en cambio, eleva los deseos y
los purifica, los sana, curándolos del



egoísmo y abriéndonos al amor por
él y por los hermanos» [10]. El culto
eucarístico fuera de la Misa educa el
alma a anhelar ardientemente la
Comunión sacramental y espiritual:
la adoración tiende a la unión. La
antífona mariana nos hace crecer en
amor a María, cuya misión es
siempre conducirnos a Jesús.

Para evitar que ambas prácticas, a
fuerza de repetirlas semana tras
semana, se conviertan en rutinarias –
la rutina es el «sepulcro de la
verdadera piedad» [11]–, puede ser de
ayuda la meditación pausada de los
textos que se cantan o se rezan cada
sábado: los himnos eucarísticos, las
lecturas bíblicas, las oraciones y
letanías y las antífonas marianas. En
este sentido, durante el tiempo de
silencio de la exposición entramos en
diálogo interior con Cristo y
paladeamos lo que se ha cantado o
leído. No se trata solo de una simple
pausa, sino de un recogimiento que



nos permite centrarnos en lo
verdaderamente importante en
nuestra vida, para después
transmitirlo a los demás. «Al hablar
de la grandeza de Dios, nuestro
lenguaje resulta siempre inadecuado
y así se abre el espacio para la
contemplación silenciosa. De esta
contemplación nace con toda su
fuerza interior la urgencia de la
misión, la necesidad imperiosa de
“comunicar aquello que hemos visto
y oído”, para que todos estemos en
comunión con Dios (cfr. 1Jn 1,3)» [12].
Al mismo tiempo, la liturgia también
nos invita a mantener esa actitud de
recogimiento en cada Misa, de
manera «que la palabra de Dios
realice efectivamente en los
corazones lo que suena en los oídos» 
[13].

Avivar el deseo de recibir al Señor.
Paladear las palabras que se dirigen
a Dios. Cada uno puede ver el modo
de gustar y participar con más amor



en las celebraciones litúrgicas. Este
esfuerzo repetido, propio de una
persona enamorada, por hacer de
cada una de ellas un momento de
encuentro único con Jesús, puede
abrir horizontes insospechados a
nuestra vida de piedad.

De este modo, la exposición
eucarística y la antífona mariana de
los sábados facilitarán que el
resplandor del Sol, que es Cristo,
brille con especial claridad en
nuestros corazones la víspera del
domingo, llenando el horizonte del
alma con una aurora de amor y
esperanza. Especialmente el canto
mariano, que es un conjunto de
requiebros de afecto, nos encenderá
en devoción a María. «Es una mujer
maravillosa –exclamaba nuestro
Padre en una tertulia–, la criatura
más espléndida que ha podido el
Señor crear, llena de perfecciones.
Que le gusten los piropos no es una



imperfección. De modo que ya sabes:
tú y yo la piropearemos» [14].

[1] San Justino, Apología, n. 67, 3.

[2] Forja, n. 70.

[3] Ritual de la sagrada Comunión y
del culto a la Eucaristía fuera de la
Misa, n. 80.

[4] Es Cristo que pasa, n. 154.

[5] Cfr. A. Heinz, Der Tag, den der Herr
gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, «Theologie
und Glaube» 68 (1978) 40-61, aquí p.
55.

[6] Camino, n. 496.

[7] Forja, n. 434.



[8] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, vol. I, Madrid, 1997, p.
482.

[9] Cfr. Forja, n. 69; Es Cristo que pasa,
n. 154, entre otros textos posibles.

[10] Francisco, Homilía, 6-I-2022.

[11] Camino, n. 551.

[12] Benedicto XVI, Mensaje, 20-V-2012.

[13] Misal Romano, Ordenación de las
lecturas de la Misa, n. 9.

[14] De nuestro Padre, citado en San
Josemaría Escrivá de Balaguer a los
pies de la Virgen de Guadalupe, en
SEDS, número especial, México, 2-
X-1976, Ed. de Revistas S. A.

Fernando López Arias



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/aurora-dia-del-
sol-exposicion-eucaristica-antifona-

mariana-sabado/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/aurora-dia-del-sol-exposicion-eucaristica-antifona-mariana-sabado/
https://opusdei.org/es-gt/article/aurora-dia-del-sol-exposicion-eucaristica-antifona-mariana-sabado/
https://opusdei.org/es-gt/article/aurora-dia-del-sol-exposicion-eucaristica-antifona-mariana-sabado/
https://opusdei.org/es-gt/article/aurora-dia-del-sol-exposicion-eucaristica-antifona-mariana-sabado/

	«La aurora del Día del Sol». La exposición eucarística y la antífona mariana

