
opusdei.org

Amistad (Voz del
diccionario de San
Josemaría Escrivá de
Balaguer)

Voz «Amistad» del Diccionario
de San Josemaría Escrivá de
Balaguer, que aborda la figura y
la predicación del fundador del
Opus Dei desde una doble
perspectiva: una biográfico-
histórica y otra teológico-
espiritual, con el objeto de
facilitar el conocimiento de su
personalidad y de su mensaje.

09/12/2018



La amistad con Dios y la amistad con
los hombres son categorías y
realidades que san Josemaría cultivó
de modo eminente en su vida y que
enseñó a vivir. De acuerdo con la
tradición filosófica y teológica, veía
en la amistad el cauce adecuado para
expresar la apertura hacia los demás.

1. Idea de amistad

Para la cultura clásica, la amistad es
la relación humana por excelencia,
pues en ella se dan las condiciones
para una relación libre y de plena
reciprocidad entre las personas. Por
esta razón, es considerada una
condición sine qua non para la vida
feliz.

Según Aristóteles, la amistad es lo
más necesario para la vida; de modo
que, “el hombre feliz necesita
amigos” (Aristóteles, Ética a
Nicómaco, IX, 1170 b 15-19). Sin
amigos nadie querría vivir, aunque
poseyera los demás bienes, porque la



prosperidad no sirve de nada si se
está privado de la posibilidad de
hacer el bien, la cual se ejercita sobre
la base de la amistad: “es propio del
amigo hacer el bien” (Aristóteles,
Ibidem, IX, 1171 b 14-25). Pero,
además de necesaria, la amistad es
bella; y se alaba a los que aman a sus
amigos, e incluso se equiparan los
hombres buenos a los buenos
amigos. De esto se sigue que la
amistad requiere reciprocidad; sin
algún tipo de reciprocidad, la
amistad es imposible. La
reciprocidad propia de la amistad
perfecta reside en querer. La virtud
del amigo es querer. Por eso piensa
Aristóteles que la amistad va
acompañada de virtudes; sin ellas no
se da verdaderamente.

En los Evangelios, Jesucristo habla de
amistad y manifestaciones de
amistad. Y en esos mismos
Evangelios y en los Hechos de los
Apóstoles encontramos numerosos



ejemplos del amor de amistad con el
que se trataban los primeros
cristianos; los discípulos hablan a sus
amigos de Jesucristo, la predicación
del Evangelio se hace entre los
amigos de los primeros cristianos.

A través de los Padres de la Iglesia,
las enseñanzas sobre la amistad de
pensadores griegos y romanos son
asumidas en la idea cristiana del
hombre y de la sociedad. Pero lo que
constituye una novedad, incluso para
el judaísmo, es la relación de amistad
entre Dios y el hombre, que
Jesucristo encarna en su vida terrena
y de la que hace partícipes a todos los
cristianos.

Los autores clásicos coinciden en
señalar que la nota que distingue la
amistad de otras formas de amor es
una semejanza en la virtud, en las
cualidades de los amigos. Sin duda,
entre Dios y el hombre se da la
mayor desemejanza. ¿Cómo es



posible ese amor de amistad si la
distancia es inconmensurable? La
clave está en las palabras y acciones
de Jesucristo. Dios hecho Hombre,
Dios que ama con corazón humano,
Hombre que manifiesta el infinito
amor de Dios.

En el evangelio de san Juan se
encuentran afirmaciones de
Jesucristo bien explícitas: “A vosotros
os he llamado amigos” (Jn 15, 15), y
refiriéndose a sí mismo: “nadie tiene
más amor que el que da la vida por
sus amigos” (Jn 15, 13). El llanto por
la muerte de su amigo Lázaro, la
tristeza ante la deserción del joven
rico, el diálogo con Judas en el huerto
de los olivos, son sin duda muestras
de la amistad de Jesús, de la
intimidad con sus amigos.

El cristianismo dota a la amistad de
un sentido hasta entonces
desconocido en la cultura tanto judía
como greco-romana: el hombre es



capaz de relacionarse con Dios en
términos de amistad. Por su
naturaleza, el amor de amistad
entraña benevolencia y amor mutuo.
La vida de los santos ofrece un claro
testimonio de la novedad en la
experiencia de fe que lleva consigo
saberse amigo de Dios.

Santo Tomás de Aquino apreciaba
que la amistad tiene algo de divino:
“La caridad es la amistad del hombre
con Dios principalmente, y con los
seres que le pertenecen” (S.Th., II, q.
23, a. 1). En la Mística española se
encuentran magníficos ejemplos de
esa amistad con la persona de Dios-
Hijo. Presentan un modelo de trato
con Dios que, por un lado, sigue
fielmente al único modelo que es
Jesucristo y, por otro, responde a los
anhelos más íntimos del corazón
humano. La literatura mística
desvela facetas del amor que han
traspasado el ámbito de la vivencia



religiosa; sus textos son incluidos en
las antologías poéticas.

Desde la distancia y radical
desemejanza, la amistad entre Dios y
el hombre inspira palabras que,
jugando con la contradicción y la
paradoja, logran apresar lo inefable
de la unión amorosa mejor que los
grandes poemas de amor.

En esta tradición netamente cristiana
–mantenida sobre todo por la
experiencia de los místicos– se sitúa
la comprensión y vivencia de la
amistad de san Josemaría. Al
comentar los Evangelios, descubre a
Jesús, modelo de amigo y ejemplo de
amistad sincera. La amistad –junto
con la filiación– son las relaciones
que enmarcan la apertura personal
del cristiano, no sólo hacia las demás
personas, sino principalmente hacia
Dios.

Mons. Álvaro del Portillo afirma en
la Presentación de Amigos de Dios:



“Hijos de Dios, Amigos de Dios: ésa es
la verdad que Mons. Escrivá de
Balaguer quiso grabar a fuego en los
que le trataban (…). Filiación y
amistad son dos realidades
inseparables para los que aman a
Dios”. San Josemaría procuraba
mover a las almas para que no
pensaran “en la amistad divina
exclusivamente como un recurso
extremo” (AD, 247). La meta de la
vida cristiana, afirma, es “la unión de
amistad con Dios” (S, 665).

2. La amistad entre Dios y el
hombre

Para san Josemaría, consciente de
que todo el amor procede de Dios,
pues Él nos amó primero (cfr. 1 Jn 4,
19), la amistad del hombre con Dios
no es sino respuesta a la iniciativa de
Dios, a la primera amistad que es la
de Dios con el hombre. Como afirma
Benedicto XVI, amar a Dios “ya no es
sólo un «mandamiento», sino la



respuesta al don del amor, con el
cual viene a nuestro
encuentro” (DCe, 1).

Pero Dios no impone su amor; queda
en manos de cada hombre, de su
libertad, la respuesta a esa iniciativa
de amistad divina: “…en su voluntad
está resolverse a vivir como amigo o
como enemigo. Así empieza el
camino” (AD, 36). Es ante todo un
camino interior, en el que el hombre
se encuentra a sí mismo al responder
amorosamente a Dios: “El amor de
Dios por nosotros es una cuestión
fundamental para la vida y plantea
preguntas decisivas sobre quién es
Dios y quiénes somos nosotros” (DCe,
2). Para san Josemaría esta verdad
simplifica la vida del cristiano: “El
principal requisito que se nos pide –
bien conforme a nuestra naturaleza–
consiste en amar (…) sin reservarnos
nada. En esto consiste la
santidad” (AD, 6).



Sin libertad no podemos amar, pero
“sólo cuando se ama se llega a la
libertad más plena” (AD, 38).
Libertad y amor se reclaman
mutuamente, es decir, la amistad
entre Dios y el hombre presupone la
condición humana libre. Por eso, si al
amor de Dios sólo se puede
responder con amor, san Josemaría
no ve contradicción alguna entre
libertad y respuesta incondicional a
Dios. Libertad y amor se fecundan
entre sí: “la libertad sólo puede
entregarse por amor” y “la libertad
renueva el amor” (AD, 31). Puede
decirse que san Josemaría lo fía todo
en la libertad, pues sólo la libertad –
no las cualidades personales– nos
hace capaces de la amistad con Dios.
Si, como hemos visto, sin virtudes no
es posible la amistad entre los seres
humanos, de modo que quien aspira
a entablar una amistad debe crecer
en las virtudes para merecerla, en la
relación con Dios las cosas son a la
inversa: Dios ofrece su amistad y si el



hombre, abriendo su corazón, la
acoge, se da en él un proceso de
crecimiento progresivo en la virtud.

También aquí san Josemaría ve en
Jesucristo el modelo a seguir. “Nunca
podremos entender esa libertad de
Jesucristo, inmensa –infinita– como
su amor” (AD, 26). Cristo “se entrega
a la muerte con la plena libertad del
amor” (VC, X Estación). En el
cristiano que sigue sus pasos, la
amistad con Dios implica una
creciente identificación con la
voluntad divina. Jugando con la
paradoja, san Josemaría afirma que
“nada hay mejor que saberse, por
Amor, esclavos de Dios. Porque en
ese momento perdemos la situación
de esclavos, para convertirnos en
amigos, en hijos” (AD, 35).

Para san Josemaría la amistad es
camino, el único camino hacia Dios.
Si buscamos a Jesús, “participaremos
en la dicha de la divina amistad” (AD,



300). Y esto constituye el auténtico
motivo de la vida cristiana: “No
comprendo cómo se puede vivir
cristianamente sin sentir la
necesidad de una amistad constante
con Jesús en la Palabra y en el Pan,
en la oración y en la Eucaristía” (ECP,
154).

Los Evangelios nos presentan a Jesús,
Verbo encarnado, Hijo de Dios hecho
Hombre, manteniendo una relación
de amistad con los Apóstoles, con
discípulos como Lázaro, Marta y
María, a los que se refiere
claramente como amigos. Este es un
tema muy frecuente de la
predicación de san Josemaría, la cual
desglosa las diversas maneras en las
que Jesucristo nos dio ejemplo de su
amistad. Cuando presenta la
Humanidad de Jesucristo, entre otras
características, menciona la amistad:
“el Verbo de Dios (…) ha trabajado
con sus manos, ha conocido la
amistad y la obediencia, ha



experimentado el dolor” (ECP, 112).
Recuerda que “es Amigo, el Amigo: 
vos autem dixi amicos (Jn 15, 15),
dice. Nos llama amigos y Él fue quien
dio el primer paso; nos amó primero.
Sin embargo, no impone su cariño: lo
ofrece. Lo muestra con el signo más
claro de la amistad: nadie tiene amor
más grande que el que entrega su
vida por sus amigos (Jn 15, 13). Era
amigo de Lázaro y lloró por él,
cuando lo vio muerto: y lo resucitó.
Si nos ve fríos, desganados, quizá con
la rigidez de una vida interior que se
extingue, su llanto será para nosotros
vida: Yo te lo mando, amigo mío,
levántate y anda (cfr. Jn 11, 43; Lc 5,
24), sal fuera de esa vida estrecha,
que no es vida” (ECP, 93).

San Josemaría se conmueve ante el
amor de amistad de Jesús. Se refiere
a la Eucaristía como la muestra de su
infinito amor, el signo más claro de
su amistad (cfr. ECP, 83). Conocedor
de la pobre respuesta que puede dar



el cristiano a la prueba de amistad de
Jesucristo que supone la Eucaristía,
le llama, desvelando las mociones de
su propio corazón, “el gran Solitario”.

Del Sagrario dice que es Betania: “Es
verdad que a nuestro Sagrario le
llamo siempre Betania... –Hazte
amigo de los amigos del Maestro:
Lázaro, Marta, María. –Y después ya
no me preguntarás por qué llamo
Betania a nuestro Sagrario” (C, 322).
La firmeza con la que san Josemaría
afirma: “¡No hay más amor que el
Amor!” (C, 417) tiene como
consecuencia que el empeño por
corresponder al amor de amistad de
Dios manifestado en Jesucristo
requiera un trato íntimo, confiado,
que describe con imágenes claras: “el
Señor no será para nosotros Juez,
sino amigo” (ECP, 187). Se refiere a
Dios como “el Amigo” (C, 422; ECP,
93); también le llama “mi Amigo” (F,
913), “el gran Amigo” (C, 88), “un
Amigo grande y bueno del niño



sencillo” (F, 346). Invita a tratar a
Jesucristo en la oración, “como se
confía en un hermano, en un amigo,
en un padre” (AD, 245; cfr. ECP, 116),
y así “hasta que se convierta en tu
Amigo, en tu Confidente, en tu
Guía” (S, 680). Un amigo al que se le
da todo: “Un amigo es un tesoro. –
Pues... ¡un Amigo!..., que donde está
tu tesoro allí está tu corazón” (C,
421).

Si la vida cristiana se entiende como
un trato de amistad con Dios, no
sorprende que para crecer en el trato
con el Espíritu Santo san Josemaría
hable de frecuentar la amistad con
Él. “Propósito: «frecuentar», a ser
posible sin interrupción, la amistad y
trato amoroso y dócil con el Espíritu
Santo. –Veni, Sancte Spiritus...! –¡Ven,
Espíritu Santo, a morar en mi
alma!” (F, 514).

La relación de amistad es igualmente
adecuada para tratar a los santos; en



Amigos de Dios, hablando de cómo
hacer oración, propone: “para seguir
las huellas de Jesucristo, cambiad
palabras de amistad con los que le
conocieron de cerca” (AD, 252). Así
mismo, recomienda este tipo de
relación para tratar a los Ángeles
custodios y a las almas del purgatorio
(cfr. AD, 315; C, 571).

3. La amistad entre los hombres

Si Jesucristo se hace Hombre por
amor y quiere la amistad con los
hombres, igualmente los cristianos
deben acercar las almas a Jesucristo,
hacerlo presente a los demás a través
del amor y de la amistad hacia ellos:
“La caridad con el prójimo es una
manifestación del amor a Dios” (AD,
232). Las dos formas de la amistad,
con Dios y con los hombres, reflejan
la doble dimensión del amor,
ascendente y descendente, que san
Josemaría presenta como una
unidad. Como afirma Benedicto XVI,



el hombre “no puede dar únicamente
y siempre, también debe recibir.
Quien quiere dar amor, debe a su vez
recibirlo como don.

Es cierto –como nos dice el Señor–
que el hombre puede convertirse en
fuente de la que manan ríos de agua
viva (cfr. Jn 7, 37-38). No obstante,
para llegar a ser una fuente así, él
mismo ha de beber siempre de
nuevo de la primera y originaria
fuente que es Jesucristo, de cuyo
corazón traspasado brota el amor de
Dios” (DCe, 7).

Precisamente el amor universal de
Dios por los hombres implica un
apostolado igualmente universal:
“universalidad de la caridad
significa, por eso, universalidad del
apostolado” (AD, 230). La certeza de
que todo cristiano por el Bautismo
recibe la condición de hijo de Dios
queda reflejada en una fórmula
renovadora de la misión apostólica



de todo cristiano: “No hay, pues, más
que una raza: la raza de los hijos de
Dios” (ECP, 106). La igualdad ganada
por la condición de hijos de Dios nos
convierte además en hermanos:
“Todos los bautizados –hombres y
mujeres– participan por igual de la
común dignidad, libertad y
responsabilidad de los hijos de Dios.
En la Iglesia existe esa radical unidad
fundamental que enseñaba ya San
Pablo” (CONV, 14).

Esta igualdad singulariza la
comunión de la Iglesia y, como
consecuencia de esto, prepara el
terreno para una forma de vivir su
misión apostólica en la que el punto
de partida es precisamente la igual
dignidad entre los hombres. San
Josemaría la denomina “apostolado
de amistad y confidencia”.

Presenta la amistad de Jesucristo con
los hombres como el modelo del
apostolado del cristiano. Así precisa:



“Cuando te hablo de «apostolado de
amistad», me refiero a amistad
«personal», sacrificada, sincera: de tú
a tú, de corazón a corazón” (S, 191).
Las palabras y acciones de Jesucristo
son el contenido del mensaje
apostólico de los primeros cristianos,
de todo cristiano.

La amistad como modo característico
de relación con los demás sitúa la
caridad en un plano de igualdad, en
el que –como hemos visto– la
reciprocidad es una exigencia
irrenunciable. San Josemaría
distingue claramente el apostolado
de amistad de otras formas de
servicio y trato en las que se acepte
una desigualdad entre el que ofrece y
el que recibe. Si la caridad de un hijo
de Dios no se confunde “con el poco
claro afán de ayudar a los otros para
demostrarnos a nosotros mismos que
somos superiores” (AD, 230), mucho
menos puede suceder esto en el
apostolado de amistad, pues recibe



su especificidad de la realidad
inconfundible en que consiste la
verdadera amistad.

En Jesucristo, la amistad se revela en
su plenitud y esto tiene
consecuencias para la amistad entre
seres humanos. Jesucristo reina
sirviendo, amando, dando la vida por
sus amigos; trae la ley del amor, la
justicia del doble mandamiento que
convierte en primeros a los últimos y
a todos los hombres en hijos de Dios.
El cristiano debe vivir las relaciones
de amistad con esa misma
radicalidad. Apelando a esa forma
superior de justicia, san Josemaría
aconseja: “No tengas enemigos. –Ten
solamente amigos: amigos... de la
derecha –si te hicieron o quisieron
hacerte bien– y... de la izquierda –si
te han perjudicado o intentaron
perjudicarte” (C, 838). El cristianismo
da un sentido pleno a esa inclinación
a “hacer el bien”, propia de la
amistad. “Con tu amistad y con tu



doctrina –me corrijo: con la caridad y
con el mensaje de Cristo–, moverás a
muchos no católicos a colaborar en
serio, para hacer el bien a todos los
hombres” (S, 753).

San Josemaría entiende que la
amistad es la urdimbre en la que
arraiga un orden social justo. Sólo
esa relación deja espacio a la
verdadera justicia: “En un cristiano,
en un hijo de Dios, amistad y caridad
forman una sola cosa” (F, 565).
Porque la caridad cristiana, que
eleva la amistad, recoge las
características que le son propias.

Las exigencias de la justicia no son
menores entre los amigos, sino que la
virtud de la amistad es ya el ejercicio
de una forma de justicia más plena
que la presente en cualquier otra
forma de sociedad humana. Se trata
de una justicia que reconoce y
aprecia al otro no solo por las
cualidades y a pesar de sus defectos,



sino que exige querer a los demás
con sus defectos (cfr. F, 954). La
armonía y el entendimiento que se
dan entre los amigos crean un
espacio de justicia, de comprensión y
ayuda mutua, en el que no se
requiere propiamente otra ley que la
del amor. Esta clase superior de
justicia es la que inaugura Jesucristo
con todos sus discípulos, es la que
debe regir entre los cristianos y en
toda verdadera amistad humana. “Te
consideras amigo porque no dices
una palabra mala. –Es verdad; pero
tampoco veo una obra buena de
ejemplo, de servicio... –Esos son los
peores amigos” (S, 740).

San Josemaría predica la
santificación del mundo desde las
mismas entrañas de la sociedad civil.
Sabe bien que una sociedad se forja,
entre otras, mediante las relaciones
de amistad. Es una experiencia
universal que la amistad es capaz de



disolver el escepticismo más radical
sobre la verdad y la justicia.

Para san Josemaría la amistad
sincera y leal es capaz de superar
todos los obstáculos, todas las
dificultades que impiden una
convivencia justa y, sobre todo,
mantienen al hombre alejado de
Dios; donde hay amistad sincera, hay
alegría, amor, entrega, fidelidad (cfr.
S, 733, 746; ECP, 49).

Siendo una relación natural, anima a
llevar una vida de amistad
precisamente por su importancia en
la construcción de una sociedad más
digna y humana. Por su centralidad
constituye el verdadero foco de todas
las relaciones humanas. “Para que
este mundo nuestro vaya por un
cauce cristiano –el único que merece
la pena–, hemos de vivir una leal
amistad con los hombres, basada en
una previa leal amistad con Dios” (F,
943). Porque para el cristiano



corriente, es en la vida social donde
se despliegan las virtudes humanas y
cristianas. A esa unidad vital se
refiere san Josemaría cuando afirma
que “viviendo la caridad –el Amor–
se viven todas las virtudes humanas
y sobrenaturales del cristiano, que
forman una unidad y que no se
pueden reducir a enumeraciones
exhaustivas.

La caridad exige que se viva la
justicia, la solidaridad, la
responsabilidad familiar y social, la
pobreza, la alegría, la castidad, la
amistad...”. Y concluye: “se ve en
seguida que la práctica de estas
virtudes lleva al apostolado. Es más:
es ya apostolado” (CONV, 62).

Para san Josemaría ningún aspecto
de la existencia humana –por muy
insignificante que parezca– es
indiferente en el camino hacia el
encuentro con Dios. La amistad no
puede quedar al margen de la lucha



por la santidad; la amistad cristiana
es una relación basada en la virtud y
acompañada de virtudes. Del mismo
modo que san Josemaría enseñaba
que las virtudes humanas son la base
de las virtudes cristianas, que sólo
podemos amar a Dios con el mismo
corazón con el que amamos a los
seres humanos y las cosas buenas de
este mundo, presenta la amistad
como una pieza clave en la
formación humana y en la práctica
ascética del cristiano: es una manera
de vivir y de relacionarse en la que
se puede y se debe crecer. Entre los
consejos que da para mejorar en la
vida cristiana aparecen junto a los
tradicionalmente considerados en la
ascética otros que directamente
apuntan a la amistad. “No resulta
compatible amar a Dios con
perfección, y dejarse dominar por el
egoísmo –o por la apatía– en el trato
con el prójimo” (S, 745).



La amistad verdadera supone
también un esfuerzo cordial por
comprender, por ayudar y servir al
amigo (cfr. S, 730, 731, 740, 746).
Siguiendo el modelo del Amigo, como
Él, recuerda que ser amigo implica
“dar gustosamente su vida los unos
por los otros, en la hora heroica y en
la convivencia corriente” (S, 750).

Cuando enumera las virtudes sobre
las que se apoya la vida espiritual,
entre la pobreza, la alegría y la
castidad, sitúa también la amistad
(cfr. CONV, 62). Los verbos con los
que se refiere a esa promoción
continua de la amistad denotan el
particular peso que le otorga en la
existencia plena del cristiano:
cultivar, cuidar, sembrar (cfr. ECP,
36). La amistad debe ser leal, sincera
(cfr. F, 454; S, 747; ECP, 149). Como
conducta libre del hombre la amistad
está abierta a su crecimiento, pero
también a su perversión por la
deslealtad, la falta de fortaleza, etc.



(cfr. C, 160). Tanto la amistad con
Dios como con los hombres puede
perderse y malograrse (cfr. F, 043).

San Josemaría menciona virtudes
que son también dimensiones de la
amistad. Por lo que se manifiesta esa
acción unitiva del entero ser humano
que el amor, la amistad, realiza. Esto
se da de modo pleno en la amistad
con Dios, que configura la existencia
del cristiano con unidad de vida.

Lourdes Flamarique

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/amistad-voz-
diccionario-san-josemaria-escriva-

balaguer/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-gt/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-gt/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-gt/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/

	Amistad (Voz del diccionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer)

