
opusdei.org

«La no violencia: un
estilo de política
para la paz»

Mensaje del Papa Francisco
para la 50 Jornada Mundial de
la Paz (1 de enero de 2017).

01/01/2017

1. Al comienzo de este nuevo año
formulo mis más sinceros deseos de
paz para los pueblos y para las
naciones del mundo, para los Jefes de
Estado y de Gobierno, así como para
los responsables de las comunidades
religiosas y de los diversos sectores



de la sociedad civil. Deseo la paz a
cada hombre, mujer, niño y niña, a la
vez que rezo para que la imagen y
semejanza de Dios en cada persona
nos permita reconocernos unos a
otros como dones sagrados dotados
de una inmensa dignidad.
Especialmente en las situaciones de
conflicto, respetemos su «dignidad
más profunda»[1] y hagamos de la no
violencia activa nuestro estilo de
vida.

Este es el Mensaje para la 50 Jornada
Mundial de la Paz. En el primero, el
beato Papa Pablo VI se dirigió, no
sólo a los católicos sino a todos los
pueblos, con palabras inequívocas:
«Ha aparecido finalmente con mucha
claridad que la paz es la línea única y
verdadera del progreso humano (no
las tensiones de nacionalismos
ambiciosos, ni las conquistas
violentas, ni las represiones
portadoras de un falso orden civil)».
Advirtió del «peligro de creer que las

https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/paolo-vi.html


controversias internacionales no se
pueden resolver por los caminos de
la razón, es decir de las
negociaciones fundadas en el
derecho, la justicia, la equidad, sino
sólo por los de las fuerzas espantosas
y mortíferas». Por el contrario,
citando Pacem in terris de su
predecesor san Juan XXIII, exaltaba
«el sentido y el amor de la paz
fundada sobre la verdad, sobre la
justicia, sobre la libertad, sobre el
amor»[2]. Impresiona la actualidad
de estas palabras, que hoy son
igualmente importantes y urgentes
como hace cincuenta años.

En esta ocasión deseo reflexionar
sobre la no violencia como un estilo
de política para la paz, y pido a Dios
que se conformen a la no violencia
nuestros sentimientos y valores
personales más profundos. Que la
caridad y la no violencia guíen el
modo de tratarnos en las relaciones
interpersonales, sociales e

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-xxiii.html


internacionales. Cuando las víctimas
de la violencia vencen la tentación de
la venganza, se convierten en los
protagonistas más creíbles en los
procesos no violentos de
construcción de la paz. Que la no
violencia se trasforme, desde el nivel
local y cotidiano hasta el orden
mundial, en el estilo característico de
nuestras decisiones, de nuestras
relaciones, de nuestras acciones y de
la política en todas sus formas.

Un mundo fragmentado

2. El siglo pasado fue devastado por
dos horribles guerras mundiales,
conoció la amenaza de la guerra
nuclear y un gran número de nuevos
conflictos, pero hoy
lamentablemente estamos ante una
terrible guerra mundial por partes.
No es fácil saber si el mundo
actualmente es más o menos violento
de lo que fue en el pasado, ni si los
modernos medios de comunicación y



la movilidad que caracteriza nuestra
época nos hace más conscientes de la
violencia o más habituados a ella.

En cualquier caso, esta violencia que
se comete «por partes», en modos y
niveles diversos, provoca un enorme
sufrimiento que conocemos bien:
guerras en diferentes países y
continentes; terrorismo,
criminalidad y ataques armados
impredecibles; abusos contra los
emigrantes y las víctimas de la trata;
devastación del medio ambiente.
¿Con qué fin? La violencia, ¿permite
alcanzar objetivos de valor
duradero? Todo lo que obtiene, ¿no
se reduce a desencadenar represalias
y espirales de conflicto letales que
benefician sólo a algunos «señores de
la guerra»?

La violencia no es la solución para
nuestro mundo fragmentado.
Responder con violencia a la
violencia lleva, en el mejor de los



casos, a la emigración forzada y a un
enorme sufrimiento, ya que las
grandes cantidades de recursos que
se destinan a fines militares son
sustraídas de las necesidades
cotidianas de los jóvenes, de las
familias en dificultad, de los
ancianos, de los enfermos, de la gran
mayoría de los habitantes del
mundo. En el peor de los casos, lleva
a la muerte física y espiritual de
muchos, si no es de todos.

La Buena Noticia

3. También Jesús vivió en tiempos de
violencia. Él enseñó que el verdadero
campo de batalla, en el que se
enfrentan la violencia y la paz, es el
corazón humano: «Porque de dentro,
del corazón del hombre, salen los
pensamientos perversos» (Mc 7,21).
Pero el mensaje de Cristo, ante esta
realidad, ofrece una respuesta
radicalmente positiva: él predicó
incansablemente el amor



incondicional de Dios que acoge y
perdona, y enseñó a sus discípulos a
amar a los enemigos (cf. Mt 5,44) y a
poner la otra mejilla (cf. Mt 5,39).
Cuando impidió que la adúltera fuera
lapidada por sus acusadores (cf. Jn
8,1-11) y cuando, la noche antes de
morir, dijo a Pedro que envainara la
espada (cf. Mt 26,52), Jesús trazó el
camino de la no violencia, que siguió
hasta el final, hasta la cruz, mediante
la cual construyó la paz y destruyó la
enemistad (cf. Ef 2,14-16). Por esto,
quien acoge la Buena Noticia de Jesús
reconoce su propia violencia y se
deja curar por la misericordia de
Dios, convirtiéndose a su vez en
instrumento de reconciliación, según
la exhortación de san Francisco de
Asís: «Que la paz que anunciáis de
palabra la tengáis, y en mayor
medida, en vuestros corazones»[3].

Ser hoy verdaderos discípulos de
Jesús significa también aceptar su
propuesta de la no violencia. Esta —



como ha afirmado mi predecesor 
Benedicto XVI— «es realista, porque
tiene en cuenta que en el mundo hay 
demasiada violencia, demasiada
injusticia y, por tanto, sólo se puede
superar esta situación
contraponiendo un plus de amor, un 
plus de bondad. Este “plus” viene de
Dios»[4]. Y añadía con fuerza: «para
los cristianos la no violencia no es un
mero comportamiento táctico, sino
más bien un modo de ser de la
persona, la actitud de quien está tan
convencido del amor de Dios y de su
poder, que no tiene miedo de
afrontar el mal únicamente con las
armas del amor y de la verdad. El
amor a los enemigos constituye el
núcleo de la “revolución
cristiana”»[5]. Precisamente, el
evangelio del amad a vuestros
enemigos (cf. Lc 6,27) es considerado
como «la charta magna de la no
violencia cristiana», que no se debe
entender como un «rendirse ante el
mal […], sino en responder al mal

https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/benedetto-xvi.html


con el bien (cf. Rm 12,17-21),
rompiendo de este modo la cadena
de la injusticia»[6].

Más fuerte que la violencia

4. Muchas veces la no violencia se
entiende como rendición, desinterés
y pasividad, pero en realidad no es
así. Cuando la Madre Teresa recibió
el premio Nobel de la Paz, en 1979,
declaró claramente su mensaje de la
no violencia activa: «En nuestras
familias no tenemos necesidad de
bombas y armas, de destruir para
traer la paz, sino de vivir unidos,
amándonos unos a otros […]. Y
entonces seremos capaces de superar
todo el mal que hay en el mundo»[7].
Porque la fuerza de las armas es
engañosa. «Mientras los traficantes
de armas hacen su trabajo, hay
pobres constructores de paz que dan
la vida sólo por ayudar a una
persona, a otra, a otra»; para estos
constructores de la paz, Madre



Teresa es «un símbolo, un icono de
nuestros tiempos»[8]. En el pasado
mes de septiembre tuve la gran
alegría de proclamarla santa. He
elogiado su disponibilidad hacia
todos por medio de «la acogida y la
defensa de la vida humana, tanto de
la no nacida como de la abandonada
y descartada […]. Se ha inclinado
sobre las personas desfallecidas, que
mueren abandonadas al borde de las
calles, reconociendo la dignidad que
Dios les había dado; ha hecho sentir
su voz a los poderosos de la tierra,
para que reconocieran sus culpas
ante los crímenes —¡ante los
crímenes!— de la pobreza creada por
ellos mismos»[9]. Como respuesta —y
en esto representa a miles, más aún,
a millones de personas—, su misión
es salir al encuentro de las víctimas
con generosidad y dedicación,
tocando y vendando los cuerpos
heridos, curando las vidas rotas.



La no violencia practicada con
decisión y coherencia ha producido
resultados impresionantes. No se
olvidarán nunca los éxitos obtenidos
por Mahatma Gandhi y Khan Abdul
Ghaffar Khan en la liberación de la
India, y de Martin Luther King Jr.
contra la discriminación racial. En
especial, las mujeres son
frecuentemente líderes de la no
violencia, como, por ejemplo,
Leymah Gbowee y miles de mujeres
liberianas, que han organizado
encuentros de oración y protesta no
violenta (pray-ins), obteniendo
negociaciones de alto nivel para la
conclusión de la segunda guerra civil
en Liberia.

No podemos olvidar el decenio
crucial que se concluyó con la caída
de los regímenes comunistas en
Europa. Las comunidades cristianas
han contribuido con su oración
insistente y su acción valiente. Ha
tenido una influencia especial el



ministerio y el magisterio de san
Juan Pablo II. En la encíclica 
Centesimus annus (1991), mi
predecesor, reflexionando sobre los
sucesos de 1989, puso en evidencia
que un cambio crucial en la vida de
los pueblos, de las naciones y de los
estados se realiza «a través de una
lucha pacífica, que emplea solamente
las armas de la verdad y de la
justicia»[10]. Este itinerario de
transición política hacia la paz ha
sido posible, en parte, «por el
compromiso no violento de hombres
que, resistiéndose siempre a ceder al
poder de la fuerza, han sabido
encontrar, una y otra vez, formas
eficaces para dar testimonio de la
verdad». Y concluía: «Ojalá los
hombres aprendan a luchar por la
justicia sin violencia, renunciando a
la lucha de clases en las
controversias internas, así como a la
guerra en las internacionales»[11].

https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


La Iglesia se ha comprometido en el
desarrollo de estrategias no violentas
para la promoción de la paz en
muchos países, implicando incluso a
los actores más violentos en un
mayor esfuerzo para construir una
paz justa y duradera.

Este compromiso en favor de las
víctimas de la injusticia y de la
violencia no es un patrimonio
exclusivo de la Iglesia Católica, sino
que es propio de muchas tradiciones
religiosas, para las que «la
compasión y la no violencia son
esenciales e indican el camino de la
vida»[12]. Lo reafirmo con fuerza:
«Ninguna religión es terrorista»[13].
La violencia es una profanación del
nombre de Dios[14]. No nos
cansemos nunca de repetirlo:
«Nunca se puede usar el nombre de
Dios para justificar la violencia. Sólo
la paz es santa. Sólo la paz es santa,
no la guerra»[15].



La raíz doméstica de una política
no violenta

5. Si el origen del que brota la
violencia está en el corazón de los
hombres, entonces es fundamental
recorrer el sendero de la no violencia
en primer lugar en el seno de la
familia. Es parte de aquella alegría
que presenté, en marzo pasado, en la
Exhortación apostólica Amoris
laetitia, como conclusión de los dos
años de reflexión de la Iglesia sobre
el matrimonio y la familia. La familia
es el espacio indispensable en el que
los cónyuges, padres e hijos,
hermanos y hermanas aprenden a
comunicarse y a cuidarse unos a
otros de modo desinteresado, y
donde los desacuerdos o incluso los
conflictos deben ser superados no
con la fuerza, sino con el diálogo, el
respeto, la búsqueda del bien del
otro, la misericordia y el perdón[16].
Desde el seno de la familia, la alegría
se propaga al mundo y se irradia a

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


toda la sociedad[17]. Por otra parte,
una ética de fraternidad y de
coexistencia pacífica entre las
personas y entre los pueblos no
puede basarse sobre la lógica del
miedo, de la violencia y de la
cerrazón, sino sobre la
responsabilidad, el respeto y el
diálogo sincero. En este sentido, hago
un llamamiento a favor del desarme,
como también de la prohibición y
abolición de las armas nucleares: la
disuasión nuclear y la amenaza
cierta de la destrucción recíproca, no
pueden servir de base a este tipo de
ética[18]. Con la misma urgencia
suplico que se detenga la violencia
doméstica y los abusos a mujeres y
niños.

El Jubileo de la Misericordia,
concluido el pasado mes de
noviembre, nos ha invitado a mirar
dentro de nuestro corazón y a dejar
que entre en él la misericordia de
Dios. El año jubilar nos ha hecho



tomar conciencia del gran número y
variedad de personas y de grupos
sociales que son tratados con
indiferencia, que son víctimas de
injusticia y sufren violencia. Ellos
forman parte de nuestra «familia»,
son nuestros hermanos y hermanas.
Por esto, las políticas de no violencia
deben comenzar dentro de los muros
de casa para después extenderse a
toda la familia humana. «El ejemplo
de santa Teresa de Lisieux nos invita
a la práctica del pequeño camino del
amor, a no perder la oportunidad de
una palabra amable, de una sonrisa,
de cualquier pequeño gesto que
siembre paz y amistad. Una ecología
integral también está hecha de
simples gestos cotidianos donde
rompemos la lógica de la violencia,
del aprovechamiento, del
egoísmo»[19].

Mi llamamiento



6. La construcción de la paz
mediante la no violencia activa es un
elemento necesario y coherente del
continuo esfuerzo de la Iglesia para
limitar el uso de la fuerza por medio
de las normas morales, a través de su
participación en las instituciones
internacionales y gracias también a
la aportación competente de tantos
cristianos en la elaboración de
normativas a todos los niveles. Jesús
mismo nos ofrece un «manual» de
esta estrategia de construcción de la
paz en el así llamado Discurso de la
montaña. Las ocho bienaventuranzas
(cf. Mt 5,3-10) trazan el perfil de la
persona que podemos definir
bienaventurada, buena y auténtica.
Bienaventurados los mansos —dice
Jesús—, los misericordiosos, los que
trabajan por la paz, y los puros de
corazón, los que tienen hambre y sed
de la justicia.

Esto es también un programa y un
desafío para los líderes políticos y



religiosos, para los responsables de
las instituciones internacionales y los
dirigentes de las empresas y de los
medios de comunicación de todo el
mundo: aplicar las bienaventuranzas
en el desempeño de sus propias
responsabilidades. Es el desafío de
construir la sociedad, la comunidad o
la empresa, de la que son
responsables, con el estilo de los
trabajadores por la paz; de dar
muestras de misericordia,
rechazando descartar a las personas,
dañar el ambiente y querer vencer a
cualquier precio. Esto exige estar
dispuestos a «aceptar sufrir el
conflicto, resolverlo y transformarlo
en el eslabón de un nuevo
proceso»[20]. Trabajar de este modo
significa elegir la solidaridad como
estilo para realizar la historia y
construir la amistad social. La no
violencia activa es una manera de
mostrar verdaderamente cómo, de
verdad, la unidad es más importante
y fecunda que el conflicto. Todo en el



mundo está íntimamente
interconectado[21]. Puede suceder
que las diferencias generen choques:
afrontémoslos de forma constructiva
y no violenta, de manera que «las
tensiones y los opuestos [puedan]
alcanzar una unidad pluriforme que
engendra nueva vida», conservando
«las virtualidades valiosas de las
polaridades en pugna»[22].

La Iglesia Católica acompañará todo
tentativo de construcción de la paz
también con la no violencia activa y
creativa. El 1 de enero de 2017
comenzará su andadura el nuevo
Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral, que
ayudará a la Iglesia a promover, con
creciente eficacia, «los
inconmensurables bienes de la
justicia, la paz y la protección de la
creación» y de la solicitud hacia los
emigrantes, «los necesitados, los
enfermos y los excluidos, los
marginados y las víctimas de los



conflictos armados y de las
catástrofes naturales, los
encarcelados, los desempleados y las
víctimas de cualquier forma de
esclavitud y de tortura»[23].

En conclusión

7. Como es tradición, firmo este
Mensaje el 8 de diciembre, fiesta de
la Inmaculada Concepción de la
Santísima Virgen María. María es
Reina de la Paz. En el Nacimiento de
su Hijo, los ángeles glorificaban a
Dios deseando paz en la tierra a los
hombres y mujeres de buena
voluntad (cf. Lc 2,14). Pidamos a la
Virgen que sea ella quien nos guíe.

«Todos deseamos la paz; muchas
personas la construyen cada día con
pequeños gestos; muchos sufren y
soportan pacientemente la fatiga de
intentar edificarla»[24]. En el 2017,
comprometámonos con nuestra
oración y acción a ser personas que
aparten de su corazón, de sus



palabras y de sus gestos la violencia,
y a construir comunidades no
violentas, que cuiden de la casa
común. «Nada es imposible si nos
dirigimos a Dios con nuestra oración.
Todos podemos ser artesanos de la
paz»[25].

Vaticano, 8 de diciembre de 2016

Francisco

[1] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
228.

[2]Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz1968.

[3] «Leyenda de los tres
compañeros»: Fonti Francescane, n.
1469.

[4] Angelus (18 febrero 2007).

[5]Ibíd.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html


[6]Ibíd.

[7]Discurso al recibir el Premio Nobel
de la Paz (11 diciembre 1979).

[8]Homilía en Santa Marta, «El
camino de la paz» (19 noviembre
2015).

[9]Homilía en la canonización de la
beata Madre Teresa de Calcuta (4
septiembre 2016).

[10] N. 23.

[11]Ibíd.

[12]Discurso, Audiencia
interreligiosa (3 noviembre 2016).

[13]Discursoa los participantes al
tercer Encuentro Mundial de los
Movimientos Populares (5
noviembre 2016).

[14] Cf. Discurso en el Encuentro
interreligioso con el Jeque de los
musulmanes del Cáucaso y con

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_camino-paz.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html


representantes de las demás
comunidades religiosas del país,
Bakú (2 octubre 2016).

[15]Discurso, Asís (20 septiembre
2016).

[16] Cf. Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia, 90-130.

[17]Ibíd., 133.194.234.

[18] Cf. Mensaje con ocasión de la
Conferencia sobre el impacto
humanitario de las armas atómicas (7
diciembre 2014).

[19] Carta Enc. Laudato si’, 230.

[20] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
227.

[21] Cf. Carta Enc. Laudato si’, 16.117.
138.

[22] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
228.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#230
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#16
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#117
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#138
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


[23] Carta apostólica en forma de
«Motu Proprio» con la que se instituye
el Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral (17
agosto 2016).

[24] Regina Coeli, Belén (25 mayo
2014).

[25]Llamamiento, Asís (20 septiembre
2016).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/50-jornada-
mundial-paz-papa-francisco/

(29/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2014/documents/papa-francesco_regina-coeli-terra-santa_20140525.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html#Llamamiento
https://opusdei.org/es-gt/article/50-jornada-mundial-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-gt/article/50-jornada-mundial-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-gt/article/50-jornada-mundial-paz-papa-francisco/

	«La no violencia: un estilo de política para la paz»

