
opusdei.org

Meditaciones:
Solemnidad de san
José

Reflexión para meditar en la
solemnidad de san José. Los
temas propuestos son: la
oración de José anima sus
acciones; una oración que pone
la mirada en Jesús; el patriarca
se mueve con la libertad y la
confianza que da el amor.

- La oración de José anima sus
acciones

- Una oración que pone la mirada en
Jesús



- El patriarca se mueve con la
libertad y la confianza que da el
amor

LAS BIOGRAFÍAS de los grandes
personajes suelen estar forjadas por
hechos extraordinarios y discursos
importantes. Además, muchas veces
se insertan en un contexto de crisis
existencial o social, en donde su
aporte resulta visiblemente
importante. De ahí que la figura
serena y fuerte de san José, habiendo
suscitado tanta devoción a lo largo de
los siglos, nos resulte sorprendente:
los evangelios no nos transmiten
ninguna de sus palabras y su
actuación en general fue sencilla, sin
muchos dramatismos. A nuestros
ojos se nos muestra incluso como un
personaje discreto. Sin embargo,
«san José nos recuerda que todos los
que están aparentemente ocultos o



en “segunda línea” tienen un
protagonismo sin igual en la historia
de la salvación»[1]. Aunque en su vida
no se observan acciones exteriores
portentosas, hay una vida interior
llena de actividad. En él vemos a un
hombre que supo responder a los
desafíos desde el silencio de la
oración y que, por eso, pudo realizar
sus obras con la libertad que emana
del verdadero amor.

«Los Evangelios hablan
exclusivamente de lo que José “hizo”;
sin embargo permiten descubrir en
sus “acciones” –ocultas por el
silencio– un clima de profunda
contemplación»[2]. San Juan Pablo II
nos revela así el secreto que se
esconde detrás de las obras del santo
Patriarca: toda su vida era verdadera
oración. San José estaba atento a la
voz de Dios que se esconde detrás de
todos los sucesos y de todas las
personas; eso le permitió escucharle
incluso en las tenues imágenes de los



sueños. La Sagrada Escritura nos dice
que, mientras dormía, descubrió
aquella vocación que llenaría de
contenido todos los días de su vida:
cuidar a Jesús y a María. Un ángel lo
visitó de noche para revelarle el plan
de Dios y colmar así su deseo de ser
feliz haciendo la voluntad de Yahvé
(cfr. Mt 1,20). Ni siquiera en esos
momentos podemos escuchar la
respuesta de José al mensaje
angélico; simplemente constatamos
que, desde entonces, todas sus
acciones son la mejor respuesta a los
requerimientos divinos.

Entre la vida interior de san José y
sus manifestaciones exteriores ya no
vemos ninguna fisura porque
transforma su propia vida en un
camino de oración. Solo un alma
profundamente contemplativa como
la suya consigue convertir el sueño
de Dios en el suyo propio. San
Josemaría predicaba continuamente
la hondura que supone unir, de esta



manera, lo divino con lo humano:
«Acostumbraos a buscar la intimidad
de Cristo con su Madre y con su
Padre, el Patriarca Santo, que
entonces tendréis lo que Él quiere
que tengamos: una vida
contemplativa. Porque estaremos,
simultáneamente, en la tierra y en el
Cielo, tratando las cosas humanas de
manera divina»[3].

DESDE EL NACIMIENTO de Jesús en
Belén, en medio de la pobreza, el
santo Patriarca no se habrá cansado
nunca de contemplar el rostro de
Dios hecho niño. Es fácil imaginar su
mirada, llena de cariño, puesta en
Jesús durante la primera noche que
pasó en esta tierra. Con el pasar de
los años recordaría constantemente
ese primer sueño divino que le había
abierto un horizonte insospechado a
su existencia: poder llevar a María y



al Niño a su casa. Sin embargo, la
oración de José se iría configurando
con el tiempo, al ritmo de la vida de
Jesús y de los acontecimientos
ordinarios. «Para San José, la vida de
Jesús fue un continuo
descubrimiento de la propia
vocación»[4]. Su vida contemplativa
no era nunca una excusa para la
pasividad. Todo lo contrario: la
precaria tranquilidad de Belén es
interrumpida por un nuevo sueño:
Dios lo invita a exiliarse con su
familia a Egipto. Y precisamente
porque su oración es el fuego que lo
mueve, se pone en camino de
inmediato. De san José aprendemos
que toda verdadera renovación, que
todo nuevo impulso, nace de una
contemplación de Jesús que nos lleva
al diálogo con Dios.

La vida de la Sagrada Familia, ya de
vuelta en Nazaret, puede describirse
así: «El Hijo de Dios está escondido
para los hombres y solo María y José



custodian su misterio y lo viven cada
día: el Verbo encarnado crece como
hombre a la sombra de sus padres,
pero, al mismo tiempo, estos
permanecen a su vez escondidos en
Cristo, en su misterio, viviendo su
vocación»[5]. A ojos de la gente del
pueblo, nada extraordinario sucedía
en aquella santa casa que, de alguna
manera, es para nosotros también
una cátedra de oración en la vida
ordinaria. También nosotros
podemos vivir en la vida escondida
de Cristo. La vida de José y de María
se desarrolla en un constante diálogo
con Jesús: ellos viven para ver crecer
al Señor, pero son ellos los que van
creciendo a los ojos de Dios. Ellos
cuidan a Jesús en una humilde casa
de Nazaret mientras Dios los protege
en la gran mansión de su amor.

«Vuestra vida está escondida con
Cristo en Dios» (Co 3,3). Nuestra vida
de oración nos lleva, como a san José,
a refugiarnos siempre en el Señor. El



Santo Patriarca pudo soportar la
humillación del pesebre, la crudeza
del exilio y la aparente monotonía de
una vida corriente, porque supo
poner su corazón en Jesús: el lugar
donde toda situación se torna
habitable. Nunca vio su vocación
como un conjunto de cosas por
cumplir, sino como el regalo
inmerecido de poder vivir en todo
momento junto al Hijo de Dios.

EL SILENCIO DE san José ante las
mociones divinas nos puede servir
para adentrarnos en la libertad con
que el Patriarca se movía dentro de
los planes de Dios. En un primer
momento podría parecernos que esa
sencillez encierra una vida sin
ideales propios o tal vez una
respuesta demasiado mecánica. Sin
embargo, al contemplarla más de
cerca, nos damos cuenta de que se



trata, más bien, de una vida colmada
por la libertad del amor. La
verdadera oración, cuando es un
diálogo abierto con Dios, nos va
regalando la posibilidad de mirar el
mundo, de alguna manera, desde su
posición. Entonces nuestra vida
adquiere una dimensión distinta,
insospechada, como la de san José,
que «supo poner fe y amor en la
esperanza de la gran misión que
Dios, sirviéndose también de él –un
carpintero de Galilea–, estaba
iniciando en el mundo: la redención
de los hombres»[6].

«La lógica del amor es siempre una
lógica de libertad, y José fue capaz de
amar de una manera
extraordinariamente libre. Nunca se
puso en el centro. Supo cómo
descentrarse, para poner a María y a
Jesús en el centro de su vida»[7]. La
oración nos hace verdaderamente
libres porque nos permite
adentrarnos en la lógica de la



entrega, en una lógica que nos
vuelve más ligeros y nos permite dar
el peso adecuado a cada cosa.
Cuando entablamos un diálogo
constante con Dios, nuestras vidas ya
no están supeditadas necesariamente
a nuestros gustos o cansancios,
aunque estos no dejen de existir.
Tampoco nuestras miserias nos
preocupan demasiado, porque
sabemos que él acude en nuestra
ayuda para curarnos y para
convertirlas en fuente de vida, como
fueron las manos llagadas y el
costado abierto de Cristo.

Pero esto no significa que la vida de
oración de san José no haya conocido
dificultades. Sabemos que en una
ocasión, de vuelta de Jerusalén, se
perdió Jesús adolescente (cfr. Lc
2,45). Podemos imaginar con qué
angustia lo buscaría. Por su cabeza
pasarían tantos recuerdos
entrañables con una distinta
tonalidad. Quizá se le escaparía



alguna lágrima. Sin embargo,
durante los tres días que duró su
incertidumbre, no había dejado de
perseverar interiormente «fijos los
ojos en Jesús» (Hb 12,2). Su búsqueda
exterior, otra vez, era el reflejo de su
constante búsqueda interior. El santo
Patriarca no comprendió la
respuesta que le dio Jesús cuando
por fin lo encontró en el templo, pero
su vida ya se encontraba de tal modo
en las manos de Dios, que incluso
entonces se dejó guiar por él. Ahí
radica la grandeza de la personalidad
de san José y que le pedimos en el día
de su fiesta: confiar plenamente en
Dios. Y Dios nunca defrauda, porque
sus sueños para nosotros, aunque a
veces nos superan, son siempre
buenos.

[1] Francisco, carta apostólica Patris
corde, Introducción.



[2] San Juan Pablo II, Redemptoris
custos, n. 25.

[3] San Josemaría, Apuntes de la
predicación oral, 26-V-1974.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 52.

[5] Benedicto XVI, Discurso en los
jardines vaticanos, 5-VII-2010.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 42.

[7] Francisco, carta apostólica Patris
corde, n. 7.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/meditation/

meditaciones-solemnidad-de-san-jose/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-solemnidad-de-san-jose/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-solemnidad-de-san-jose/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-solemnidad-de-san-jose/

	Meditaciones: Solemnidad de san José

