
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 30.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la 30.ª semana del
Tiempo Ordinario. Los temas
propuestos son: «Toda la vida
del Señor me enamora»; Cristo
eleva nuestros deseos; la
humildad permite reconocer la
propia grandeza.

- «Toda la vida del Señor me
enamora». 

- Cristo eleva nuestros deseos.



- La humildad permite reconocer la
propia grandeza.

«NO ES POSIBLE separar en Cristo su
ser de Dios-Hombre y su función de
Redentor»[1]. A lo largo de su paso
por la tierra, Jesucristo expresaba en
todo lo que hacía su misión
redentora. Cualquier actividad que
llevaba a cabo estaba alineada con su
deseo de liberarnos del pecado.
Irradiaba continuamente el afán
divino que había expuesto, a partir
de un texto de Isaías, en el inicio de
su actividad pública: «Me ha ungido
para evangelizar a los pobres, me ha
enviado para anunciar la redención
a los cautivos y devolver la vista a los
ciegos, para poner en libertad a los
oprimidos y para promulgar el año
de gracia del Señor» (Lc 4,18-19).



Este deseo redentor quedaba
especialmente patente en sus
milagros y en su predicación.
Además, también se ponía de
manifiesto en acciones más
cotidianas, como una conversación
en torno a una mesa o una caminata
junto a sus discípulos. Por eso san
Josemaría decía: «Toda la vida del
Señor me enamora»[2]. Ver a Jesús
como una persona más de la realidad
social de su época nos puede ayudar
a santificar esas circunstancias:
también esos momentos forman
parte de nuestra identidad de
cristianos.

San Lucas nos cuenta que un sábado
Jesús fue «a comer en casa de uno de
los principales fariseos» (Lc 14,1).
Podemos suponer que Cristo aceptó
su invitación para poder anunciar el
mensaje de salvación a esa persona
en un contexto más tranquilo que el
del continuo ajetreo del día a día. Ya
sea en un banquete, ante una escena



cotidiana o al contemplar un baile
infantil, Jesús no deja de lado su
misión, sino que esos sucesos son el
lugar donde se concreta. De los
relatos evangélicos san Josemaría
extraía el fin de todo apóstol: «Esta es
tu tarea de ciudadano cristiano:
contribuir a que el amor y la libertad
de Cristo presidan todas las
manifestaciones de la vida moderna:
la cultura y la economía, el trabajo y
el descanso, la vida de familia y la
convivencia social»[3].

EN MEDIO de ese banquete, Jesús
observa la actitud de algunos que
«iban eligiendo los primeros
puestos» (Lc 14,7). Decide entonces
contar una parábola: «Cuando
alguien te invite a una boda, no
vayas a sentarte en el primer puesto,
no sea que otro más distinguido que
tú haya sido invitado por él y, al



llegar el que os invitó a ti y al otro, te
diga: “Cédele el sitio a este”, y
entonces empieces a buscar, lleno de
vergüenza, el último lugar» (Lc
14,8-9).

Jesús comienza su enseñanza
haciendo referencia al
reconocimiento que buscaban los
que tenía a su alrededor. No
menosprecia el deseo natural de
distinguirse. Cristo es el que mejor
sabe descubrir la mano paterna de
Dios en esos anhelos humanos. Jesús,
al leer cada una de las almas, se
apoya en las aspiraciones humanas y
nobles que encuentra para elevarlas
y sobrenaturalizarlas. San Josemaría
también procuraba sustentar los
consejos que daba a las personas que
se le acercaban en los afanes que
Dios ponía en su corazón: «Deja que
se consuma tu alma en deseos...
Deseos de amor, de olvido, de
santidad, de Cielo... No te detengas a
pensar si llegarás alguna vez a verlos



realizados –como te sugerirá algún
sesudo consejero–: avívalos cada vez
más, porque el Espíritu Santo dice
que le agradan los “varones de
deseos”»[4].

Jesús ofrece una manera de elevar
las pretensiones de singularización
social: «Al contrario, cuando te
inviten, ve a ocupar el último lugar,
para que cuando llegue el que te
invitó te diga: “Amigo, sube más
arriba”. Entonces quedarás muy
honrado ante todos los
comensales» (Lc 14,10). Cristo anima
a no quedarse con los
reconocimientos humanos, sin duda
legítimos y honorables, sino a buscar
el reconocimiento divino, que es el
único realmente valioso. Y aunque
en muchas ocasiones nuestro gesto
pueda pasar desapercibido para los
demás, sabemos con certeza que Dios
sí lo ha visto. Este es el camino que
nos conduce hacia él y, al mismo
tiempo, nos lleva «a lo esencial de la



vida, a su significado más verdadero,
al motivo más fiable por el que la
vida vale la pena ser vivida. Solo la
humildad nos abre a la experiencia
de la verdad, de la alegría auténtica,
del conocimiento que cuenta»[5]. Lo
que cuenta no es ser grande según la
lógica del mundo, sino hacerse
pequeño, sencillo, porque así
encontramos a Cristo.

EL NÚCLEO de la enseñanza que
Jesús está teniendo en torno a este
banquete es la humildad: «Porque
todo el que se ensalza será
humillado, y el que se humilla será
ensalzado» (Lc 14,11). Para entrar en
el Reino de los cielos, uno de los
primeros requisitos es conocer bien
cuál es nuestra condición; es decir,
crecer en nuestra verdadera
identidad como miembros de esa
nueva familia que Jesús está



formando. Para ello es necesario
entender el significado profundo de
la humildad, «la virtud que nos
ayuda a conocer, simultáneamente,
nuestra miseria y nuestra
grandeza»[6].

La humildad nos facilita darnos
cuenta de que todo lo hemos recibido
del Señor. Por el contrario, la
soberbia nos lleva a poner la
confianza en nuestras propias
seguridades. En este sentido, san
Josemaría hablaba de dos tipos de
orgullo: uno malo, que ignora
nuestras debilidades, y otro bueno,
que reconoce la verdad y la acción
del Señor en su propia vida. «Es malo
el endiosamiento si ciega, si no deja
ver con evidencia que tenemos los
pies de barro, ya que la piedra de
toque para distinguir el
endiosamiento bueno del malo es la
humildad. Por eso, es bueno,
mientras no se pierde la conciencia
de que esa divinización es un don de



Dios, gracia de Dios; es malo, cuando
el alma se atribuye a sí misma −a sus
obras, a sus méritos, a su excelencia−
la grandeza espiritual que le ha sido
dada»[7].

Ese orgullo bueno nos lleva a no
rechazar nuestra miseria y a verla
como la puerta por donde dejemos
entrar a Dios. Y esa es precisamente
nuestra grandeza: que Dios haya
querido, por su misericordia,
hacernos muy valiosos a sus ojos. La
humildad, por lo tanto, nos favorece
asumir la pobreza del necesitado
para ser mendigos de Dios, para
dejarle entrar, para permitir que él
cambie nuestras aparentes
seguridades. Cuando un corazón se
siente satisfecho de sí mismo, «no
tiene espacio para la Palabra de Dios,
para amar a los hermanos ni para
gozar de las cosas más grandes de la
vida. Así se priva de los mayores
bienes. Por eso Jesús llama felices a
los pobres de espíritu, que tienen el



corazón pobre, donde puede entrar
el Señor con su constante
novedad»[8]. La Virgen, que solo se
preocupó del reconocimiento divino,
poniendo su seguridad en Dios,
adquirió la verdadera riqueza: «Me
llamarán bienaventurada todas las
generaciones» (Lc 1, 48).

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 122.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
56.

[3] San Josemaría, Surco, n. 302.

[4] San Josemaría, Surco, n. 628.

[5] Francisco, Audiencia, 22-XII-2021.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
94.

[7] San Josemaría, Cartas 2, n. 6.



[8] Francisco, Gaudete et Exultate, n.
68.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/meditation/

meditaciones-sabado-de-la-30-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 30.ª semana del Tiempo Ordinario

