
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles de la 9.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el 9.º
miércoles del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son:
sinceridad para buscar la
verdad de Dios; horizontes de
eternidad; con todo el corazón y
con toda la mente.

- Sinceridad para buscar la verdad de
Dios.

- Horizontes de eternidad.



- Con todo el corazón y con toda la
mente.

NUESTRA propia historia está
configurada en buena medida por los
encuentros que tenemos con otras
personas: unas veces son casuales y
otras programados; en unos casos
forman parte de nuestra actividad
cotidiana y en otras surgen de modo
imprevisto. Esas circunstancias a
veces generan relaciones de amistad
que pueden incluso cambiarnos la
vida. El Evangelio narra algunos
encuentros que Jesús tuvo con sus
coetáneos. Hay personajes sencillos,
a quienes un encuentro casi fortuito
les transformó por completo, como la
mujer samaritana. Había también
figuras relevantes, que buscaban a
Jesús para conversar con intención
de profundizar en el conocimiento de
Dios, como Nicodemo. Pero también



hay otros que lo interrogan no tanto
para aprender, sino para encontrar
una contradicción entre su
predicación y lo que dicen las
Sagradas Escrituras.

Este es el caso, por ejemplo, de los
saduceos, quienes no creen en la
resurrección, y se acercan a Jesús
para plantearle un caso que, al
menos a día de hoy, parece quizá
enrevesado y exagerado: si a una
mujer se le han ido muriendo los
maridos que ha tenido, ¿de quién de
ellos será la esposa cuando llegue la
resurrección? (cfr. Mc 12,19-23).
Aquellos saduceos no tienen una
auténtica sed de descubrir la verdad;
no dialogan con la disposición de
cambiar en algo su forma de pensar
ni para salir de sus propios
esquemas. No aceptan que «Dios es
siempre más grande de cómo lo
imaginamos; las obras que realiza
son sorprendentes respecto a
nuestros cálculos; su acción es



diferente, siempre, supera nuestras
necesidades y nuestras expectativas;
y por eso no debemos dejar nunca de
buscarlo y de convertirnos a su
verdadero rostro»[1].

Mirando la actitud de los saduceos,
podemos nosotros también
preguntarnos: ¿busco acercarme a la
verdad de Dios, sabiendo que corro
el riesgo de tener que revisar mis
prejuicios y ajustar mis esquemas?
¿Estoy abierto a que la grandeza de
Dios eleve mi mirada y mis
planteamientos, algunas veces un
poco enrevesados? Ningún
encuentro con Cristo deja indiferente
a quien se acerca con humildad y sin
barreras.

«¿NO ESTÁIS equivocados, por no
entender la Escritura ni el poder de
Dios? –responde Jesús a la pregunta



de los saduceos–. Pues cuando
resuciten, ni los hombres se casarán
ni las mujeres serán dadas en
matrimonio, serán como ángeles del
cielo» (Mc 12,24-25). Y, para dejar
claro que la resurrección es parte
fundamental del plan divino, y que
después de la muerte no solamente el
alma encontrará la vida, sino
también nuestro cuerpo, añadió el
Señor que el Dios de sus padres «no
es Dios de muertos, sino de
vivos» (Mc 12,27).

Una de las cuestiones que más se ha
planteado el hombre a lo largo de la
historia ha sido, precisamente, sobre
lo que nos espera después de la
muerte. Y en el Evangelio, en la
palabra de Dios siempre actual,
encontramos la respuesta a esta
inquietud. Jesús asegura que la vida
no termina con el caminar terreno.
Estamos llamados a ser «para
siempre semejantes a Dios»[2]; hemos
sido hechos para no morir nunca,



sino para morar en el cielo, que no es
un lugar físico por encima de
nosotros, sino una dimensión nueva,
en donde nuestras más profundas
aspiraciones serán realizadas. «Dios
conoce y ama a este hombre total
que somos actualmente. Es, pues,
inmortal lo que crece y se desarrolla
en nuestra vida ya desde ahora. Es
en nuestro cuerpo que sufrimos y
que amamos, que esperamos, que
experimentamos el gozo y la tristeza,
que progresamos a lo largo del
tiempo»[3].

En este sentido, san Josemaría decía
que podemos realizar todas las
actividades aquí en la tierra, incluso
las más aparentemente pequeñas,
con «vibración de eternidad»[4].
Detrás del trabajo bien hecho, de un
detalle de servicio o de una breve
oración, se esconde un horizonte
mucho más amplio del que se nos
asoma quizás a simple vista. Nada de
lo que hacemos queda infecundo,



cada gesto nos puede preparar para
contemplar a Dios cara a cara en la
vida eterna.

SAN AGUSTÍN, movido por el deseo
de conocer mejor a Dios para así
amarle más, profundizó en la
filosofía y en lo que nos ha sido
revelado por la fe. Se cuenta que, en
una ocasión, paseaba por la orilla del
mar, dando vueltas en su cabeza a
muchas reflexiones sobre la
Trinidad. Vio a un niño que corría
hacia la orilla y llenaba un pequeño
recipiente con el agua del mar; volvía
donde estaba antes y lo vaciaba en
un agujero hecho en la arena. El niño
repetía sin parar la operación hasta
que san Agustín le preguntó qué
estaba haciendo. Entonces le explicó
que quería vaciar el mar y llevar
todo el agua a ese hoyo. San Agustín
le hizo ver lo imposible de la tarea,



pero el niño le respondió que era
mucho más difícil comprender lo que
él se estaba proponiendo: tratar de
resolver el misterio de Dios.

«La fe y la razón son como las dos
alas con las cuales el espíritu
humano se eleva hacia la
contemplación de la verdad. Dios ha
puesto en el corazón del hombre el
deseo de conocer la verdad y, en
definitiva, de conocerle a él para que,
conociéndolo y amándolo, pueda
alcanzar también la plena verdad
sobre sí mismo»[5]. Y este es el modo
en que consideramos las cosas de
Dios, tal como enseñó al pueblo de
Israel: «Amarás al Señor tu Dios con
todo tu corazón, y con toda tu alma, y
con toda tu mente» (Mt 22,37). «¿Qué
queda de tu corazón para amarte a ti
mismo? –pregunta san Agustín–.
¿Qué, de tu alma? ¿Qué, de tu mente?
Con todo, dice. Todo te exige el que
todo te ha dado»[6].



San Josemaría solía decir que la vida
de un cristiano está marcada por la
relación filial con Dios y, al mismo
tiempo, el deseo de conocerle en
profundidad. «Piadosos, pues, como
niños: pero no ignorantes, porque
cada uno ha de esforzarse, en la
medida de sus posibilidades, en el
estudio serio, científico, de la fe; y
todo esto es la teología. Piedad de
niños, por tanto, y doctrina segura de
teólogos»[7]. Podemos acudir a la
Virgen María para que ella nos ayude
a tratar a su Hijo con confianza y a
tener el hambre de amarle y
conocerle cada día más.

[1] Francisco, Ángelus, 11-XII-2022.

[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1023.

[3] Ratzinger, J., Cooperadores de la
Verdad.



[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
239.

[5] San Juan Pablo II, Fides et Ratio,
Introducción.

[6] San Agustín, Sermón 34.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 10.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/meditation/

meditaciones-miercoles-novena-
semana-tiempo-ordinario/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-miercoles-novena-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-miercoles-novena-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-miercoles-novena-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-miercoles-novena-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: miércoles de la 9.ª semana del Tiempo Ordinario

