
opusdei.org

Meditaciones: 27.°
domingo del Tiempo
Ordinario (ciclo C)

Reflexión para meditar el
domingo de la vigésima séptima
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: pedir
con audacia y serenidad;
personas que son semillas de
mostaza; vivir ocupados en Dios
y en los demás

- Pedir con audacia y serenidad.

- Personas que son semillas de
mostaza.

- Vivir ocupados en Dios y en los
demás.



ENSÉÑANOS a orar. Explícanos la
parábola. Muéstranos al Padre. Son
tres peticiones que los apóstoles
dirigen a Jesucristo y que recogen los
evangelios. La familiaridad con que
se expresan contrasta con la angustia
que manifiesta el profeta Habacuc en
la primera lectura de este domingo.
El profeta se queja con una pregunta
en forma de lamento: «¿Hasta
cuándo, Señor, pediré auxilio sin que
me escuches? ¿Gritaré a Ti:
“¡Violencia!”, sin que me salves?» (Ha
1,2). Su desconsuelo contrasta con la
audacia de los apóstoles que piden
en forma imperativa: enséñanos,
explícanos, muéstranos.

También nosotros podemos
acercarnos al Señor con esa
confianza, y esperar con serenidad
su respuesta, sin dejarnos llevar por
angustias precipitadas que, más que
nacer de la esperanza segura de



quien sabe que Dios ha escuchado su
oración, brotan de una cierta
desesperanza, como si él no nos
escuchara. No nos toca a nosotros
verificar cómo es la respuesta de
Dios, habitualmente diversa a lo que
uno podría esperar. «La oración
tiene su centro y hunde sus raíces en
lo más profundo de la persona; por
eso no es fácilmente descifrable y,
por el mismo motivo, se puede
prestar a malentendidos y
mistificaciones. También en este
sentido podemos entender la
expresión: rezar es difícil. De hecho,
la oración es el lugar por excelencia
de la gratuidad, del tender hacia el
Invisible, el Inesperado y el Inefable.
Por eso, para todos, la experiencia de
la oración es un desafío, una “gracia”
que invocar, un don de aquel al que
nos dirigimos»[1].

El Evangelio de hoy recoge otra
petición de los discípulos al Maestro:
«Auméntanos la fe». Y escuchamos la



sorprendente respuesta del Señor:
«Si tuvierais fe como un grano de
mostaza, diríais a esta morera:
arráncate y plántate en el mar, y os
obedecería». (Lc 17,6). Una vez más,
la sabiduría divina no se pliega a una
respuesta de manual, sino que se
despliega en la novedad de una
propuesta transformadora. Cada vez
que rezamos, cada vez que pedimos
al Señor, él nos escucha y, si la
petición es sincera, nos responde.
Pero no con el estilo de respuesta que
nosotros podemos esperar, sino con
la que él nos quiere transformar. «La
fe, por su propia naturaleza, requiere
renunciar a la posesión inmediata
que parece ofrecer la visión; es una
invitación a abrirse a la fuente de la
luz, respetando el misterio propio de
un Rostro, que quiere revelarse
personalmente y en el momento
oportuno»[2].



UNA SEMILLA de mostaza es
pequeña y frágil, pero encierra
dentro de sí una fuerza silenciosa
que la hará crecer y convertirse en
un árbol grande. Del mismo modo,
quizá en nuestra vida conocemos a
muchas personas que son como 
semillas de mostaza: gente sencilla,
humilde, que no llama la atención,
pero cuya fe firme y perseverante les
permite atravesar pruebas difíciles
sin perder la esperanza ni el amor.
No presumen tanto de sus méritos o
capacidades, pues saben que todo lo
han recibido de Dios. Es más, se
limitan a decir lo que enseña Jesús
en el Evangelio: «Somos unos pobres
siervos, hemos hecho lo que
teníamos que hacer». «Así es el reino
de Dios: una realidad humanamente
pequeña, compuesta por los pobres
de corazón, por los que no confían
solo en su propia fuerza, sino en la
del amor de Dios, por quienes no son
importantes a los ojos del mundo; y,
sin embargo, precisamente a través



de ellos irrumpe la fuerza de Cristo y
transforma aquello que es
aparentemente insignificante»[3].

Un hombre de fe no pretende
imponer a Dios sus propios planes ni
forzarle a actuar según sus
expectativas humanas. Sabe que su
visión es limitada, que sus deseos
pueden estar marcados por el
pecado, y por eso no se aferra a ellos
como si fueran absolutos. Su actitud
se asemeja a la de un siervo fiel: se
mantiene atento a la voz de su Señor,
dispuesto a obedecer, a esperar y a
actuar cuando sea necesario.
Reconoce que su grandeza, que todo
lo que da sentido a su existencia,
radica en saberse amado y sostenido
por Dios. «La fe comparable al grano
de mostaza es una fe que no es
orgullosa ni segura de sí misma (…).
Es una fe que en su humildad siente
una gran necesidad de Dios y, en la
pequeñez, se abandona con plena
confianza a él. Es la fe la que nos da



la capacidad de mirar con esperanza
los altibajos de la vida, la que nos
ayuda a aceptar incluso las derrotas
y los sufrimientos, sabiendo que el
mal no tiene nunca, no tendrá nunca
la última palabra»[4].

«LA FE es ante todo una adhesión
personal del hombre a Dios»[5]. Sin
embargo, como seres humanos
limitados, no siempre vivimos esa
adhesión con la constancia y la
plenitud que desearíamos. Nuestra
búsqueda de Dios se ve a veces
interrumpida por distracciones,
debilidades o cansancio. San
Josemaría lo expresaba con
sinceridad en una de sus cartas: «El
resumen que saco siempre al final
del día, al hacer mi examen, es 
pauper servus et humilis! Y esto
cuando no he de decir: Josemaría,
Señor, no está contento de Josemaría.



Pero, como la humildad es la verdad,
son muchas las veces que −lo mismo
que os sucede a vosotros− pienso:
Señor, ¡si no me he acordado para
nada de mí, si he pensado solo en ti y,
por ti, me he ocupado solo en
trabajar por los demás! Entonces
nuestra alma de contemplativos
exclama con el Apóstol: vivo autem
iam non ego: vivit vero in me Christus;
no soy yo el que vivo, sino que vive
en mí Cristo»[6].

Con frecuencia, también a nosotros
nos pasa algo parecido: transcurre el
día entre múltiples ocupaciones –la
atención a la familia, el trabajo
profesional, los imprevistos de la
jornada–, y al llegar la noche nos
invade la impresión de no haber
estado del todo a la altura. Tal vez
pensemos que podríamos haber
rezado mejor, haber amado más,
haber servido con mayor
generosidad. Y quizá sea cierto. Pero
también puede ser verdad, como



decía san Josemaría, que sin darnos
cuenta hemos vivido volcados en
Dios y en los demás, buscando
identificarnos con Cristo, que «no
vino a ser servido, sino a servir» (Mt
20,28). Esa es, en el fondo, la alegría
del siervo humilde: haber pasado su
jornada –entre luces y sombras–
dándose a su Señor, como lo hizo
nuestra Madre. «Mirad a María.
Jamás criatura alguna se ha
entregado con más humildad a los
designios de Dios. La humildad de la 
ancilla Domini, de la esclava del
Señor, es el motivo de que la
invoquemos como causa nostrae
laetitiae, causa de nuestra alegría.
Eva, después de pecar queriendo en
su locura igualarse a Dios, se
escondía del Señor y se avergonzaba:
estaba triste. María, al confesarse
esclava del Señor, es hecha Madre
del Verbo divino, y se llena de gozo.
Que este júbilo suyo, de Madre
buena, se nos pegue a todos nosotros:
que salgamos en esto a Ella –a Santa



María–, y así nos pareceremos más a
Cristo»[7].

[1] Benedicto XVI, Audiencia, 11-
V-2011.

[2] Francisco, Lumen Fidei, n. 13

[3] Benedicto XVI, Audiencia, 17-
VI-2012.

[4] Francisco, Ángelus, 6-X-2019.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
150.

[6] San Josemaría, Carta 3, n. 90.

[7] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
109.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/meditation/

meditaciones-27-deg-domingo-del-
tiempo-ordinario-ciclo-c/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-27-deg-domingo-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-27-deg-domingo-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-27-deg-domingo-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-es/meditation/meditaciones-27-deg-domingo-del-tiempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditaciones: 27.° domingo del Tiempo Ordinario (ciclo C)

