
opusdei.org

Zaragoza

"La fundación del Opus Dei".
Libro escrito por John F.
Coverdale, en el que narra la
historia del Opus Dei hasta
1943.

02/01/2009

Su padre le animó a compaginar los
estudios sacerdotales con una
licenciatura en Derecho, aunque no
sabemos exactamente el porqué de
ese consejo. Quizás previó la
posibilidad de que su hijo mayor
tuviera que contribuir en el futuro al
sostenimiento de la economía



familiar. Sea como fuere, Josemaría
convino en que la idea era buena,
pero no era posible estudiar esa
carrera ni en Logroño ni en
Calahorra, donde los seminaristas
completaban el último ciclo de
estudios eclesiásticos. La Facultad de
Derecho más próxima se encontraba
en Zaragoza. Tenía también la
ventaja de que allí podría obtener el
doctorado en Teología, algo
prácticamente imposible si
permanecía en Logroño. Escrivá, por
tanto, solicitó y obtuvo el permiso
oportuno para trasladarse a
Zaragoza y recibir las órdenes
sagradas en aquella diócesis.

Zaragoza era una de las más
importantes y populosas ciudades
del país. Tenía una universidad
estatal con Facultad de Derecho, otra
Universidad Pontificia y dos
seminarios. Tras la Primera Guerra
Mundial, la ciudad atravesaba un
período difícil y turbulento. Se



habían producido recientemente
hechos sangrientos: asesinatos e
insurrecciones anarquistas y
diversos brotes de pistolerismo que
provocaron la declaración del estado
de guerra y la supresión de las
libertades cívicas. Entre 1917 y 1923
la violencia política se cobró
veintitrés vidas en aquella ciudad.

En el otoño de 1920, Escrivá ingresó
en el Seminario de San Carlos, donde
los alumnos vivían y recibían su
formación espiritual; para las clases
de teología tenían que trasladarse a
la cercana Universidad Pontificia.
Ésta es por tanto la primera vez que
Escrivá vive –de hecho– en un
seminario. Como el resto de sus
compañeros, dispone de una
pequeña habitación parcamente
amueblada, sin cuarto de baño ni luz
eléctrica. En todo el edificio no había
ni una sola ducha o bañera; cada
seminarista tenía una jofaina que
podía llenar de agua fría en una pila



ubicada al final del pasillo. La
mayoría se contentaba con lavarse la
manos y la cara puesto que el
seminario no tenía calefacción, ni
siquiera en los más crudos días del
invierno. Los estudiantes se
sorprendían de que Escrivá hiciera
tantos viajes a la pila para conseguir
el agua necesaria para lavarse de los
pies a la cabeza. Algunos incluso
llegaron a tildarle de melindroso y
comentaban que tanta atención a la
higiene personal no era lo más
adecuado para un sacerdote. En una
ocasión, un seminarista
especialmente ordinario y que olía
muy mal llegó a frotarle la cara con
la manga empapada de sudor
diciendo: “¡Hay que oler a hombre!” 
[1] . El joven Escrivá, que de
naturaleza era bastante impulsivo, a
duras penas pudo controlarse y se
limitó a contestar: “No se es más
hombre por ser más sucio” [2]



Pero no era sólo la pulcritud lo que
motivaba que sus propios
compañeros le tacharan de
“señorito” [3] . Uno de los
seminaristas que compartió sus años
de alumno en el San Carlos
recordaba más tarde: “Era Josemaría
un señor de pies a cabeza, en todo su
comportamiento: en la manera de
saludar, en la forma de tratar a las
personas, en cómo vestía, en la
educación con que comía; sin
proponérselo, representaba un
fuerte contraste con lo que parecía
costumbre entonces” [4] .

La piedad de Escrivá también
llamaba la atención. El régimen de
vida del seminario incluía Misa,
meditación, Rosario, lectura de un
libro espiritual, visita al Santísimo
Sacramento y examen de conciencia
por la noche. Lo normal era que
hasta los más piadosos se
contentaran con cumplir estas
observancias y demás actos de



piedad establecidos; sin embargo,
Josemaría hacía frecuentes visitas a
la capilla del seminario durante el
tiempo libre. Ahí, delante del
Santísimo Sacramento, abría su
corazón al Señor, a veces durante
horas enteras y en ocasiones toda la
noche, llenando el tiempo con actos
de adoración a Cristo en la Eucaristía
e implorando luces para ver la
voluntad de Dios y obtener la gracia
para llevarla a cabo. También
adquirió la costumbre de acudir
todos los días a la Basílica de Nuestra
Señora del Pilar. En cierta ocasión,
Escrivá consiguió el permiso
necesario para permanecer en el
interior del templo una vez cerrado
al público y besar la imagen de la
Virgen que ahí se venera, privilegio
reservado sólo a los niños que se
acercan a honrar a la Madre de Dios
durante el tiempo en que la basílica
mantiene sus puertas abiertas. En su
habitación del seminario guardaba
una pequeña reproducción en yeso



de la Virgen del Pilar y en la base
escribió con un clavo la jaculatoria,
que tantas veces había formado
parte de su oración habitual,
“Domina, ut sit!” (Señora, ¡que sea!).

En esa ciudad aragonesa, la devoción
a la Virgen que Escrivá aprendió de
sus padres creció aún más en
profundidad y fervor. Una y otra vez
acudía a Ella suplicando su ayuda
maternal y pidiéndole estar siempre
cerca de su Hijo. “A Jesús siempre se
va y se "vuelve" por María” [5] ,
escribió en 1934 como fruto de su
propia experiencia.

Trató de ser discreto en lo referente a
su piedad personal pero en vano. Era
de esperar que Escrivá encontrara
piedad en el lugar más lógico para
eso: el seminario. Pero sus
compañeros no tardaron mucho en
hacer mofa de su devoción
adjudicándole los motes de “Rosa
Mística” y “Soñador”.



Motivado en parte por la postura
recelosa de sus compañeros, el rector
del seminario no miraba con buenos
ojos a Escrivá. En la hoja de
evaluación al final del primer curso
le puso un “bien” en el apartado de
piedad, pero sólo “aceptable” en
diligencia y disciplina, a pesar de que
Josemaría había alcanzado unas
notas excelentes y resultó ser uno de
los pocos alumnos que no fue
castigado en todo el año. Describía el
carácter de Escrivá como
“inconstante y altivo, pero educado y
atento” [6] . Y lo más curioso es que
debajo del apartado “vocación”
escribió como de mala gana “parece
tenerla” [7] . De algunos comentarios
de Escrivá se desprende que, muy al
principio de su estancia en el
seminario, el rector trató incluso de
disuadirle de su deseo de ser
sacerdote. En el segundo año, el
rector solicitó a su homólogo del
Seminario de Logroño un informe
sobre las cualidades personales de



Escrivá y su posible vocación. El
informe favorable que recibió y un
trato más personal y asiduo con el
joven seminarista le hicieron
cambiar de opinión y llegó a ser uno
de los más fieles defensores de
Escrivá.

En algún momento en el transcurso
de su estancia en Zaragoza, parece
que Escrivá sufrió una dura prueba o
crisis. En sus apuntes de principios
de los años 30 y dirigiéndose a Cristo
dice: “Si no hubieras estorbado mi
salida del Seminario de Zaragoza,
cuando creí haberme equivocado de
camino— estaría alborotando en las
Cortes españolas, como otros
compañeros míos de Universidad lo
están..., y no a tu lado, precisamente,
porque [...] hubo momento en que
me sentí profundamente anticlerical,
¡yo que amo tanto a mis hermanos
en el sacerdocio!” [8]



Aunque la crisis puede haberse
exacerbado por la dificultad de
Escrivá en adaptarse al seminario y
al trato un tanto difícil con alguno de
los seminaristas, la nota nos sugiere
que la raíz del asunto no está en eso,
sino en lo que él describe como su
“anticlericalismo”. Aquí hay que
aclarar que en la España de los años
20, los políticos anticlericales
pretendían eliminar la influencia de
la Iglesia en la vida civil. Querían
reducir la práctica de la religión al
ámbito de lo privado como algo
meramente personal, y borrar de la
vida pública cualquier vestigio de
religiosidad. El anticlericalismo de
Escrivá era algo diametralmente
distinto; se asentaba en el
convencimiento de que el sacerdote
está llamado a amar
apasionadamente a Dios y a vivir
una vida de servicio desinteresado
como si fuera “otro Cristo, el mismo
Cristo”. En este contexto, no hay, por
consiguiente, hueco para que el



sacerdote se involucre en el mundo
de la política, o trate de manipular o
controlar a los fieles con vistas a
alcanzar sus propios objetivos. Con el
paso del tiempo, Escrivá no tuvo sino
palabras de elogio para los
compañeros de seminario, la
inmensa mayoría de los cuales
trabajaron como buenos ministros de
Cristo en sus parroquias y no pocos
murieron mártires durante la Guerra
Civil española. En los primeros años
del seminario, sin embargo, le dolía
la postura de algunos que pensaban
que ser sacerdote era una forma de
ganarse el sustento y prosperar en la
vida. La idea de forjarse una carrera
eclesiástica y la postura de sus
compañeros que defendían el hecho
de ordenarse sacerdotes porque no
tenían otra forma mejor de ganarse
la vida hicieron que llegara a
preguntarse si no se habría
equivocado, al pensar que el
sacerdocio iba a satisfacer el deseo
de amor que había llenado su



corazón el mismo día en que vio
aquellas pisadas sobre la nieve.

Las anotaciones de Escrivá no
arrojan mucha luz ni sobre la
duración de esa crisis ni el modo en
que la superó. Lo más probable es
que la respuesta a sus dudas y
anhelos la encontrara en la oración,
meditando en la presencia de Dios
distintos pasajes del Antiguo y Nuevo
Testamento y dialogando con Jesús,
María y José sobre la vida y
acontecimientos de la “Trinidad de la
Tierra” y su propia vida. Un punto de
“Camino” describe el estilo personal
de su oración: “Me has escrito: "orar
es hablar con Dios. Pero, ¿de qué?" -
¿De qué? De Él, de ti: alegrías,
tristezas, éxitos y fracasos,
ambiciones nobles, preocupaciones
diarias..., ¡flaquezas!: y hacimientos
de gracias y peticiones: y Amor y
desagravio. En dos palabras:
conocerle y conocerte: "¡tratarse!” 
[9] .



Su oración era una conversación
íntima, personal, incluso apasionada.
Le decía a Jesús: “Me hubiese
gustado ser tuyo desde el primer
momento: desde el primer latido de
mi corazón, desde el primer instante
en el que la razón mía comenzó a
ejercitarse. No soy digno de ser –y sin
tu ayuda no llegaré a serlo nunca- tu
hermano, tu hijo y tu amor. Tú sí que
eres mi hermano y mi amor, y
también soy tu hijo” [10] .

En ocasiones la oración no fluía tan
fácilmente y entonces se aplicaba a sí
mismo el consejo que luego daría a
otros en “Camino”: “-Y, en mi
meditación, se enciende el fuego. -A
eso vas a la oración: a hacerte una
hoguera, lumbre viva, que dé calor y
luz. Por eso cuando no sepas ir
adelante, cuando sientas que te
apagas, si no puedes echar en el
fuego troncos olorosos, echa las
ramas y la hojarasca de pequeñas
oraciones vocales, de jaculatorias,



que sigan alimentando la hoguera” 
[11] .

En otros momentos era Dios quien
tomaba la iniciativa y le llenaba de
instantes de auténtica oración
mística. Apenas sabemos nada de
esas experiencias porque Escrivá
quemó la libreta en que apuntaba
todos esos detalles que el Señor
había tenido con él, por temor, sobre
todo, a que cualquiera que leyese la
historia de las gracias
extraordinarias recibidas en la
oración pensara que era un santo
cuando él se consideraba a sí mismo
“un pecador que ama con locura a
Jesucristo” [12] . Álvaro del Portillo,
uno de los primeros miembros del
Opus Dei que siempre estuvo a su
lado y llegaría a ser su primer
sucesor al frente de la Obra,
comentaba al referirse a los años de
Escrivá en Zaragoza: “Dios le
ayudaba con muchas mociones, con
muchas locuciones (...); el Señor



habla, sin ruido de palabras, y sus
frases quedan grabadas en el alma
como si fuese a fuego” [13] . El propio
Josemaría habló en alguna ocasión
de las gracias especiales recibidas
durante su estancia en la ciudad del
Ebro: “Yo, no sabiendo cómo
llamarlas, las llamaba gracias
operativas, porque me ayudaban a
trabajar, aunque fuese a contrapelo,
sin que me costase esfuerzo alguno” 
[14] . Tras estudiar todas las pruebas
existentes, el religioso dominico
encargado por la Santa Sede para
dirigir la causa de beatificación de
Escrivá, resume sus conclusiones con
las siguientes palabras: “El Señor le
condujo a través de experiencias
místicas que le llevaron a alcanzar
las cumbres de la unión
transformante: locuciones interiores,
purificaciones y consolaciones que le
hacían ‘sentir’, en toda su humildad,
la acción impetuosa de la gracia, y
que, como todos los verdaderos



místicos, acompañaba con un
rigurosísimo esfuerzo ascético” [15] .

[1] Andrés Vázquez de Prada. ob. cit.
p. 133

[2] ibid. p. 133

[3] ibid. p. 133

[4] ibid. p. 132

[5] Josemaría Escrivá de Balaguer.
ob. cit. n. 495

[6] Andrés Vázquez de Prada. ob. cit.
p. 137

[7] ibid. p. 137

[8] ibid. p. 136

[9] Josemaría Escrivá de Balaguer.
ob. cit. n. 91

[10] AGP, P09 p. 117

[11] Josemaría Escrivá de Balaguer.
ob. cit. n. 92



[12] José Orlandis. AÑOS DE
JUVENTUD EN EL OPUS DEI.
Ediciones Rialp. Madrid 1994. p. 178

[13] AGP, P01 1978 p. 1064

[14] ibid. p. 1064

[15] José Miguel Cejas. VIDA DEL
BEATO JOSEMARÍA. Ediciones Rialp.
Madrid 1993. p. 37-38

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/zaragoza/
(17/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/zaragoza/
https://opusdei.org/es-es/article/zaragoza/

	Zaragoza

