opusdei.org

X. RETRATO

Biografia del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

05/01/2012

No existe el retrato de una persona:
existen imagenes de la nifiez, de la
juventud, de la vejez; imagenes de los
diversos momentos y etapas
«bioldgicas»: el nifio pequefio en la
cuna, el muerto en la capilla
ardiente; y todo lo que cabe entre
medias: Pepito al terminar el
bachillerato; Isabelita, de novia;
Napoleon a los veintisiete afios en la
batalla de Arcole; Goethe a los



sesenta tomando bafios en
Karlsruhe... «Este soy yo -decimos
cuando hojeamos el album de
fotografias- el dia de mi Primera
Comunion...» «Como soldado...»
«Cuando me nombraron alcalde...» Y
no es posible superponer, por decirlo
asi, todos los retratos de una persona
y fundirlos en una sola imagen;
reconocemos en su sucesion y en su
totalidad un individuo que mantiene
su identidad entre la concepcion y la
muerte. Y aun mas alla, para toda la
eternidad.

Esta identidad puede ser dificil de
captar desde fuera: entre el retrato
del joven Rembrandt y el del
Rembrandt viejo casi no advertimos
semejanza alguna; se dan a veces
cambios de tal magnitud, que la
identidad no puede ser comprobada
con medios humanos, como es el
caso de la desdichada «Gran Duquesa
Anastasia» de Rusia (1). Por el
contrario, Monsefor Escriva ofrece



un ejemplo de sorprendente
similitud en todas sus fotografias y
retratos a lo largo de siete decenios;
si se prescinde del proceso natural de
envejecimiento, no existen
diferencias esenciales entre el
Escriva de diecisiete y el de setenta
afnos. Su rostro conservo hasta el
final una expresion juvenil, casi de
chico joven, debido, tal vez, al perfil
relativamente suave, al menton
redondeado, a las mejillas algo
regordetas, a la exacta raya del corto
pelo, que empezo a cubrirse de canas
relativamente tarde, y, sobre todo, a
aquella sonrisa que muy a menudo
surgia alrededor de los ojos y de la
boca; una sonrisa que, de modo
inconfundible, reunia en si calor,
picardia y libertad de espiritu (e
imperturbabilidad) en sus
diagnosticos. Era un rostro sin huella
alguna de flojera, de amargura, de
cerrazon; un rostro que nunca era
una mascara, que siempre acudia
«sin defensas». Los dolores y luchas



interiores o el ascetismo no habian
«marcado» su rostro; no
proporcionaba informacion alguna
sobre preocupaciones, congojas y
apuros, inspiraciones sobrenaturales
y tentaciones; no era un escenario. Y,
por lo tanto, no era «interesante»,
como puede serlo el rostro de
Beethoven o el de Einstein. En su
cara se refleja lo que significa la
filiacion divina: tranquilidad, paz,
serenidad y alegria; esto es lo que
irradia. Un Fundador del Opus Dei en
cuya expresion hubiera
predominado el desgarramiento
interior o la congoja, la inquietud o el
éxtasis, hubiera sido un testimonio
en contra suya y en contra del
espiritu del Opus Dei.

Todas las fotografias suyas de que
disponemos (cientos se han
publicado y miles no se han
publicado o no estan archivadas)
tienen algo en comun: siempre
muestran a un Escriva totalmente



natural. Nunca «tenia vergiienza», no
se «pavoneaba», no hacia gestos
estudiados, no ponia una mirada
«interesante» o «de sufrimiento» o de
«estar ausente», ocupado por
pensamientos importantes. No
adoptaba una actitud de «cercania al
pueblo» o de «academicismo».
Siempre era él mismo: auténtico y
veraz en cada situacion. Para poder
ser, como dice San Pablo (1 Cor 9, 22);
«todo para todos», hace falta saber y
sentir lo que cada uno y todos juntos
(hoy, ahora y aqui) necesitan mas
urgentemente y lo que estan en
condiciones de entender. Y éste fue
un don que poseyo el Fundador del
Opus Dei; poseia como unos «rayos X
espirituales» que le ayudaban a leer
en los corazones..., rayos del Amor de
Cristo, rayos que no hieren ni
fuerzan la voluntad, sino que sanany
atraen.

Gozaba de una gran seguridad, que
observamos en las peliculas y que



confirman todos los que le
conocieron; pero no porque
estuviera seguro de si mismo como lo
suele estar cualquier poderoso
(grande o pequeiio) de la tierra, que
parece «deberse a si mismo».
Empleamos el término seguridad en
el sentido de «asegurado»; asegurado
por la presencia de Dios en él y a su
alrededor, una presencia que, en la
vida de don Josemaria, fue
adquiriendo mayor densidad e
intensidad, hasta llegar a empapary
envolver todas las demas realidades.
Esto es lo que se quiere decir cuando
se afirma que veia las cosas «con
vision sobrenatural» : veia el mundo
y los hombres, lo grande y lo
pequeiio, bajo la luz de la presencia
de Dios. Y ésta es la razdn por la que -
excepto cuando se le alababa o se le
agasajaba en publico- nunca se
sentia confundido; es inimaginable
que enrojeciera, empezara a
tartamudear, perdiera la naturalidad
y la espontaneidad so6lo por estar



ante una persona de posicion
«superior», fuera quien fuese.
Cuando Monsefior Escriva de
Balaguer, en los afios cuarenta,
dirigio unos dias de retiro espiritual
al jefe del Estado y a su familia,
considerod que no le vendria mal una
meditacion sobre la muerte. El jefe
del Estado escucho con atencidn sus
consideraciones espirituales sobre
este punto y dijo que, desde luego,
habia pensado alguna vez en este
asunto, y que tenia tomadas las
medidas oportunas. Se ve que en
aquel momento la muerte para él
significaba fundamentalmente un
problema politico... Mas tarde,
cuando el Obispo de Madrid tuvo
conocimiento del hecho, le comenté
en la primera ocasion en la que
coincidieron: «Después de ésta, en
Espafia nunca sera Obispo...» «<Me
basta -contesto el Fundador del Opus
Dei- ser sacerdote.» También en
Franco veia, antes que nada, un
alma: nunca se le habria ocurrido



aprovechar su predicacion para
ejercer cualquier tipo de influencia
terrena.

Como su porte exterior, también el
desarrollo de su personalidad estuvo
determinado por una coherencia
interior y una continuidad
inalterables. No hubo rupturas,
cambios repentinos ni
transformaciones inesperadas. Para
los psicologos, detectives privados y
novelistas no plantea un tema con
«suspense». Este tipo de personas
busca figuras complicadas, incluso
tragicas si es posible. Lo santo y los
santos les resultan extrafos, poco
interesantes, aburridos... Y santidad
es lo que buscaba Monseifor Escriva,
nada mas y nada menos; una
santidad que no era otra cosa que el
amor a Dios vivido realmente. Y
aunque casi no podamos
imaginarnoslo, amaba a Dios, amaba
a Cristo, con mas pasion que Romeo a
su Julieta, que Stauffenberg a su



patria (2)... Y por eso no tenia mas
remedio que amar apasionadamente
todo lo que ha salido y sale de las
manos de Dios: el mundo y los
hombres, cada hombre con el que
entraba en contacto; y, ademas,
queria contagiar a muchos ese amor,
poniéndoselo ante los ojos como algo
que se puede vivir, como algo
realizable.

Todo esto, en su origen (o0 sea, como
primer y supremo mandamiento
divino) es muy sencillo, aunque por
nuestra naturaleza debilitada sea
bastante dificil llevarlo a la practica;
en cualquier caso, hay una cosa que
no es: complicado. No deja sitio a la
tragedia. Lo tragico siempre tiene
que ver con complicaciones
egocéntricas, con fracasos
intramundanos y con culpabilidades
subjetivas determinadas por factores
externos que siempre parecen
inevitables. Un «tragicismo cristiano»
es una contradictio in se (3). La



muerte de Cristo en la Cruz no fue
tragica: supero la tragedia; el
sacrificio del Amor perfecto arranco
las raices de lo tragico, o sea la
superbia vitae. «<Nosotros no
fracasamos nunca» (4). jCuantas
veces solia decir Monsefior Escriva
que Dios no pierde batallas! Incluso
en aquellos momentos en los que
tuvo que contar con la posibilidad
real de no sobrevivir a la Guerra
Civil, tampoco lo veia como un hecho
tragico, sino que se limitaba a
preguntar a cada uno de sus (aun
pocos) hijos: «Si a mi me mataran o
me muriese ahora, ¢td seguirias
adelante con la Obra?»... (5). Un «si»
firme le bastaba. En dos ocasiones,
en 1933 y luego en 1941, cuando
arreciaba la persecucion a la Obra,
Dios permitio que se quedase a
oscuras y que el demonio le tentara
con el pensamiento de que al fundar
la Obra quiza se hubiera buscado a si
mismo. «jSefior, si el Opus Dei no es
para servir a la Iglesia -fue su



respuesta inmediata-, destruyelo
ahora mismo!» (6). Y si hubiera sido
asi, tampoco se hubiera considerado
un «héroe tragico», sino tan sélo un
pecador que vuelve a Dios, pues de si
mismo decia que cada dia volvia
muchas veces como el hijo prodigo a
casa de su padre.

Cuando la Iglesia Catdlica beatifica o
canoniza a una persona, lo que da a
entender y proclama es que, de
acuerdo con las normas y las
exigencias previstas por la autoridad
eclesiastica, se ha demostrado el
grado heroico de las virtudes con las
que el Siervo de Dios ha procurado la
imitacion de Cristo. Por supuesto que
solo Dios conoce cada alma en su
totalidad; sélo Fl sabe cudl es su
«grado» de santidad, es decir, de
Amor a Dios y a los hombres. Por eso
desconocemos el namero de los
«santos». Por la gracia de Dios,
seguro que es mucho mayor del que
encontramos en el santoral. La no-



canonizacion no significa, pues, no-
santidad; pero, al revés, la
canonizacion certifica con seguridad
la santidad de este cristiano
concreto, conocido e «investigado»
en todas sus particularidades
biograficas. Y es muy légico que sea
asi: parte de la vida interior e
histérica del Cuerpo Mistico de
Cristo, de la Iglesia, consiste en que
siempre haya miembros suyos que se
identifiquen plenamente con Cristo
(en cuanto que esto es posible al
hombre); y también es l6gico que
este hecho sea visible para la
totalidad de la Iglesia, de los
cristianos, de todo el mundo. El
Fundador de la Iglesia ha querido
fortalecernos y animarnos al darnos
la posibilidad de apoyarnos en
hermanos y hermanas especialmente
fuertes y agraciados, por cuyo
ejemplo sabemos que Dios no exige
nada imposible, puesto que ellos han
podido recorrer el camino. Una parte
de la «pedagogia del Amor de Dios»



consiste en mostrarnos de cuando en
cuando, con absoluta claridad (por
no decir «con toda dureza»), este
hecho: es posible ser cristiano.Los
conceptos de «demostracion»,
«causa» y «efecto» son correctos e
importantes, pues no se puede
prescindir de la capacidad y
competencia del espiritu humano
para conocer la realidad, también la
que se refiere a la vida sobrenatural.
En el caso de una Canonizacion, que
es una de las mas importantes
decisiones de la autoridad
magisterial de la Iglesia, seria
absurdo pensar que al final se
obtuviera un resultado falso: la
Iglesia no es la ultima instancia; bajo
la luz del Espiritu Santo, sus juicios
cobran un valor definitivo.

La santidad -canonizada o no- se
hace patente-a su alrededor porque
da testimonio de si misma. Y ese
testimonio no es otra cosa que el
amor vivido a Dios y a los hombres; y



vivirlo consiste en concretarlo en
virtudes, tanto las que nos son dadas
por la gracia (fe, esperanza y
caridad) como las que son
«naturales»: templanza, prudencia,
fortaleza, justicia, temor de Dios...
Para que conduzca a una
canonizacion, esa concrecion (por la
que se esfuerzan muchos cristianos y
muchos hombres en general, sin que
la pueda medir nadie mas que Dios)
ha de ser visible y reconocida como
algo extraordinario o, en el lenguaje
eclesiastico, heroico. Lo cual significa
que ha de traducirse en una lucha
abnegada, sacrificada y, sobre todo,
constante, por la perfeccion,
sabiendo a la vez, con toda claridad,
que ésta es inalcanzable en la tierra;
lo cual, a su vez, quiere decir que el
unico motivo de esa lucha es el amor.

El retrato de Josemaria Escriva de
Balaguer contiene los rasgos de las
«virtudes heroicas», en plural, pues
como es sabido -y la practica



demuestra- ninguna virtud puede
subsistir por si sola; todas estan
concatenadas y se condicionan
mutuamente, aunque no todas
lleguen a alcanzar, al final de la vida,
el mismo grado de «perfeccion
imperfectar. En esto influyen mucho
las condiciones naturales y las
circunstancias personales de cada
uno. Por otra parte, el heroismo no
consiste, en realidad, en aumentar lo
que ya se tiene, sino en satisfacer las
«deudas» y transformarlas en
«capital». Amamos (e imagino que
Dios también ama) la valentia de un
Tomds Moro, porque por naturaleza
era temeroso; y la dulzura de un
Francisco de Sales, porque tendia a la
coOlera; y la pureza de un Luis
Gonzaga, porque tenia que vivir en
un ambiente de corrupcion...

¢Qué significa la expresién «muri6
con fama de santidad»? La fama es
algo asi como el «promedio» 0, como
dicen los matematicos, la «media



aritmética» de todas las afirmaciones
que corren sobre una persona,
aquella imagen de una persona que
predomina a su alrededor. Aunque la
fama no es un hecho objetivo y se
pueden dar falsificaciones enormes e
incluso tragicas, la experiencia y las
reglas de la probabilidad indican que
una fama decididamente buena o
decididamente mala suele ser reflejo
verdadero de la personalidad de un
individuo; en la mayoria de los casos,
la fama suele corresponder a la
realidad. Sin embargo, hay
posibilidades de error; y como la
mala fama es algo que casi no se
puede erradicar, mientras que la
buena fama es facilmente
vulnerable, aquélla suele ser una
fatidica hipoteca y ésta un enorme
bien. El dafio injusto de la fama de
una persona es, por eso, una de las
acciones mas viles que se pueden dar
en la comunidad humana. La «fama
de santidad» es mucho mas que la
«buena faman»: significa que existe la



conviccion extendida, constante y
fundada de que alguien ha imitado a
Jesucristo de manera excepcional.
Aunque no todos los que tuvieron
que ver con Josemaria Escriva de
Balaguer le apreciaron, le
entendieron o le llegaron a
considerar como un sacerdote de
vida santa, la fama de su santidad
surgio bastante pronto (durante los
afios treinta); una fama que no solo
se fundaba en encuentros, vivencias
personales u opiniones sobre su
persona, sino también en su obra, el
Opus Dei, pues también los
miembros de la Obra daban, con su
propia vida, un ejemplo convincente
y eficaz de la santidad de su Padre.

El Papa Pio XII comentd a un Obispo
australiano que Monserior Escriva «é
un vero santo, un uomo mandato da
Dio per i nostri tempi» (7); que «es un
verdadero santo, un hombre enviado
por Dios para nuestros tiempos»; y el
Papa Pablo VI veia en él una de las



personas que habia recibido mas
carismas y que habia correspondido
con mas generosidad a esos dones
que lo que suele ser corriente (8).
Uno de los testimonios mas
tempranos por parte de la jerarquia
procede de Leopoldo Eijo y Garay.
Tiene especial peso porque se trata
de palabras dichas en 1942, en los
afios de mayores ataques contra la
Obra y contra su Fundador, palabras
que también toman postura ante la
acusacion de «secreto», habitual por
aquel entonces: «Creer que don
Josemaria Escriva es capaz de crear
una cosa secreta es absurdo -decia el
Obispo-; es no conocerle. Si es un
hombre abierto, franco, como un
nifio! Don Josemaria -y por favor que
esto no llegue a sus oidos- es un
hombre bueno, es un santo
verdadero. jY qué patriota es! Pero,
sobre todo, es un hombre santo.
Estamos acostumbrados a venerar a
los santos s6lo en los altares y no nos
acordamos que fueron hombres y



anduvieron como nosotros por la
tierra. Don Josemaria Escriva, no le
quepa a usted duda, es un santo al
que veremos canonizado en los
altares» (9).

Casi desde hacia tantos afios como
don Leopoldo, conocia al Fundador
del Opus Dei don Marcelino
Olaechea: desde 1930 (10). Por aquel
entonces era Inspector Provincial de
los Salesianos; mas tarde fue director
del colegio de los Salesianos en
Madrid. En él, el Fundador del Opus
Dei reconoci6 de inmediato una de
las figuras que habrian de destacar
en la Iglesia en Espafia. Este
sacerdote, culto, piadoso y muy
preocupado por lo social, se dedico
desde el principio a la cura de almas
y a la difusion de la doctrina catolica
entre los trabajadores jovenes y
entre los componentes de la clase
media en toda Esparia. En 1935 fue
nombrado Obispo de Pamplona.
Como ya comentamos, fue él quien,



en diciembre de 1937, dio todas las
garantias necesarias para que don
Josemaria, que venia huyendo,
pudiera entrar en la llamada «zona
nacional»; ademas, en el primer
momento le acogio en su palacio
episcopal. Olaechea es, sin duda, uno
de los Obispos que ha jugado un
papel preponderante dentro del
episcopado espafiol... y también en la
biografia del Fundador. Cuando fue
nombrado Arzobispo de Valencia y
Mons. Escriva de Balaguer se fue a
vivir a Roma, no pudieron verse ya
con tanta frecuencia, pero siguieron
manteniendo una relacién estrecha,
que forma también parte de la
prehistoria de la Universidad de
Navarra. «Yo le tengo -decia a su
secretario- por un verdadero
escogido, por un verdadero santo...
Yo siento tener que morir antes que
él y no poder testimoniar en su
Proceso de Canonizacion. Testimonia
tu en mi nombre, y haz presente en
tu testimonio este mi encarecido



ruego.» Comparaba a Escriva con
don Bosco o San Vicente de Paul. No
es casualidad que la preocupacion
por la formacion intelectual y
cientifica de los jovenes en y fuera de
Espafia reuniera a estas dos
personalidades y les llevara a
emprender un empefio comun.

Toda su vida y virtudes estan
pendientes ahora de la revision y
juicio de la Iglesia. No es posible ni
conveniente adelantar resultados;
pero es legitimo y natural que
entretanto, en un periodo que, como
muestra la historia de las
beatificaciones, puede ser muy largo
(11), nos ocupemos de una figura
que, en cualquier caso, siempre sera
una de las grandes figuras cristianas
de la historia.«Heroismo», «<heroico»:
vocablos que ya no gozan de gran
renombre... Este libro esta lleno de
palabras de ese tipo. Expresan
contenidos que, al parecer, ya no
tienen derecho a existir. ¢A quién le



gustaria en nuestros dias caer bajo la
sospecha de «heroismo», de actuar
«heroicamente» o, peor aun, de
sufrir «<heroicamente»? Y, sin
embargo, se trata precisamente de
eso; pero hay que entenderlo bien, y
para ello hay que superar también el
envenenamiento semantico de las
palabras.

¢Qué significa «heroico»? La gente
rie, o piensa: una locura. O quiza:
fascismo puro... Monsefior Escriva
explico el verdadero significado:
heroismo es la lucha constante
contra la propia maldad, contra la
tendencia al pecado y contra las
malas inclinaciones, contra la
debilidad de la voluntad y contra
cualquier forma de pereza; una
lucha cuyas armas son la oracidn, el
sacrificio, el servicio y -lo
subrayamos una vez mas- la alegria:
«Este es nuestro destino en la tierra -
solia decir-: luchar por amor hasta el
ultimo instante. Deo gratias!» (12). En



Villa Tevere y en muchos centros de
la Obra se puede leer la inscripcion
«Vale la pena». Quiere decir: vale la
pena luchar, porque en la lucha se
encuentra la felicidad. Pero de esto
es de lo que muchos cristianos ya no
estan convencidos. Profundamente
inseguros, indiferentes o con miedo,
han olvidado, reprimido o
reinterpretado el sentido y la mision
inherentes a su vocacion. De los
«hijos de este mundo», que, segun
nos dice el Evangelio, son en sus
asuntos mas astutos que los hijos de
la luz (Lc 16, S), podrian aprender...
para su verguenza. En octubre de
1963 el Fundador descubrio en un
muro romano un cartel en el que se
podia leer: «Rinnova la tua tessera e
porta un altro compagno», «Renueva
tu carnet y trae a otro

compaifiero» (13). Con estas palabras
-que, originariamente, se referian a
un partido politico, quiza incluso a
los «<sembradores impuros del

odio» (14)-, ¢no quedaba dicho todo



lo que necesitan los cristianos,
siempre y en todo lugar y
especialmente en estos momentos?
¢No querian decir: «renueva tu fey
atrae a otro que quiera servir a
Cristo y a Su Iglesia»?.

Mas fe, un apostolado mas intenso:
no hubo un solo dia en el que
Monsefior Escriva no sintiera esta
llamada en su alma; la sentia cada
vez con mas intensidad y la
transmitia a los demas cada vez con
mas urgencia. El Opus Dei -decia- es
«una gran catequesis». El «afan por
dar doctrina» habia de ser una
«pasion dominante» de cada
miembro de la Obra (15)-'. Esta claro
que la fe, como la esperanza y la
caridad, es una gracia, una «virtud
infusa»; pero la fe comienza con el
conocimiento y su enemigo mortal es
la ignorancia religiosa. ;Cual es la
mayor enfermedad de la Iglesia
posconciliar sino una ignorancia
creciente que se va generalizando



cada vez masy de la que casi
podemos decir que ya es endémica?
Una generacion sin catequesis (y
«catequesis» no es la proclamacion
de teorias de tedlogos y de opiniones
personales de laicos o clérigos, sino
el adoctrinamiento en el tesoro de la
fe de la Iglesia, inalterable y
fundamental) y las consecuencias
son fatales: el edificio se agrieta, se
hunde por un lado, revienta por otro,
millones de almas se ven arrastradas
por torrentes de errores. Y ;donde
estan los indicadores?... O se han
tirado, o contienen indicaciones
falsas; los que se tambalean en el
torbellino ya no pueden reconocerlos
entre las nieblas de los subjetivismos;
no pueden leerlos porque estan
ciegos por la soberbia: son
analfabetos del espiritu. Miles de
veces pididé don Josemaria: «Adauge
nobis fidem, spem, caritatem» (cfr.
Lc 17, 5); <kAuméntanos la fe, la
esperanza, la caridad», sabiendo que
el aumento presupone, en primer



lugar, el alimento. Hasta su ultimo
dia alimenté su vida interior, su
oracion, su trabajo cotidiano de
dirigir la Obra, con la lectura de la
Sagrada Escritura, con el estudio de
los Padres de la Iglesia y de los
grandes doctores, como un Santo
Tomds de Aquino o una Santa Teresa
de Jesus, y de libros teoldgicos que
merecieran este nombre. Y para
hacerlo, siempre se tomaba el tiempo
que fuera necesario. Nunca se le
hubiera ocurrido decir: ¢Para qué
todo eso? Yo ya sé de qué va, y, en vez
de leer y estudiar, puedo hacer otras
cosas mas importantes y necesarias...
Porque siempre habia en su vida
cosas importantes y necesarias, pero
nada era tan importante y tan
necesario como el cumplimiento de
las «xnormas» de piedad, la practica
diaria de la filiacion divina; una
practica que presupone esfuerzo,
continuidad y orden, para que no
decaiga; algo que sabemos por



experiencia y a lo que estamos
obligados por amor.

Fe, esperanza, caridad: estas tres
virtudes deben ser inseparables en la
vida de cualquier cristiano y por
supuesto lo fueron en la de
Monsefior Escriva. Esta «triada»
impregnaba su vida, dando a todas
sus acciones esa forma excepcional
de autenticidad que fue uno de los
secretos de su atractivo. Siendo
sacerdote, en Madrid, se entero de
que un joven estaba enfermo de
muerte en casa de su hermana: una
casa de prostitucion. Don Josemaria
pidio permiso al Vicario general, y,
acompaifiado por un amigo de edad
avanzada, fue a hablar con ella: «Sé
que sucede esto y quiero que este
hombre muera con los Santos
Sacramentos (...) Volveré mafana,
pero les pido un favor: que, por amor
de Dios, no se ofenda mafiana al
Sefior en esta casa». La pobre mujer
tenia fe y aseguroé que se cumpliria la



condicion. Al dia siguiente regreso y
el moribundo se confesd, recibio la
absolucion y la Extremauncion y
comulgd. Don Josemaria le asistio
hasta el final (16).

A menudo el Fundador del Opus Dei
decia que tenia un solo corazon para
amar; y este corazon no sentia de
otra manera (de una manera, por
ejemplo, mas «abstracta», «tedrica» o
«esotérica») ante Cristo que ante los
hombres, por los que el Hijo de Dios
se habia encarnado. Si uno de sus
hijos fallecia en un accidente, lloraba
como llora cualquier padre. Pero
igualmente, o quiza con mayor
intensidad, le dolia lo que podia
sucederle a Jesucristo. Cuando, en
1974, estuvo en Pery, le mostraron
fotos de un corrimiento de tierras
sucedido tres afnos antes: parte de un
pueblo -y la iglesia con su Sagrario y
el Santisimo- habian quedado
enterrados. El pensar en Jesucristo,
presente en el Pan, encerrado en su



Sagrario muchos metros bajo tierra,
hasta que un buen dia fuera
consumido por la materia que F1
mismo habia creado, le impresiono
de tal manera que paso toda la noche
en vela, adorando al Sefior en el
Santisimo Sacramento (17).

Su piedad se expresaba a través de
una amplia gama de matices que iba
desde el revivir interior de la Pasion
hasta una «ocurrencia»
despreocupada, casi pueril. En esto
se parecia a Francisco de Sales o a
Felipe Neri. Cuando, en 1944,
surgieron problemas economicos
especialmente graves, solia decir:
«Pedidle al Sefior que nos dé dinero,
que nos hace mucha falta, pero
pedidle millones, porque si todo es
suyo, lo mismo da pedir cinco que
cinco mil millones y, puestos a

pedir ...» (18).

Saber reirse de uno mismo, con
naturalidad y sinceridad, es el



comienzo del buen humor.
Monsefior Escriva sabia que ni
siquiera la contricion y la penitencia
tienen que ser sombrias. Sobre el
dolor verdadero se puede tender una
sonrisa verdadera. En una ocasion,
ante cierta contrariedad, «exploto».
«Me enfadé... -cuenta- y después me
enfadé por haberme enfadado.» En
esta situacion, yendo por las calles de
Madrid, pasoé por delante de una
maquina automatica que hacia
fotografias. En ese momento el Sefior
quiso darle una leccion sobre
humildad y alegria: se hizo unas
fotografias y se quedd con una de
ellas: «jEstaba divertidisimo con la
cara de enfado! La llevé en la cartera
durante un mes. De vez en cuando la
miraba, para ver la cara de enfado,
humillarme ante el Sefior y reirme
de mi mismo: jpor tonto!, me

decia» (19).

Monsefior Escriva de Balaguer solia
decir que «el Dolor es la piedra de



toque del Amor» (20). Con estas
palabras queria expresar algo que es
totalmente normal para un cristiano:
el valor sobrenatural del
sufrimiento. Es estremecedor darse
cuenta de hasta qué punto este
nucleo de la religion cristiana, este
misterio central de la Redencion, ha
caido en el olvido, se malentiende o
incluso se rechaza, y a veces con gran
fuerza. No es otra la causa de la
enfermedad espiritual de la
cristiandad, de la que los catdlicos,
sobre todo en la civilizacion de
consumo del mundo occidental,
tampoco estan libres. Hace poco me
comentaba un amigo que, gracias a
los esfuerzos que se realizan a nivel
mundial por superar el sufrimiento y
el dolor y por desterrarlos de la vida
individual y social, pronto se habria
superado toda esa «teologia de la
Cruz». Aunque, afiadia, hay que
reconocer que la concepcion
cristiana tradicional de la miseria
humana es de gran «astucia



psicoldgica pues realmente ayuda a
soportar mejor la desgracia en sus
diversas formas... Como tantas otras
veces, COn esa ceguera se expresaba
algo muy bien «visto»: sila
aceptacion y el ofrecimiento del
dolor no tienen su fundamento en las
virtudes infusas -fe, esperanza,
caridad-, esos comportamientos
quedan reducidos a conductas mas o
menos extrafias que hoy en dia
pertenecen al ambito «cientifico», a
la Psicologia, mientras que en el
pasado pertenecian mads bien a un
ambito «ético», a la Filosofia, sea al
estoicismo o al idealismo. Sin
embargo, podemos constatar
facilmente que la superacion del
dolor partiendo de la filosofia, de la
ética o de la psicologia tiene los pies
de barro y fracasa con frecuencia.
Hay un sintoma claro de este hecho:
el numero de suicidios entre las
personas que, real o supuestamente,
sufren males incurables crece
continuamente...



Querer vivir una virtud -cualquiera
que sea- «heroicamente», pero sin
sufrir, es imposible; seria incluso un
contrasentido. La diferencia entre
alguien que quiere ser una «buena
persona» y alguien que aspira a la
santidad, con el «<heroismo» que ésta
supone, estriba precisamente en
como se enfrenta con el dolor: las
«buenas personas» lo rechazan, pero
el que aspira a la santidad lo acepta e
incluso lo busca por Amor. Ahora
bien, la medida del heroismo no se
deduce de la magnitud objetiva del
sufrimiento, sino de la intensidad
subjetiva de la entrega a Cristo
crucificado. Por eso, el Fundador del
Opus Dei queria que su
redescubrimiento de la «grandeza
santificadora de las cosas pequefias»
se aplicara también a ese soportar los
sufrimientos y la Cruz cotidiana de
los cristianos.

Una Cruz absoluta, en su enormidad
suprema, no suele ser lo normal, y, si



llegara, tendriamos que confiar en
que Dios nos concediera gracias
extraordinarias para soportarla.
Tampoco es facil sentir en la piel los
«alfilerazos» de las «astillas» de la
Cruz y soportarlos durante toda una
vida con buen humor, viendo en ello
muchos regalos pequefios y grandes
de Dios, nuestro Amigo; no, esto
tampoco es facil; es mas, seria
imposible sin ayuda de la gracia.
Monsefior Escriva de Balaguer fue
recibiendo constantemente, a lo
largo de su vida, esos «regalos». Al
que ama la corona de espinas del
Sefior, Dios le suele regalar algunas
espinas. Solia decir que el dolor es
una «caricia de Nuestro Padre-Dios a
sus hijos mimados» (21). Y, en este
sentido, Dios le mimé bastante. Dolor
por la muerte de personas queridas,
dolor por las incomprensiones que
tuvo que sufrir la Obra, dolor por las
vocaciones perdidas, por las almas
en peligro; dolor por el pecado, por el
desprecio de Cristo, por las heridas



de la Iglesia: todo esto formaba parte
de la normalidad de su vida y de su
trabajo. Y a esa misma normalidad
pertenecia la enfermedad. No sélo en
forma pasajera, sino constante.
Durante diez afios, entre 1944 y 1954,
sufrio una grave diabetes con todo lo
que supone: cansancio, trastornos de
la vista, dieta, inyecciones. La
curacion extraordinaria de la
diabetes, después de sufrir un
gravisimo shock anafilactico, no
supuso tampoco que gozara desde
entonces de una buena salud. A
partir de 1966 surgidé una
insuficiencia renal e hipertension
arterial.

Nunca habia tenido buena vista, pero
en los ultimos afios empeoro
alarmantemente. Sin la ayuda de
unas gafas de alta graduacion se
quedaba practicamente ciego; pero
(con la excepcidn de Alvaro del
Portillo y de alguno de sus mas
intimos colaboradores) casi nadie lo



sabia ni se daba cuenta. «Sefior, ya
no puedo mas -ésta era su oracion el
19 de marzo de 1975, fiesta de San
José-, y sin embargo he de ser
fortaleza para mis hijos; ya no _veo a
tres metros de distancia y tengo que
atisbar el futuro, para sefialar el
camino a mis hijos: ayudame Tu:
ique vea con tus 0jos, Cristo

mio!» (22).

Esta oracion, a la edad de setenta y
tres afios, ya al final del camino,
completa y perfecciona aquel «ut
videam» del joven Josemaria. Las dos
peticiones de luz fueron escuchadas:
Dios le mostré cudl era su mision:
fundar el Opus Dei y ser Opus Dej; v,
para poder hacerlo, Cristo, digadmoslo
asi, le presté sus propios 0jos.
Realmente, la capacidad de don
Josemaria para ver «con los ojos de
Cristo» el mundo y las personas, los
problemas y las tareas que debia
cumplir en el presente y en el futuro,
y la marcha del Opus Dei a través de



los tiempos, fueron creciendo
continuamente a partir de aquel 2 de
octubre de 1928.

¢Qué significa ver con los ojos de
Cristo?... Ver las cosas como las vio
ElL ¢Y como vio Jesus de Nazaret las
cosas durante su vida sobre la
tierra?... Con infinita misericordia y
comprension, suavidad y carifio; y, a
la vez, casi en aparente
contradiccion, con inmensa claridad,
justicia y exigencia. Ve a la adultera y
la perdona; ve la higuera y la
maldice, aunque «no era tiempo de
higos» (Mt 21,9; Mc 11,13; 20,21). A
Jesucristo no le agradaba la
dominacion romana de su tierra,
pero ordena cumplir los deberes
civicos con respecto a la autoridad
estatal (Mt 22,17); ve en las almas de
los fariseos, pero no rechaza el pago
de los impuestos del Templo (Mt 17,
24-27). Su mirada siempre es
plenitud de amor, de un amor que se
convierte en hechos concretos,



visibles e imitables para los hombres;
un amor que actua concretamente,
de acuerdo con la situacion, y
especificamente: como indicacion
moral e incluso juridica a
determinadas personas en
determinadas situaciones; como
perdon de los pecados (actuando asi
como Sumo y Eterno Sacerdote);
como salud para los enfermos; como
alimento para la muchedumbre... El
amor como misericordia y justicia,
como perdon y castigo, como
obediencia y mandato: es un unico
Amor divino que, en la tierra, se
tiene que hacer presente en muchas
y diversas aplicaciones parciales
entre los hombres. Cualquier otra
cosa seria imposible.

A Mons. Escriva de Balaguer se le
concedio esta vision de las cosas; la
hizo realidad precisamente por
medio de las «virtudes vividas en
grado heroico». Pongamos un
ejemplo: cuando a comienzos de los



afos treinta se inicio en Espafia la
persecucion religiosa, las Agustinas
de Santa Isabel tuvieron que
abandonar su convento en Madrid.
Habian previsto sacar de alli las
valiosas obras de arte que
albergaban el convento y la iglesia
para salvarlas asi de la profanacion y
devastacion. Pero esas obras de arte
no pertenecian a la comunidad, sino
que eran préstamos del patrimonio
estatal. Tal como estaba la situacion
en Espafia, y teniendo en cuenta
concretamente la posicion de la
Iglesia, es natural que la tentacion de
«olvidar» este extremo fuera grande.
Pero don Josemaria, a la sazon Rector
del Patronato de Santa Isabel, 1o
prohibid expresamente,
argumentando como sacerdote, como
abogado y también por motivos de
prudencia humana: en principio se
debe respetar la autoridad civil del
Estado; los objetos no pertenecian a
las Agustinas, sino al Estado espafiol;
estaban, pues, legitimamente bajo la



administracion estatal. Por lo tanto,
para disponer de ellos habria que
pedir permiso al Estado, pues no
existian motivos que hubieran
podido justificar un uso ilegal contra
la voluntad del propietario. Y,
ademas, habia que evitar todo lo que
pudiera prestar nuevos argumentos
a la enemistad del Estado contra la
Iglesia, proporcionandole asi mas
excusas para continuar la
persecucion. Pero habia un
argumento aun mas importante:
Monsefior Escriva recordo el
principio de que moral y legalmente
no es licito «prevenir» una injusticia
o desgracia posible en el futuro por
medio de una infraccion legal, real y
actual (23). Para él no eran validos ni
el «pecado preventivo» ni la «ética de
situacion» (24). Ademas, tampoco le
parecia bien provocar
innecesariamente al poder ni aplicar
la mentalidad del «todo o nada» en
cuestiones secundarias. En este



punto se le puede comparar a Tomas
Moro.

Casi cuarenta afios después del
episodio de Santa Isabel, el 22 de
junio de 1972, fiesta del santo Obispo
John Fisher y del Canciller inglés, el
Fundador confid a algunos miembros
de la Obra: «Esta mafiana lo veia con
claridad en la Misa de Santo Tomas
Moro: hasta el final de su vida fue
ejemplarmente fiel al Rey, pero sin
ceder ni un milimetro en lo que no
podia ceder. Desde antes de que Dios
quisiera la Obra en el tiempo, he
visto con claridad los dos campos:
deberes y derechos de ciudadano;
deberes y derechos de cristiano: y he
sido consecuente» (25). Permitasenos
afiadir: claridad en lo que se refiere a
su diferenciacion, a su respeto mutuo
y a su conexion interna; en
todo.Normalmente, no tendrian por
qué colisionar los deberes y los
derechos del ciudadano y los del
cristiano; ésta seria la mejor garantia



para un Estado sano. Pues alli donde
los ciudadanos realmente pueden
vivir y actuar como cristianos, los no
cristianos pueden estar seguros de
que se respetaran sus derechos y se
defendera su dignidad de
ciudadanos. Pero hay que decir que,
en nuestros dias, esta «normalidad»
es rara en el mundo. En todas partes
(también en los estados de corte
democratico) un ciudadano que no
quiera ser cristiano sélo de forma
nominal, que no quiera verse
arrinconado en las catacumbas de
una comunidad cristiana cerrada o
de un cristianismo de sacristia, sino
que quiera poner en practica un
cristianismo activo y apostolico,
enseguida entrard en confrontacion
con el Estado. No porque el Estado
sea un Estado «neutro» desde un
punto de vista religioso y
confesional, un Estado que no
impone determinadas
manifestaciones externas de
religiosidad (que de todo ha habido:



recordemos las disposiciones
estatales que obligaban a adherirse a
una confesion determinada, la
obligacion estatal de asistir a oficios
eclesiasticos, la intromision del
Estado en las formas liturgicas, el
«decreto de genuflexion» bavaro aun
en pleno siglo XIX (26) y tantas cosas
mas), sino porque activamente,
obrando (y de ese obrar también
forma parte la legislacion), o
pasivamente, permitiendo
situaciones injustas, el Estado puede
lesionar -y de hecho a menudo
lesiona- los derechos de la persona
(de los que también forman parte los
derechos no escritos) y la ley moral
natural (cuya existencia quiza ni
siquiera reconoce). Piénsese, por
ejemplo, en las leyes que permiten el
aborto, el divorcio, la pornografia, las
practicas homosexuales, la
prostitucion, etc.

La Iglesia Catolica (y también otras
comunidades cristianas), desde hace



unos doscientos afios se encuentra
enfrentada con las autoridades
civiles en cuestiones que han dado
en llamarse «mixtas», es decir, en
aquellos aspectos de la vida humana
y de una convivencia organica entre
los hombres para cuya ordenacion
tanto la Iglesia como el Estado tienen
sus derechos y sus
responsabilidades. Unos derechos y
unas responsabilidades que,
desgraciadamente, a menudo entran
en colision... La lucha se refiere,
sobre todo, a la familia y a la
educacion, dos temas que, en
esencia, estdn muy ligados entre si.
El problema abarca distintos
aspectos, en los cuales no podemos
profundizar aqui. Sélo diremos que,
independientemente de los limites
concretos de las competencias
estatales y eclesidsticas en estas
cuestiones mixtas, hay unas cuantas
cuestiones que, para el cristiano, son
absolutamente intocables e
inalienables; es necesario subrayar



también que la Iglesia y los
cristianos, en estos temas, defienden
posiciones que no son sélo cristianas
o confesionales, sino que se refieren
a la persona humana y al derecho
natural en general, cuestiones en las
que no se puede ceder. Si el Estado
ya no garantiza la proteccion legal de
la familia; si no solo permite que se
vacie y se destruya su estructura,
una estructura que descansa sobre el
matrimonio y la paternidad y la
responsabilidad de los padres para
con sus hijos; si no solo permite la
destruccion, sino que la fomenta, por
ejemplo, a través de la implantacion
del divorcio, de la legalizacion del
aborto, del sofocamiento de la
libertad de ensefianza, de la creacién
artificial de conflictos entre padres e
hijos, de medidas fiscales..., entonces
no estamos tan solo ante un Estado
«neutral» o no-cristiano, sino ante un
Estado injusto. Y, en este caso, la
resistencia es un deber ciudadano y
un deber cristiano.



Uno de los mayores anhelos de la
Iglesia es que la familia cristiana (o
sea, la familia que quiere estar
cimentada en Cristo y vivir
consecuentemente) recobre y
mantenga su vigor, por lo que a
nadie puede extrafiar que este tema
ocupe un lugar central en la
predicacion de Monserior Escriva de
Balaguer y en la vida y la actuacion
de todos los miembros de la Obra.
Uno de los derechos inalienables de
la familia es la participacion activa y
responsable en todos los campos de
la educacion; visto desde la otra cara
de la moneda, esto quiere decir que
de la existencia y de la eficacia de
centros de formacion, de educacion y
de orientacion cristiana depende en
buena medida la posibilidad de que
surjan en numero suficiente familias
normales y sanas. El apostolado de la
educacion en todo el mundo es una
de las tareas fundamentales de la
Iglesia en general y de los cristianos
del Opus Dei en particular. En este



tema, Monsefior Escriva, desde el
principio, penso en todos los niveles
educativos y formativos.

En 1962 se comenzd a construir, en el
barrio romano del Tiburtino, zona de
predominio comunista, un centro
para la formacion de trabajadores,
encomendado a la Obra. Se terminé
de edificar en 1965 y fue inaugurado
personalmente por el Papa Pablo VI.
Yo pude visitarlo en la primavera de
1976. Entre los grandes bloques de
viviendas de aquel «barrio
proletario» se alza una residencia
para doscientos trabajadores jovenes
0, para ser mas precisos, para
jovenes italianos procedentes
algunos también de las capas mas
bajas. Alli se les proporciona
formacion para que lleguen a ser
obreros cualificados. Es
recristianizacion singular del mundo
del trabajo: sdlo vi personas que
regresaban de trabajar con rostro
satisfecho. El centro comprende una



escuela media para nifios de once a
catorce afios, un centro de formacién
profesional para chicos de catorce a
diecisiete, talleres para el
aprendizaje de disefiadores,
mecanicos, electricistas, etc. Los
chicos viven en la residencia o,
cuando es posible, con sus padres.
Las habitaciones de la residencia son
amplias, con mucha luz, sencillas;
casi todas, previstas para tres o
cuatro personas; cuando las visité
estaban limpias y ordenadas; cada
una tenia un Crucifijo y una imagen
de la Virgen. Hay muchas
habitaciones comunes, duchas y
zonas deportivas, muy cuidadas y en
buen estado. No es extrafio: en el
tablon de anuncios se puede leer:
«Giovanni: jardin norte; Paolo: jardin
sur; Francesco se ocupa de los
arreglos de electricidad; Luigi:
fontaneria; Roberto pinta los marcos
de las ventanas de la planta baja
izquierda; Emilio se ocupa de
arreglar el buzon...» Junto al centro



estd la parroquia del barrio,
encomendada a sacerdotes de la
Obra. Cada edificio de este complejo
tiene un oratorio propio, su centro
espiritual. El trabajo, la formacion, el
tiempo libre, la vida religiosa
constituyen -como debe ser- una
unidad. A nadie se le obliga a vivir
asi, y a nadie se le cuentan «las veces
que va a la iglesia». Pero no se puede
evitar que las chispas se transmitan y
que en las almas despierte el deseo
de conseguir esa unidad de vida.
Cuando estuve alli comi con los
residentes. A mi alrededor se notaba
una despreocupada alegria. Los
jovenes con los que estuve hablando
se comportaban con total
naturalidad, sin miramientos y sin
envaramiento: ni serviles ni
insolentes. El director me estuvo
contando que cuando llegaron al
barrio -en 1962- 1a gente les escupia y
les amenazaba; incluso les habian
destrozado los cristales a pedradas...
Hoy, el Centro ELIS (Educazione-



Lavoro-Istruzione-Sport) es el
corazon del Tiburtino. «Yo creo en el
Partido Comunista y en el Opus Dei»,
me dijo un viejo trabajador. También
esta frase aporta una pincelada al
retrato de Monsefor Escriva de
Balaguer.

La Universidad de Navarra, con sede
en Pamplona, ha alcanzado
renombre universal por el nivel de
su actividad docente y de
investigacion cientifica, y por su
formacion universitaria de
inspiracion cristiana. Era querida
con muy particular carifo por el
Fundador del Opus Dei, que habia
rezado por ella desde muchos afios
antes de su comienzo y en la que
tenia puesto su corazon.

La creacion de una Universidad por
la iniciativa privada era una idea
antigua en Espafia. El mismo don
Joaquin Mestre, que fue Secretario de
Mons. Marcelino Olaechea (27),



cuenta que cuando éste era aun
Obispo de Pamplona y Presidente de
la Comision episcopal de Seminarios,
tenia ya muy clara la idea de que
debia hacerse en Espafia una
Universidad del estilo de la de Sacro
Cuore, de Milan.

Para lograr este objetivo, tuvo varias
conversaciones con las autoridades
espafiolas y con el Papa Pio XII. Don
Joaquin Mestre dice que el Papa «no
solo acogio (la idea) benévolamente,
sino que, con reiteradas palabras
magisteriales y paternas, acucio mas
y mas al Prelado a no dejar de
trabajar hasta ver realizada aquella
gran empresa, si bien dejandole
entrever y atestiguando las graves
dificultades economicas,
profesionales, sociales, politicas y de
todo orden por las que iba
navegando la Universidad de Milan,
y que él temia, sin reserva, para la
futura Universidad ...» (28).



Don Josemaria conocia, por supuesto,
las gestiones de su amigo, que en
1947 habia sido nombrado Arzobispo
de Valencia, pero, aunque compartia
plenamente las intenciones del
Obispo, su idea sobre la Universidad
que habia de ser creada y dirigida
por los miembros del Opus Dei no
correspondia plenamente al proyecto
de una Universidad Catolica, tal
como la veia Mons. Olaechea. Es
consecuente al espiritu del Opus Dei
que cualquier iniciativa apostdlica
creada por los miembros de la Obra,
es decir, por ciudadanos catolicos,
sea una institucion civil sin caracter
confesional.

Asi, cuando en 1952 la futura
Universidad (entonces Estudio
General de Navarra) abrid sus
puertas con una Escuela de Derecho
en la Camara de Comptos Reales (un
pequeiio y muy bello edificio de
finales de la Edad Media situado en
el casco viejo de Pamplona), 1o hizo



como institucion civil vinculada a la
Universidad estatal de Zaragoza.

Si ocho afios después la Santa Sede
erigio el «Estudio General de
Navarra» como Universidad de la
Iglesia fue, sobre todo, porque era
éste el unico camino que abria la
posibilidad de que el Estado llegara a
otorgarle su reconocimiento y diera
plena validez a sus ensefianzas, algo
en lo que el Fundador tenia especial
interés. Y asi fue: después de casi dos
afos de prolijas gestiones se firmo el
Convenio de 5 de abril de 1962 entre
la Santa Sede y el Estado espafiol
(29); pocos meses mas tarde, el
Estado reconocia oficialmente a la
Universidad de Navarra y daba plena
validez publica a sus estudios y
grados.

El Convenio mencionado tiene gran
importancia histdrica, ya que supuso
la ruptura del monopolio estatal en
el sector universitario (30). En este



contexto, es digno de mencion que
las condiciones que el Convenio fija
para la plena validez civil de los
estudios cursados en las
Universidades de la Iglesia son en
extremo exigentes y requieren que
una elevada proporcion del
profesorado tenga el titulo de
Catedratico de Universidad estatal.
Esta exigencia no le importo
demasiado a Mons. Escriva de
Balaguer, Gran Canciller de la
Universidad de Navarra: queria una
Universidad que realizara su trabajo
con el mejor nivel que fuera posible
y en estrecha cooperacion con las
demas.

Los treinta afos de historia de la
joven Alma Mater hablan por si
mismos: la Universidad de Navarra
goza hoy de un gran prestigio entre
las mas famosas Universidades de
Espafia y del mundo, sean publicas o
privadas, por su alto nivel cientifico
y por la entrega de todo su



profesorado, en colaboracion viva y
abierta, a la investigacion y a la
docencia. Cuenta con todas las
Facultades de una Universidad
clasica: Derecho, Medicina, Filosofia
y Letras, Ciencias, Farmacia y,
ademas, Ciencias de la Informacion,
Arquitectura, Econdémicas, Ingenieria
(en San Sebastian) y una «Business
School» en relacién con Harvard (en
Barcelona); posee también
Facultades de Derecho Canodnico y
Teologia, asi como otros diversos
Centros. El numero total de alumnos
supera los diez mil, a los que
atienden mas de 800 docentes, de los
que un centenar son Catedraticos
numerarios procedentes de
Universidades del Estado. S6lo una
pequeiia parte de la comunidad
universitaria pertenece a la Obra.

¢Qué tiene de especial la Universidad
de Navarra para que un biografo de
Mons. Escriva de Balaguer pueda ver
en ella un retrato materializado del



Fundador del Opus Dei, uno entre los
muchos retratos posibles, desde
luego, pero muy importante, muy
caracteristico? La respuesta la dio él
mismo en una entrevista que
concedio en el afio 1967 al director
de la revista «Gaceta Universitaria» y
ha sido incluida en el libro
«Conversaciones con Monsefor
Escriva de Balaguer». Alli puede
leerla quien quiera (31) La
Universidad de Navarra es un
«retrato» del Fundador del Opus Dei
porque procura hacer suya al pie de
la letra la mision del Fundador de
ayudar a crear o a redescubrir, en el
Opus Dei y por el Opus Dei, la unidad
de vida; en este caso, en el ambito de
la ciencia y de la educacion superior.
La reinstauracion y
refundamentacion de la unidad
organica, vital, entre cienciay fe,
entre estudio y configuracion de la
personalidad, entre profesion y
responsabilidad, entre educacion y
religion, unidad que el Fundador



predico y vivié durante medio siglo,
es la norma seguida en la
Universidad de Navarra: para eso se
fundd. En 1951, un afio antes de que
empezara como Estudio General,
Mons. Escriva de Balaguer habia
escrito: «La herejia y la impiedad
suelen ahora provenir, mas que de
controversias directamente
teoldgicas, de errores propugnados
por las ciencias profanas: no porque
las ciencias profanas puedan por si
mismas oponerse a la verdad
sobrenatural -la luz de la razon, que
proviene de Dios, no puede
contradecir la luz de la revelacion
divina-, sino porque los hombres,
movidos por las mismas pasiones
que en otros tiempos, tratan ahora de
encontrar el fundamento del ateismo
o0 de la herejia especialmente en las
llamadas ciencias

experimentales?» (32). Estas son, en
esencia, las mismas consideraciones
que, treinta afios mas tarde,
expresaria el Papa Juan Pablo Il en



su alocucion a los cientificos y
universitarios en la Catedral de
Colonia (33).

Cuando tuve ocasion de hablar sobre
este tema con Francisco Ponz, un
bidlogo y fisiologo que entre 1966 y
1979 fue Rector de la Universidad de
Navarra, me comento: «Lo que mas
interesaba a Mons. Escriva de
Balaguer eran las almas, la santidad
personal, la labor de formacién de la
entera personalidad de cada uno con
sentido cristiano. Queria estar con
las personas y no visitar edificios;
solia decir: "No me interesan las
jaulas, sino los pajaros" » (34) Sabia
que no es el cambio de las
estructuras lo que puede divinizar
este mundo y conducir al hombre
hacia su felicidad eterna, sino que es
el hombre interiormente renovado el
que puede transformar las
estructuras y hacerlas, quiza, mas
adecuadas para la lucha por un vivir
humano a lo divino. Me decia Ponz



que el Fundador inculcaba la
necesidad de que tanto los
especialistas en las ciencias del
hombre y de la naturaleza, como los
dedicados a las ciencias del espiritu,
adquirieran -con delicado respeto a
la libertad de las conciencias- una
buena formacion cristiana, con el
conocimiento profundo de la fe, y
que pusieran sincero esfuerzo por
vivir en congruencia, mediante la
oracion, la frecuencia de
sacramentos y la lucha personal. Solo
asi se encontraria verdadera
felicidad en el trabajo, y el quehacer
académico cobraria su mas plenoy
recto sentido, evitando el riesgo de
caer en los errores, a veces
monstruosos, de un cientifismo
desatado.

En el campus de la Universidad de
Navarra, Cristo esta presente en
muchos lugares y en formas
diversas. Cada uno de los edificios
docentes, también el de Ciencias



Naturales, tiene un oratorio con el
Santisimo Sacramento, que nunca
esta solo; nunca falta un visitante,
joven o de edad, profesor, estudiante
0 empleado, que acude, aunque solo
sea por un momento, para rezar una
oracion. Estd presente en las
imagenes que ornamentan los
distintos locales, en la ermita de la
Madre del Amor Hermoso y lo esta
también en un numero no
manifiesto, pero grande, de personas
que estudian, ensefian, investigan,
cuidan del mantenimiento y limpieza
de jardines y edificios o hacen
cualquier otro trabajo segun el
espiritu del Opus Dei, con esmero,
como un servicio a Dios y a los
hombres plenamente secular y
profesional, con unidad de vida llena
de naturalidad. Por otra parte, la
Universidad de Navarra no es un
ghetto catdlico, ni un reducto
defensivo: esta abierta a toda clase
de personas, sin ningun tipo de
discriminacion.



Monsefor Escriva de Balaguer
queria que la Universidad de
Navarra fuera un ejemplo vivo de
que poseer un alto nivel cientifico en
una disciplina y ser cristiano
consecuente no solo no se excluyen
ni se sitian en planos separados, sino
que se apoyan mutuamente y deben
darse fundidos en la misma persona;
propugnaba que el cultivo de la
Teologia se integrara con el de las
ciencias humanas para alcanzar la
sintesis de los saberes a la luz de la
fe: con el retorno de la Teologia a la
Universidad Literaria, ésta se
lograria reconstituir, recobrando su
plenitud como Universitas
Scientiarum. Buen conocedor del
modo de ser de los hombres, en
especial de los de su patria, a la que
tanto amaba, el Fundador del Opus
Dei queria también que la nueva
Alma Mater Navarrensis
contribuyera a formar a todos en el
amor a la libertad, en el respeto y
mutua comprension, en el espiritu de



convivencia y de concordia, de
serenidad y de paz, en un pais no
exento de reacciones desbordadas y
particularismos (35).

El cumplimiento de estos grandes
ideales de servicio conto enseguida
con la colaboracion activa de amplios
sectores de la sociedad, de Navarray
de toda Espafia. A finales de los afios
cincuenta, con el estimulo del
Fundador, algunos miembros del
Opus Dei y otras personas dieron
vida a la «Asociacion de Amigos de la
Universidad de Navarra», que se
extendio rapidamente; hoy cuenta
con muchos millares de socios y
contribuye con su gestion a una
parte importante del presupuesto de
la Universidad. Entre los «<Amigos»
figuran personas de las mas diversas
capas sociales, de Espafia y de otros
paises, algunas incluso no cristianas,
que prestan a la Universidad su
apoyo espiritual, moral y econdmico.
La participacion de la Asociacion en



el comun empefio de sacar adelante
la Universidad de Navarra viene a
ser un despertador de la
responsabilidad social de los
ciudadanos, un cauce para la
movilizacion de los recursos de la
sociedad en favor de una obra de
servicio que, aun cuando de alcance
universal, tiene su sede distante de
los grandes centros urbanos y lejos
de donde reside la gran mayoria de
los «KAmigos». La gestion de la
Asociacion de Amigos da ademas
ocasion para un trato personal, con
entrafia apostolica, que también -y
esto no puede faltar- acerca muchas
veces a Dios. De este modo, los
Amigos de la Universidad de Navarra
vienen a ser (36), con imagen que en
otro contexto utilizaba Mons. Escriva
de Balaguer, «una inyeccion
intravenosa, puesta en el torrente
circulatorio de la sociedad».

En los afios 1964, 1967 y 1972, la
Asociacion de Amigos celebro sus



Asambleas generales en Pamplona; a
cada una de ellas asisti6 Monsefior
Escriva, quien predico para los
asistentes y se reunio con grupos
pequeiios en docenas de tertulias
(37). En la que se celebré en
noviembre de 1964, oficio la Santa
Misa en la Catedral de Pamplona; en
la homilia dijo a los miles de
personas que asistian: «Nuestro
amor, Sefior, para el Pontifice
Romano; nuestro amor para todas las
almas: catdlicas o no, cristianas o no
cristianas. No somos anti nada;
somos afirmacion, una afirmacion de
carifio: queremos para todos la
libertad. Yo no tengo mds mision que
la espiritual y sacerdotal; hablo del
alma, mis hijos, hermanos y
hermanas mias; hablo del alma.
Libertad para que las almas, para
que las conciencias se manifiesten
honrada, honestamente, y esto lo
queremos lograr con un medio mas,
con esta Universidad de Navarra que
vosotros sostenéis con vuestra



oracion, con vuestros sacrificios, con
vuestro carifio, con vuestra
aportacion economica... jAyudadnos,
Amigos de la Universidad de
Navarra!l, porque si hemos de dar
doctrina, la hemos de dar teniendo
don de lenguas, los modos de
expresion convenientes para
hacernos entender. La Universidad
esta en vuestras manos; vuestras
manos, que se divinizan porque
proporcionan al Sefior un medio
soberano de apertura, un medio
soberano de siembra...» (38).

A continuacion, el Fundador recibi6
a los periodistas; el corresponsal del
periodico franceés «Le Figaro» le
pregunto cudl creia que habia sido su
principal victoria. «;Victoria? -
respondio don Josemaria-. Ninguna,
no he tenido ninguna, porque nunca
he peleado. Mi esperanza es que mi
Unica victoria se produzca en el
momento de mi muerte» (39). El
Director de la agencia «France Press»



quiso saber qué explicacion tenia
para el desarrollo del Opus Dei en
todo el mundo. «¢Usted se lo explica?
-le devolvié Mons. Escriva la
pregunta-. Yo, no. Humanamente no
tiene explicacion. Es Obra de Dios y
s6lo El podria satisfacer su
curiosidad.» El Gran Canciller de la
Universidad, después de agradecer a
los periodistas su asistencia, se
despidio de ellos diciendo: «No
quiero saber lo que van ustedes a
escribir. Si es la verdad, que Dios se
lo premie; si no fuese asi, yo rezaria
por ustedes, con lo que, de todas
formas, saldran ustedes ganando.
Confio en su hombria de bien» (40).

Estas frases caracterizan a Josemaria
Escriva de Balaguer como un
sacerdote que irradiaba cordialidad
y dignidad y que disponia de una
inagotable escala de tonos medios,
sinto.



ma seguro de un «eros pedagogicus»
que casi siempre suele estar unido al
buen humor.«Eros pedagogicus»: con
estas palabras hemos definido una
caracteristica fundamental y
especifica de la personalidad de
Monsefior Escriva de Balaguer. Se
podria (y se deberia) hablar también
de un «carisma pedagdgico», pero la
denominacion «eros» expresa que
transmitia la gracia a través de la
naturaleza. Contagiaba a los
hombres esa enfermedad tan sana
que consiste en querer servir, y se la
contagiaba sencillamente porque
sobre todo era, sin mas, simpatico.
Tenemos miles de testimonios sobre
este punto. Y, dicho sea en la época
de la imagen, tenemos también el
testimonio de miles de fotografias.
«S1una persona -escribe un conocido
experto en cuestiones relacionadas
con las Causas de Canonizacion- ha
sido fotografiada docenas de veces,
con o sin su consentimiento, estas
fotografias constituyen una fuente de



gran valor para conocer la historia
de esta persona...» (41).

Por eso, el autor de estas lineas
supone que en las futuras Causas de
Beatificacion el interés se dirigird no
solo hacia el material escrito o
hablado, sino también hacia el
material fotografico o filmico. Si
quien esto escribe tuviera razon,
quienes contemplen y deban
enjuiciar las fotografias del
Fundador del Opus Dei comprobaran
que es posible ver su irradiacion, el
impacto de su personalidad (que es
algo mas que el influjo de sus
palabras) en las caras, las miradas,
los gestos y las reacciones de los que
le rodean. En muchas imdagenes se ve
que se le amo y venero. Es éste un
punto sobre el que, si se quiere, se
pueden verter comentarios
maliciosos. Y hay quien lo hace, pues
no cabe proteccion contra ellos. Pero
una cosa es segura: este carifio y esta
veneracion, si bien tenian quiza su



origen en una simpatia natural y se
expresaban en primer lugar en un
carifio humano, casi siempre
conducian a la entrega a Cristo, a la
iglesia, a los hombres; y puesto que
es asi, no solo no es licito dudar de su
rectitud, sino que tampoco cabe
plantear objeciones a esa
«pedagogia» santa de quien sabe
despertar esas simpatias y dirigirlas
hacia Dios. No hay nadie capaz de
«educar» a otro para la santidad. La
vida cristiana es una vocacion, y
como el Opus Dei es la vocacion a
tomarse en serio la vocacion
cristiana de un modo especifico,
cualquier «pedagogia» tiene unos
limites: los de la gracia. Esto esta
claro. Pero, aun asi, la «pedagogia»
tiene trabajo mas que suficiente.
Muchas veces escuchamos quejas
sobre el desgaste de los consejos
pedagogicos... Me atrevo a formular
uno que, por muy viejo que sea,
todavia esta sin desgastar: consiste
en crear un clima de piedad, de



libertad, en el que las disposiciones
naturales del hombre se abran mas y
perciban con mayor madurez la
gracia vocacional. Esa pedagogia
ayuda a desarrollar la totalidad de
sus aptitudes de manera que pueda -
si libremente lo desea- corresponder
con intensidad cada vez mayor a la
gracia de la vocacion.

Para poder realizar todo esto es
necesario saber qué aptitudes
conviene fomentar, y esto no resulta
excesivamente dificil. Lo dificil es 1o
que hemos denominado «labor de
santificacion», o sea, ese poner cada
dia en practica aquello que en teoria
sabemos, que hemos reconocido con
claridad. La grandeza de Monsefior
Escriva de Balaguer, como pedagogo,
consistid precisamente en que la
discrepancia entre el deber, el querer
y el poder (esa discrepancia que
resulta de la debilidad de nuestra
naturaleza y especialmente del
entumecimiento de nuestra



voluntad) en su caso fue tan pequefia
que casi no se apreciaba. Lo que
ensefiaba, corregia y hacia llevaba el
sello de la autenticidad y, en
consecuencia, de la credibilidad. «Se
le creia», porque «llegaba al corazon
de la gente», como se suele decir. Se
acercaba a los hombres, llegaba a
ellos como un amigo de Jesucristo
que esta buscando mas amigos para
su Amigo. Y traia los regalos que su
Amigo le habia dado: dones grandes,
pequeiios o diminutos, y también la'
Cruz. Ya hemos hablado de ello en
este libro. Y los hombres (primero
pocos y luego cada vez mas) fueron
tomando de sus manos los regalos, a
veces titubeando, como un labrador
desconfiado a quien se le quiere
vender algo nuevo; y a veces
resueltamente y sin preguntar, como
alguien que esta pasando hambre y
se le ofrece pan.

La pedagogia de Mons. Escriva de
Balaguer nacia del respeto, con total



naturalidad y sin artificio alguno, de
la singularidad y la libertad de cada
persona, y del designio salvifico para
cada uno; un designio fundado desde
la eternidad por el sacrificio
redentor de Cristo. De esta actitud
fundamental se derivaban sus
diferentes actitudes con los hombres
que encontraba en su camino. Esos
encuentros podian terminar de muy
diversas maneras, pero, por lo que
sabemos, hay algo que nunca
sucediod: que alguien se sintiera
humillado por él. Tampoco sabemos
de nadie a quienencumbrara en una
posicion que no le correspondia. El
Fundador del Opus Dei conocia el
verdadero arte de la educacion, ese
arte que consiste en conducir al
educando a través del escollo de las
ideas equivocadas que cada uno
tiene sobre su propia persona (ideas
que a veces suelen reforzar
pedagogos prepotentes o ansiosos de
ganarse las simpatias del «pupilo»),
ayudandole a encontrarse realmente



a si mismo. Nunca rebajé a ninguna
persona con la que se encontrd, pero
tampoco permitio que alguien se
equivocara al enjuiciarse a si mismo.
Puesto que las personas se daban
cuenta de su amor y de su carifio,
aceptaban también un reproche, un
consejo exigente o una indicacion
costosa.

La Obra tiene muchas facetas; entre
ellas, también la de una tarea
pedagodgica. Una vez que se ha dicho
«si», hay que ir aprendiendo y
practicando el servicio a Dios, a la
Iglesia y a los hombres tal como Dios
lo ha previsto para el Opus Dei. Esto
es natural: quien quiere ser médico
tiene que estudiar Medicina y
trabajar en un hospital. El jefe de un
departamento que no corrigiera a los
que estan empezando o el colega que
no dijera a los demas qué faltas han
cometido, actuaria sin conciencia
profesional. Y esto ¢no vale aun mas
cuando se trata de la mas alta meta



«profesional» que puede existir, la
meta que contiene en si todas las
demas, la santidad? Toda educacion
ha de consistir en ensefiar y animar,
pero también en corregir vy, si es
necesario, incluso en reprender. «Me
he propuesto -decia-, como
mortificacion fija, no acostarme
ningun dia sin reprender todo lo que
vea que debe reprenderse» (42). Y lo
cumplio.

«Las lagrimas -decia- hay que
reservarlas para cuando hayamos
ofendido a Dios. Si lloraseis ante una
reprension -afiadiame quitariais a
mi, o a quien haga cabeza, la
confianza para deciros las

cosas» (43).Y este «decir las cosas» a
veces suponia una seria exigencia.
En el otofio de 1952, segun cuenta
Encarnacion Ortega (44), el Padre
empez0 a comentar que convendria
separar de la sede central de la
Seccion de mujeres en Villa Sacchetti
la direccion de la Region italiana de



esa Seccion, que aun estaba alli. Asi
se habia hecho algun tiempo antes
con la Seccion de varones. Y como las
que se tenian que ocupar de ello lo
hacian con cierta parsimonia, una
tarde las llamad y les dijo que si
querian que la Region se desarrollara
al paso de Dios deberian salir de
inmediato de Villa Sacchetti y, en
general, apresurar algo mas sus
pasos. Y mirando a la Directora de la
Region de Italia le dijo: «Yo, en tu
lugar, ya no dormiria aqui». Y asi
fue: unas horas mas tarde salian de
alli para vivir en la zona de la
administracion del villino de Via
Orsini. Poco después comentaba el
Padre: «Se me rompia el alma, pero
era necesario, ya que de no hacerlo
asi no lo hubiéramos hecho en
mucho tiempo y estdbamos
anquilosando la labor».

Tampoco él mismo queria quedar
dispensado de las correcciones; es
mas, las habia previsto como algo



firme e inconmovible, para si y para
sus sucesores: dos Numerarios
encargados expresamente de ello
tienen el deber de corregir al Padre,
con sencillez y claridad, con respeto
y carifio, pero sin miedos y sin
reservas, en todo lo que se refiere a
su tarea de dirigir el Opus Dei, de
darle cuerpo en su propia vida.
Monsefior Escriva de Balaguer sabia
que para una persona que ama es
mas dificil corregir que aceptar una
correccion. Y aun esto es dificil para
una persona normal, pues una parte
de su normalidad consiste
precisamente en su soberbia, que,
como decia el Fundador, muere
veinticuatro horas mas tarde que la
propia persona. No se exceptuaba a
si mismo, sino que confesaba que
también a él le costaba aceptar
sinceramente una amonestacion,
sobre todo en los casos en los que era
patente que tenia fundamento.
Cuando después estaba solo y sentia
que crecia la resistencia interior ante



la correccion, decia en voz alta para
si: «jSiempre tienen razon...!
iSiempre tienen razon ... I» (45).

«Lucha», «luchar» ... No es
casualidad que estas dos palabras se
repitan innumerables veces en el
curso de la vida de don Josemaria,
casl tantas como «creer», «amar»,
«ser nifio ante Dios», «apostolado» y
«perseverancia». En realidad, esto es
muy logico, pues el «seguir muy de
cerca al Sefior» y querer que hable
en cada palabra, que se le vea en
cada mirada, que se haga presente en
todo quehacer y en todo sufrir, o,
dicho brevemente, el querer amar a
Dios y a los hombres con Su propio
amor, o, mas brevemente aun,
querer ser santo, significa desbrozar
el camino, intentar superar todo lo
que se le opone; significa luchar. Y, si
somos sinceros, sabemos muy bien
qué es lo que se opone a ese deseo;
en general no suelen ser
perversidades descomunales, no



suele ser ese «odio abismal» contra
Dios que algunos incluso llaman
«heroico», sino que suelen ser (y
permitasenme los neologismos) los
«minidefectos» y las «minimaldades»
que, como la sarna, contagian
nuestra naturaleza, debilitada por el
pecado, y llenan el camino de la
santidad de raigones y zarzales. Los
pequeiios desplantes que hacemos a
Dios, las pequerias faltas de amor y
las faltas de caridad con los demas,
cuando son habituales, obstaculizan
0 impiden la imitacion de Cristo si no
se lucha continua e incansablemente
contra ello; cuando no se repara en
ellas, no permiten que se comience a
edificar o destruyen todo cuanto se
ha comenzado.

Mons. Escriva de Balaguer recordo la
grandeza de lo pequefo que se
desprende de la doctrina de
Jesucristo, y destaco su importancia
tanto en lo positivo como en lo
negativo. Creo una verdadera



«teologia de las cosas pequefias»
alabando su valor y su fuerza
santificadora. Ensefiaba que esos
pequertios sacrificios que se ofrecen
con perseverancia pueden crecer
hasta convertirse en una montafia de
Amor, y los pequerios sufrimientos
que se soportan con perseverancia
hacen que la Cruz del Calvario esté
continuamente presente en medio
del mundo, mostrando que es el
unico camino de salvacién, un
camino para el que no existen
alternativas. Por otra parte, también
las pequefias maldades y vilezas, si
se repiten con frecuencia, hacen que
el infierno se haga presente en la
historia de la humanidad. No darles
importancia y no luchar contra ellas
equivaldria a abrir la despensa e
invitar al diablo a comer: y ya se
sabe como suelen terminar esos
banquetes... Esto es algo de lo que vio
Monsefior Escriva, de lo que Dios le
hizo ver el 2 de octubre de 1928 y
transmitio a los demas. Por eso



aborrecia el «pecado venial», que
forma la madeja con la que se teje la
tibieza, esa tibieza que acaba
convirtiéndose en una especie de
manto aislante para la acciéon del
Espiritu Santo y de la gracia. «Eres
tibio -escribe- (...) si no piensas mas
que en ti y en tu comodidad (lo que,
por cierto, puede ir unido a una
actividad sin tregua); (...) sino
aborreces el pecado venial ...» (46).

Luchar por vivir «<heroicamente» las
virtudes significa, en primer lugar,
aborrecer sin paliativos el pecado
venial, y luchar sin desfallecer, cada
vez con mas intensidad y eficacia,
contra los pequerios roedores que
quieren destruir las raices de la
santidad (pero, eso si, sin una ira
encarnizada y carente de humor
incapaz de «perdonarse» a si mismo
un resbalon, lo cual seria algo asi
como un afan de
autoperfeccionamiento ético),
significa luchar por «vivir



heroicamente las virtudes». Y {como
terminan tales batallas? Con
victorias y con derrotas. Lo que no
hay es treguas, porque «el demonio
no se toma vacaciones», como solia
decir Monsefior Escriva, y porque
nuestra naturaleza es como es:
siempre expuesta a las mismas
tentaciones. Sin embargo, esta lucha
no es un afan absurdo, como el de
Sisifo transportando
interminablemente su carga (47)
hasta la cima, o las Danaidas
llenando sin cesar un tonel vacio
(48). Ese esfuerzo cuenta con la
gracia de la vocacion y con la ayuda
de la fe, la esperanza y la caridad.
Sisifo, las Danaidas, estaban
condenados, y su condena consistia,
precisamente, en que su trabajo era
eternamente inutil. Pero los
cristianos sabemos que nuestra lucha
no es inutil porque hemos sido
redimidos (49): todo lo que hacemos,
todo lo que sufrimos, permanece, es
eficaz cara a nuestra salvacion. E1



que ama a Jesucristo e intenta
seguirle de cerca no se perdera
(Cristo ha dicho que El es el Camino):
fiel a ese camino se ira acercando, de
Su mano, hacia la cima del Golgota...
Al cristiano que se esfuerza en esa
lucha ascética no le importa el grado
de santidad alcanzado: no es un
montafiero obsesionado con coronar
la cima mas alta y mas dificil. Eso
indicaria muy poco sentido
sobrenatural: pero se da cuenta,
naturalmente, si avanza o retrocede.
No tiene seguridad alguna de
alcanzar la meta (o sea, la vida
eterna en Dios), pero guarda la
esperanza, que, como virtud teologal,
también es una garantia de la
fidelidad de Dios. Si contemplamos a
Cristo como la Segunda Persona de la
Santisima Trinidad, nos asomamos al
abismo del Dios que habita en una
«luz inaccesible» incluso para la
persona mas santa (para la que, sin
embargo, esta experiencia no supone
un tormento, sino un motivo de



felicidad), pero si nos fijamos en
Jesucristo, perfecto hombre, entonces
tenemos posibilidades de acercarnos
a El. Si no fuera asi, todo el
cristianismo (la Iglesia, el Opus Deiy
este libro) seria absurdo.

No se trata, pues, de una
contradiccion que Mons. Escriva de
Balaguer se considerase (y lo repitio
hasta el final de sus dias, con
absoluta sinceridad) un pecador,
como lo hizo el dia de sus bodas de
oro sacerdotales, el Viernes Santo de
1975. Le pedia perdon a Dios,
encarecidamente, profundamente
convencido de que necesitaba de su
benevolencia. Por otra parte, y con la
misma sinceridad, se sabia un
pecador al que Jesucristo acogia
misericordiosamente. Y asi, en aquel
28 de marzo de 1975, decia a algunas
mujeres del Opus Dei, en Roma, que
aquel dia, después de haber trazado
una raya debajo de estos cincuenta
afos, habia hecho la suma y le habia



salido una carcajada: «una carcajada
en la que perdono todo y pido
perdon a Dios» (50).

Con estas ultimas palabras -y esto no
es mas que una mera suposicion mia-
el Fundador del Opus Dei tocaba,
quiza, un punto en el que habia
sufrido especiales tentaciones y en el
que, finalmente, habia salido
vencedor. Mons. Escriva de Balaguer
no fue un hombre abstracto, casi
flotante en un espacio internacional.
Fue un aragonés tozudo y un espaiiol
consciente del valor del honor. El
honor, para la mayoria de los
espafioles, ha constituido
historicamente el mas alto valor
social, una parte esencial de la
existencia y un factor de capital
importancia, tema central de la
literatura espafiola en la época de su
apogeo. La conservacion y la
pérdida, la ofensa y la recuperacion
del honor constituye un tema crucial
en innumerables poemas,



narraciones y obras de teatro de la
literatura esparfiola, sobre todo
durante el Siglo de Oro. La mas
pequeiia herida en este punto del
alma, siempre hipersensible, puede
conducir a tragedias sangrientas..

El Fundador del Opus Dei -y
contamos con muchos testimonios
suyos- sufrio calumnias graves, sobre
todo durante los afios cuarenta. Dijo
en Buenos Aires, en 1974, que le
trataron como si fuese «un

trapo» (51); tanto, que una noche fue
a arrodillarse ante el Sagrario, en el
oratorio de Diego de Ledn, en
Madrid, a decirle al Sefor: «Sefior
(...), si Td no necesitas mi honra, yo
ipara qué la quiero?» (52). Esta frase
expresa el desprendimiento interior
de uno de los «bienes» mas valiosos y
mas importantes, sobre todo para un
hombre formado en este sentido del
honor. Probablemente supuso una
gran renuncia, porque con él se
liberaba de la ultima y muy pequefia



reserva de algo propio que tal vez
pudiera albergarse en algun rincon
de su corazon. Al dejar toda «su»
honra en manos de Dios, la
posibilidad de ser ofendido se
desprendi6 de su alma como si fuera
un caparazon. Por eso podia decir
con toda verdad treinta afios después
que nunca se habia sentido
«ofendido» por nadie, es decir,
herido en su honra.

Mons. Escriva de Balaguer nunca
permitié que una caracteristica
determinada de su personalidad,
aunque fuera tan sagrada como el
espafiol sentido del honor o el
orgullo aragonés, erigiera o
mantuviera en su alma una especie
de reino propio, arrebatando asi una
parcela, por muy pequefia que fuese,
al reino exclusivo de Cristo. Tampoco
permitié que cobraran importancia
ciertas inclinaciones personales o
clertos talentos innegables, como
podrian ser su gusto por la



arquitectura o sus cualidades
literarias... Sabia aprovechar esos
talentos alli donde podian ser utiles a
los fines de su misidn, pero no les
concedia ningun derecho
«exclusivo». También en este punto
(por lo menos asi me lo parece) tuvo
que luchar tenazmente. Quiza con
una lucha especialmente dolorosa,
porque no se dirigia contra defectos,
sino contra dones; mejor dicho,
contra el uso de esos dones segun le
viniera en gana y para deleité propio.

Pienso que escribir era, por decirlo
asi, su «pasion dominante», y estoy
convencido de que hubiera podido
escribir cuentos y novelas llenos de
fuerza, de profundidad y de belleza.
Poseia la forma de ver las cosas de
un poeta...: basta recordar la
descripcion que hacia de aquel pobre
pastorcillo de Perdiguera para quien
la riqueza no era imaginable mas
que bajo el concepto de «sopas con
vino» (53); o la de aquel joven



sencillo que entra cada mafiana en la
iglesia, le dice al Sefior en el Sagrario
«aqui esta Juan el lechero»y sigue su
camino ... (54); o la viveza con que
retrataba a aquel pobre mendigo
que, en su pobreteria, le
deslumbraba el brillo oscuro de su
cuchara de peltre, lo Unico que
poseia ... (55). Si, Josemaria Escriva
de Balaguer veia las cosas con ojos de
artista; y hubiera sido un gran artista
si no hubiera preferido ver las cosas
con los ojos de Jesucristo... Tenia un
idioma lleno de poesia (esto se
advierte mucho mas cuando se le
puede leer en el original) y en cada
una de sus meditaciones era capaz de
«revivir» cualquier aspecto del
drama de la Redencion metiendo a
los oyentes o a los lectores de lleno
en los sucesos; su «Santo Rosario» y
su «Via Crucis» estan llenos de
elementos que recuerdan los
«misterios» medievales; son como
secuencias poéticas que entran por



los ojos, que se «ven», mas que se
leen...

A la edad de veintinueve anos, en el
verano de 1931, habia escrito: «A
pesar de sentirme vacio de virtud y
de ciencia (la humildad es la
verdad..., sin garabato), querria
escribir unos libros de fuego, que
corrieran por el mundo como llama
viva, prendiendo su luz y su calor en
los hombres, convirtiendo los pobres
corazones en brasas, para ofrecerlos
a Jesus como rubies de su corona de
Rey» (56). Asi escribe sdlo un poeta;
pero un poeta que no se busca a si
mismo, sino que escribe por encargo
de quien, a la vez, es su «editor»: Dios
mismo.

El deseo de aquel joven sacerdote se
ha hecho realidad. Sus libros son
conocidos en el mundo entero, sobre
todo «Camino», que es como un
autorretrato del Fundador del Opus
Deiy, a la vez, un libro con el que



todos los cristianos pueden
identificarse y en el que pueden
reconocerse. Un libro que, a mi modo
de ver, se ha abierto paso a
contrapelo de los tiempos que
corren, porque es una obra
«inconformista». Comparada con
ella, las «Consideraciones
intempestivas» de Nietzsche (57)
(que, por cierto, en contra de lo que
el titulo sugiere, eran muy conformes
a los tiempos) son casi inofensivas e
ingenuas. Por eso, tal vez, «Camino»
ha podido llegar a ser uno de los
libros mas leidos en nuestro siglo,
uno de los libros que mas necesitaba.
Si Hugo von Hofmannsthal hubiera
conocido «Camino» (que aun no se
habia publicado) no hubiera escrito
su «Jedermann» («Un hombre
cualquiera») o lo hubiera escrito de
forma muy distinta (58). Pues a ese
«hombre cualquiera» es a quien se le
abren esas novecientas noventa y
nueve «puertas» de la imitacion de
Jesucristo que son los 999 puntos de



«Camino». A él es a quien se incita -
casi diriamos mejor que se le
impelea recorrer esos novecientos
noventa y nueve hitos que marcan el
sendero de una vida cristiana
corriente. El «Jedermann» que siga
ese sendero vivird mas feliz, morira
mejor y llegard menos descompuesto
al final del camino que aquel
personaje de Hofmannsthal. «No te
contaré nada nuevon»..., se afirma ya
en el prologo; el autor lo dice con
claridad, para no llamar a engario a
los intelectuales y a los beatos que,
como creen conocer ya lo «viejo»,
estan deseosos de «novedades»...
«Voy a remover en tus recuerdos,
para que se alce algun pensamiento
que te hiera: y asi mejores tu vida y
te metas por caminos de oracion y de
Amor. Y acabes por ser alma de
criterio.».

Lo primero que hay que hacer si se
quiere leer este libro con provecho es
no indignarse a causa de las



exigencias del autor, sino aceptarlas
y seguir leyendo; tampoco conviene
escandalizarse, asustarse o llamarse
a engafo, pues algunos de sus puntos
son duros, aparentemente «banales»
e incluso incomprensibles a primera
vista. Un conocido mio paso por la
tentacion de tirar el libro a causa del
punto 592, que reza: «No olvides que
eres... el deposito de la basura. -Por
eso, sl acaso el jardinero divino echa
mano de ti, y te friega y te limpia... y
te llena de magnificas flores..., ni el
aroma ni el color, que embellecen tu
fealdad, han de ponerte orgulloso. -
Humillate: ¢no sabes que eres el
cacharro de los desperdicios?»
Realmente, a aquel amigo no le
faltaba razon. Porque, ¢no es esto
demasiado fuerte? ;No resulta
«inaguantable»? ¢No es una ofensa,
un desprecio?... Al querer tirar el
libro, se habia dado cuenta de algo
que era verdad: estas palabras tan
radicales, tan «brutales» incluso, dan
en la diana de la soberbia de



nuestros tiempos (y tal vez de toda la
edad moderna), hieren al corazon
humano en su centro, alcanzan el
nucleo de la locura de la
«emancipacion» del hombre actual.
Ante el aullido acusador o el llanto
lastimero, ante el «Dios ha muerto»,
aqui hay quien da la unica respuesta:
si eso es verdad, tal es tu situacion...
aunque no quieras.

ncluso desde un punto de vista
formal, «Camino» busca estar cerca
del lector (y algunas personas
«sensibles» dirdn que con una
cercania excesiva), pues la mayoria
de las frases, de las «confidencias»
estan escritas en un «tu» lleno de
confianza. Realmente, ;no estamos
ante otra «intromision»?... En toda la
historia de la humanidad no ha
habido, es cierto, una época mas
indiscreta y mas entrometida que la
nuestra, con dos excepciones: la
relacion personal con Dios y la
cartera. Estos son dos puntos



realmente neuralgicos, rodeados de
toda clase de sistemas de defensa y
de «contraataque». Quien se acerca a
ellos, quien quiere penetrar en ellos,
ya sabe a lo que se arriesga. Lo cual
no es de extrafar, pues por estos dos
puntos ha de comenzar esa «mejora
de la vida» que propone el autor; en
ellos se concreta y se realiza la
entrega; por eso exigen esfuerzoy...
provocan dolor...

El «secreto» de «Camino» consiste en
que, a primera vista, 1os novecientos
noventa y nueve puntos pueden
parecer maximas de calendario, pero
profundizando un poco mas se
advierte que son reglas de vida llenas
de prudencia. Al leerlos por primera
vez se piensa: «Bueno, esta frase y
aquella otra son especialmente
acertadas, esta otra no tanto, aquélla
no me incumbe y esa otra solo en
parte...» Eso hace que tanto una
mente sencilla como una cabeza
complicada, una inteligencia poco



culta como otra muy sabia puedan
«interesarse» por el libro, hasta verse
fascinados y acabar reconociendo -
cada cual por su cuenta y a su
maneraque cada uno de los
novecientos noventa y nueve puntos
se asemeja a un profundo aljibe que
«la plomada» de nuestro reflexionar
casi nunca llega a «<sondear»
totalmente. «Camino» tiene una cosa
en comun con las obras maestas de la
literatura y del arte: se adecua
plenamente a cualquier capacidad
intelectual. Al que no le diga
«absolutamente nada», seguramente
es porque no tiene nada que decirse
a si mismo.

En el punto 120 de

«Camino» (incluido ya en la primera
edicion, aparecida en 1934 con el
titulo de «Consideraciones
espirituales») el autor escribia: «Os
prometo un libro -si Dios me ayuda-
que podra llevar este titulo:
"Celibato, Matrimonio y Pureza"». Y



tres decenios después, en 1967,
durante un encuentro con
universitarios en Pamplona,
anunciaba un libro sobre problemas
de la Universidad. Cuando unos
meses mas tarde le preguntaron por
él, contesto: «Confio en que el libro
saldra y en que podra servir a
profesores y alumnos (...) Quiza
tarde todavia un poco, pero

llegara» (59). Si se tiene en cuenta
que Monsefior Escriva nunca
hablaba por hablar, como sus dos
anuncios se quedaron sin cumplir, lo
mas probable es que tuviera que
sacrificar esos dos proyectos por
falta de tiempo para realizarlos (60).

No solo escritor, sino también
arquitecto hubiera podido ser
Monsefior Escriva de Balaguer. Si
Dios no le hubiera elegido para ser
sacerdote y Fundador del Opus Dej,
Espafia seguramente hubiera
contado con un importante
arquitecto mas. Ya hemos hablado de



su participacion constante y activa
en los muchos edificios con cuya
construccion tuvo que ver
directamente. Muchos testimonian
su capacidad para prever proyectos
generosos y de gran belleza estética,
funcionales y practicos, pensados
hasta el ultimo detalle concreto.
Tenia un agudo sentido de las
proporciones, y sabia donde habia
que colocar un grifo o un enchufe.
Los obreros de la construccion le
tenian un gran respeto, porque
enseguida descubria un muro mal
rellenado o una cornisa revocada de
mala manera. El santuario mariano
de Torreciudad (61), situado cerca de
Barbastro, debe a la iniciativa de don
Josemaria no solo su
redescubrimiento, su reconstruccion
y su revitalizacion, sino también la
genial idea arquitectonica de edificar
un nuevo santuario «con los brazos
abiertos», aunque en ningun
momento recorto la libertad del



arquitecto responsable, Heliodoro
Dols.

El ultimo viaje de su vida le llevd
precisamente a Torreciudad, es decir,
a su patria chica, a los escenarios de
su juventud, muy cerca de Barbastro.
Llegd alli al mediodia del 23 de mayo
de 1975. En la alta torre de la nueva
iglesia (que con toda propiedad se
puede decir que se habia terminado
de construir un dia antes) sonaban
las campanas. Fuera, el Fundador
rezo el Regina Coeli. Y luego se
dirigio inmediatamente hacia la
pequena y vieja ermita de la Virgen
de Torreciudad, que, cercana al
Santuario, sigue testimoniando la
fidelidad en la fe de mas de veinte
generaciones. En el mismo lugar en
el que ahora rezaba la Salve, setenta
y un afios antes sus padres le habian
llevado para dar gracias a la Virgen
por su curacion de una grave
enfermedad y para ponerle bajo su
proteccion. Una proteccion que,



desde entonces, no le habia faltado ni
una sola hora, ni un solo minuto, en
ninguna situacion de su vida.

Don Josemaria habia vivido
amparado por ella como por una
coraza invisible. En aquel momento
de profunda emocion quiza
recordara a sus padres, a su
hermana Carmen; a Isidoro Zorzano,
a José Maria Hernandez Garnica; a
aquel desconocido que, en la guerra,
habian ahorcado por error; a su hija
Montserrat Grases, que habia muerto
en 1959 a los dieciocho afios y cuya
Causa de Beatificacion se habia
abierto en 1962... Y también estarian
presentes en su pensamiento todos
sus amigos y especialmente sus hijas
e hijos en la Obra: los que ya le
habian precedido, los que aun vivian
y trabajaban y los que vendrian en el
futuro a trabajar en la vifa del Sefior
contratados «por un denario»... Si,
quiza con todas estas imagenes ante
los ojos del alma se dirigiria ahora a



su protectora con las palabras
«Madre de misericordia». Ponia en
ellas no solo el agradecimiento
cotidiano que ya le habia mostrado
miles y miles de veces. Eran un
resumen de aquella gran alabanza
que habia predicado con palabrasy
realizado con obras desde hacia
cincuenta afos: «Alabad a Yahveh
todos los pueblos, y todas las
naciones le celebren, pues perenne
es su gracia con nosotros y de Dios la
verdad que dura por siempre» (Ps
116). «Madre de misericordia»: ésta
era su alabanza en honor de Aquella
gracias a la cual la Divina
Misericordia se hizo Hombre y vino
al mundo para quedarse en él para
siempre...

Luego, cuando unas horas mas tarde,
penetro por primera vez en el nuevo
Santuario de Nuestra Sefiora de los
Angeles de Torreciudad, al
encontrarse en aquel extenso
espacio, bafiado en una luz de color



ambarino, y al contemplar el retablo,
sintid una alegria indescriptible y
exclamo: «Solo los locos del Opus Dei
hacemos esto, y estamos muy
contentos de ser locos (...) Lo habéis
hecho muy bien. Habéis puesto tanto
amor aqui (...) pero hay que llegar
hasta el final (...) jQué bien se va a
rezar aquil» (62).

Si: oracion... y confesion.
Torreciudad no es un centro turistico
que invita a una «parada» piadosa,
sino un centro de peregrinaciones en
el que muchas personas han iniciado
su conversion o su «reconversion». E1
arquitecto habia previsto veinte
confesonarios... «Cuarenta», dijo
Monsefior Escriva. Miraba hacia el
futuro y sabia que no estarian
desocupados. En uno de ellos se
confeso él mismo, el primero, con
don Alvaro, su hijo, su amigo, su gran
ayuda, su alter ego y, pronto, también
Su sucesor...



El 26 de mayo regreso a Roma, a la
vida normal de trabajo cotidiano.
Todavia viviria treinta y un dias.
Muchos testimonian que poseia el
don sobrenatural de prever
acontecimientos futuros, tanto
respecto a personas individuales
como a tendencias y desarrollos de la
época y del ambiente. Desconocemos
si también tuvo esta facultad con
respecto a su propia muerte, pero si
lo supiéramos, no tendria demasiada
importancia. Su voluntad se habia
fundido de tal manera con la
Voluntad de Dios que, sin soberbia,
podria haberse apropiado de las
palabras del Sefior: «Mi alimento es
hacer la voluntad del que me ha
enviado y llevar a cabo su obra» Un
4,34). Habia hecho lo que Dios le
habia exigido: siempre y en todo.
Nunca habia hecho oidos sordos,
nunca habia hecho como si no
entendiera; siempre habia
obedecido, con rapidez y plenitud,
especialmente en todo aquello que



realmente no entendia... ;{Qué
quedaba por hacer? El Opus Dei
podia servir como ejemplo de la
parabola del grano de mostaza (Mt
13, 31-32): la diminuta semilla se
habia convertido en un gran arbol,
«hasta el punto de que los pajaros del
cielo acuden a anidar en sus ramas».
Y este arbol, ¢qué era sino un nuevo
tallo, sano y pujante en el viejo
tronco de la Iglesia siempre joven?.

¢Sentia algun temor al considerar la
situacion en que se encontraba la
Iglesia? No, porque era y seria
siempre indestructible. Su Fundador
y Cabeza lo habia prometido: «Las
puertas del infierno no prevaleceran
contra ella»; y el Sefior habia rezado
por Pedro, «para que no vacile tu fe»,
y le habia dicho: «Tu, vuélvete y
fortalece a tus hermanos». No, no
tenia miedo al considerar la
situacion de la Iglesia, pero sufria
por ella, porque la amaba y veia que
ella sufria: por la desobediencia, por



el rechazo, por la frialdad de sus
propios hijos... «Todos los dias -decia
aun en la mafana del 26 de junio,
después de la Misa (habia celebrado
la Misa votiva de la Virgen)-, desde
hace afios, ofrezco la Santa Misa por
la Iglesia y por el Papa (...) Me (...)
habéis oido decir muchas veces, que
he ofrecido al Sefior mi vida por el
Papa, cualquiera que sea»" (63).

.Aquella mafiana, acompafado por
Alvaro del Portillo y otros dos hijos
suyos, se dirigio a Castelgandolfo
para visitar a las chicas que tomaban
parte en un curso en el Centro de
estudios de «Villa delle Rose», sede
del Collegium Romanum Sanctae
Mariae. También aqui sus palabras -
las ultimas que pronuncio como
Padre entre sus hijos, palabras que
han pasado a ser una herencia de
gran valor- se refirieron a la Iglesia y
al Papa. Pidio a sus hijas que
cumplieran a conciencia y con
fidelidad aquellos deberes que se



refieren al espiritu de la Obra. Les
pidi6 que tomaran todo,
absolutamente todo, como una
ocasion para vivir realmente la
intimidad continua con Dios, con Su
Madre, con San José, con los Santos
Angeles, «para ayudar a esta Iglesia
Santa, nuestra Madre, que esta tan
necesitada, que lo estd pasando tan
mal en el mundo, en estos
momentos» (64). Y por segunda vez
en aquella mafana, hora y media
antes de que su voz callara para
siempre, les exhorté de manera casi
imperiosa: «<Hemos de amar mucho a
la Iglesia y al Papa, cualquiera que
sea. Pedid al Sefior que sea eficaz
nuestro servicio para su Iglesia y
para el Santo Padre» (65).

De pronto se sinti6 mal; interrumpio
la conversacion, reposd unos
minutos en «Villa delle Rose» y
regresd a Roma. Poco después, al filo
de las doce se desplomaba en la
habitacién del Secretario General,



donde solia trabajar. El corazon le
habia fallado, pero aun respiraba.
Alvaro del Portillo pudo
administrarle la absolucion y
también la Uncidn de los Enfermos
(siempre, al hablar de su muerte,
habia pedido que no le dejaran morir
sin este tesoro). Todos los intentos de
reanimacion y toda la ciencia médica
resultaron inutiles (66): el corazon
habia dejado de latir
definitivamente. Habia terminado la
vida de un gran hombre; con ella se
habia abierto un nuevo capitulo en la
historia de la Iglesia, y finalizaba la
primera parte de la historia del Opus
Dei: la época fundacional.En la
ultima piedra de Villa Tevere, que
Monsefior Escriva de Balaguer habia
bendecido y colocado el 9 de enero
de 1962, habia mandado grabar estas
palabras del Eclesiastés (67):

MELIOR EST FINIS QUAM
PRINCIPIUM*



Cinco palabras tan solo, que, sin que
él 1o supiera, reflejaban lo que habia
sido toda su vida.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/x-retrato/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/x-retrato/
https://opusdei.org/es-es/article/x-retrato/

	X. RETRATO

