opusdei.org

La luz de la fe (I):
vosotros sois la luz
del mundo

La fe es un regalo de Dios que
nos cambia la vida. La serie de
editoriales que ahora
comenzamos con el titulo “La
luz de la fe” —dirigida a
creyentes, vacilantes y no
creyentes abiertos a Dios—
desea ayudar a descubrirlo, y a
compartir el hallazgo.

09/07/2017



«El pueblo que yacia en tinieblas ha
visto una gran luz; para los que
yacian en region y sombra de muerte
una luz ha amanecido» (Mt 4,16). De
la mano del profeta Isaias, san Mateo
presenta bajo el signo de la luz el
inicio de la actividad apostodlica del
Sefior en Galilea, tierra de transicion
entre Israel y el mundo pagano.
Jesus, como profetizaba el anciano
Simeodn décadas antes con el Nifio
entre sus brazos, es «luz para
iluminar a los gentiles y gloria de tu
pueblo Israel» (Lc 2,32). Lo dird el
Sefior de si mismo: «Yo soy la luz del
mundo» (Jn 8,12). Con la luz de la fe,
con la luz que es El, la realidad
adquiere su verdadera profundidad,
la vida encuentra su sentido. Sin ella,
al final parece que «todo se vuelve
confuso, es imposible distinguir el
bien del mal, la senda que lleva a la
meta de aquella otra que nos hace
dar vueltas y vueltas, sin una
direccion fija»[1].



Son muchas las personas que, a veces
sin saberlo, buscan a Dios. Buscan su
felicidad, que solo pueden encontrar
en Dios, porque su corazon esta
hecho por Fly para EL «Ya estds tu
en sus corazones —reza San Agustin
—, en los corazones de los que te
confiesan, y se arrojan en ti, y lloran
en tu seno a vista de sus caminos
dificiles (...) porque eres tu, Sefor, y
no un hombre de carne y sangre;
eres tu, Sefior, que los hiciste, quien
los restablece y consuela»[2]. Sin
embargo, también hay quienes
esperan encontrar la felicidad en
otra parte, como si el Dios de los
cristianos fuera un competidor de
sus ansias de felicidad. En realidad,
le estan buscando a El: se encaran
solo «con la sombra de Jesucristo,
porque a Cristo no lo conocen, ni han
visto la belleza de su rostro, ni saben
la maravilla de su doctrina»[3].

—«¢Crees tu en el Hijo del Hombre?»
—pregunta Jesus al ciego de



nacimiento, que ha recobrado ya la
vista. —«/Y quién es, Sefior, para que
crea en é1?» (Jn 9,35s). En todos los
rincones del mundo hay hombres y
mujeres que, en el fondo de la
indiferencia u hostilidad que puedan
mostrar hacia la fe, esperan quien les
indique donde esta Dios, donde esta
el que puede iluminar sus ojos y
saciar su sed. Retratan bien su
situacion unas palabras que san
Ireneo escribe sobre Abrahan:
«Cuando, siguiendo el ardiente deseo
de su corazon, peregrinaba por el
mundo preguntandose donde estaba
Dios, y comenzd a flaquear y estaba a
punto de desistir en la busqueda,
Dios tuvo piedad de aquel que, solo,
le buscaba en silencio»[4]. A cada
uno de ellos debemos llegarnos los
cristianos, con el convencimiento
humilde y sereno de que sabemos de
Aquel a quien buscan (cfr. Jn 1,45s;
Hch 17,23), aunque también nosotros
constatemos tantas veces que aun no
le conocemos bien. A todos los



cristianos el Sefior nos dice:
«vosotros sois la luz del mundo» (Mt
5,14); «dadles vosotros de comer» (Mt
14,16).

Levadura de esta masa

El Evangelio «es una respuesta que
cae en lo mas hondo del ser humano.
Es la verdad que no pasa de moda
porque es capaz de penetrar alli
donde nada mas puede llegar»[5],
porque alcanza a «iluminar toda la
existencia del hombre»[6], a
diferencia de los saberes humanos,
que solo consiguen esclarecer
algunas dimensiones de la vida. Sin
embargo, esta luz que «brilla en las
tinieblas» (Jn 1,5) se encuentra con
frecuencia con la frialdad de un
mundo que tiene por real solamente
lo que se puede ver y tocar, lo que se
deja ver a la luz de la ciencia o del
consenso social. Por una inercia
cultural de siglos, la fe se percibe a
veces como «un salto que damos en



el vacio, por falta de luz, movidos por
un sentimiento ciego; o como una luz
subjetiva, capaz quiza de enardecer
el corazdn, de dar consuelo privado,
pero que no se puede proponer a los
demas»[7].

Sin embargo, también aqui hay
motivos para el optimismo.
Benedicto XVI constataba ya hace
unos afios como la ciencia ha
empezado a tomar conciencia de sus
limites: «muchos cientificos dicen
hoy que de alguna parte tiene que
venir todo, que debemos volver a
plantearnos esa pregunta. Con ello
vuelve a crecer también una nueva
comprension de lo religioso, no como
un fendmeno de naturaleza
mitologica, arcaica, sino a partir de la
conexion interior del Logos»[8]: poco
a poco va quedando atras la idea,
demasiado simple, de que creer en
Dios es un recurso para cubrir lo que
no sabemos. Se abre camino una
concepcion de la fe como la mirada



que logra dar mejor cuenta del
sentido del mundo, de la historia, del
hombre y, a la vez, de su complejidad
y misterio[9].

Estas nuevas perspectivas traen
consigo un desafio para la teologia, la
catequesis y, en definitiva, el
apostolado personal: «la religiosidad
tiene que regenerarse de nuevo en
este gran contexto y encontrar asi
nuevas formas de expresion y de
comprension. El hombre de hoy no
comprende ya sin mas que la sangre
de Cristo en la cruz es expiacion por
sus pecados (...); se trata de formulas
que hay que traducir y captar de
nuevo»[10]. En efecto, es tarea de la
teologia no solo profundizar en los
distintos aspectos de la fe, sino
también acercar cada generacion al
Evangelio. La teologia y la catequesis
no deben contemporizar, en el
sentido de rebajar la fe a las miopias
de cada época, pero estan llamadas a
hacer contemporaneo a Cristo: a



acoger las inquietudes, el lenguaje y
los desafios de cada momento, no
como un mal menor, sino como la
materia y el ambiente en que Dios
espera que hagamos un pan sabroso,
un pan para alimentar a todos (cfr.
Mt 14,16). «Fuimos invitados a ser
levadura de esta masa concreta. Es
cierto podran existir “harinas”
mejores, pero el Sefior nos invitd a
leudar aqui y ahora, con los desafios
que se nos presentan. No desde la
defensiva, no desde nuestros miedos
sino con las manos en el arado,
ayudando a hacer crecer el trigo
tantas veces sembrado en medio de
la cizana»[11].

La atencion a la sensibilidad del
presente no viene a afniadirse desde
fuera a la fidelidad al Evangelio, sino
que forma parte esencial de ella.
Para proteger la fe, para vivirla con
sentido, y para ir por todo el mundo
ensefiandola (cfr. Mc 16,15), se hace
necesario recibirla hoy de nuevo,



percibirla y hacer que los demas la
perciban como lo que
verdaderamente es: un don de Dios
que nos cambia la vida, que la llena
de luz. «Algunos pasan por la vida
como por un tunel, y no se explican
el esplendor y la seguridad y el calor
del sol de la fe»[12]. El esfuerzo por
mostrar esa luz y calor de la fe esta
transido de una solicitud sincera por
hacerse cargo de las perplejidades y
las dudas de nuestros coetaneos, sin
considerarlas de antemano como
impertinencias o complicaciones. Asi
uno se pone en mejores condiciones
de encontrar, en cada caso, las
palabras adecuadas. Hay personas,
escribia San Josemaria, «que no
saben nada de Dios..., porque no les
han hablado en términos
comprensibles»[13]. Cuando alguien
no entiende, puede ser porque quien
les habla tampoco ha comprendido lo
que explica, o no se ha hecho cargo
de sus inquietudes, y habla, quiza sin
querer, de un modo abstracto y



despegado. A la vez, es bueno no
olvidar que «nunca podremos
convertir las ensefianzas de la Iglesia
en algo facilmente comprendido y
felizmente valorado por todos. La fe
siempre conserva un aspecto de cruz
(...). Hay cosas que solo se
comprenden desde esa adhesion que
es hermana del amor, mas alla de la
claridad con que puedan percibirse
las razones y argumentos»[14].

Los catolicos pueden verse a veces
criticados como gente de miras
estrechas, por el hecho de que no se
pliegan a ciertos postulados que el
mundo da por buenos. Sin embargo,
si no dejan que les invada el miedo o
el resentimiento ante las
descalificaciones, si procuran
desentrafar la inquietud o la herida
que late en una respuesta airada, si
no se cansan de pensar nuevos
modos de dar cuenta de su vision del
mundo, de hecho seran reconocidos,
cada uno a su nivel, como personas



con «amplitud de horizontes (...); una
cuidadosa atencion a las
orientaciones de la ciencia y del
pensamiento (...); una actitud
positiva y abierta, ante la
transformacion actual de las
estructuras sociales y de las formas
de vida»[15].

La serie de editoriales que ahora
inicia se propone ilustrar como la fe
responde a las aspiraciones mas
profundas del corazon del hombre
del siglo XXI, como Cristo, en
ensefianza del Concilio Vaticano II,
«manifiesta plenamente el hombre al
propio hombre»[16]. Se quiere
prestar atencion a las dificultades
que muchas personas encuentran —
incluso cristianos con buena
formacion— para comprender el
sentido de determinados aspectos de
la fe, y para explicarlos a otros cuya
fe se ha enfriado, o que querrian
acercarse a ella. Se dirige, por tanto,
a un publico amplio: creyentes,



vacilantes y no creyentes con
apertura, quiza latente, a la fe. Las
distintas cuestiones se abordan sin
pretension de exhaustividad,
centrando el esfuerzo en recuperar
accesos, en trazar nuevos caminos
hacia puntos que pueden resultar
menos claros hoy: mostrando, en fin,
como la fe ilumina la realidad, y
como se puede vivir la propia vida
bajo esa luz. ;Qué significa para mi
vida, por ejemplo, que Jesucristo
haya resucitado, o que Dios sea una
Trinidad de personas? ;En qué
sentido la fe en la creacidon cambia la
vision de la realidad? ¢Si el mas alla
no es un lugar fisico, como pensar
que sea tan real como el suelo que
piso?

Donde esta tu sintesis

Quien sigue un partido de tenis por
la television no mejora con eso su
forma fisica o su técnica: solo al
jugar en la cancha entran en



movimiento la técnica, el estilo, el
golpe. De modo analogo, la
formacion doctrinal no se limita al
acopio de conocimientos o de
argumentos. Nos podemos beneficiar
mucho de lo que leemos o
estudiamos, pero no basta con
retener: es necesario elaborar una
comprension propia de las cosas,
hacerlas nuestras. «El estudio de la
teologia, no rutinario ni simplemente
memoristico, sino vital, ayuda en
gran medida a que lleguen a ser
plenamente connaturales a la
inteligencia las verdades de nuestra
fe y a aprender a pensar en la fe y
desde la fe. Solo asi se esta en
condiciones de valorar las multiples
cuestiones, en ocasiones complejas,
que suscitan las ocupaciones
profesionales y el desarrollo de la
sociedad en su conjunto»[17].

La caridad, el amor fraterno, por el
que vemos en cada hombre un
hermano, es sin duda el testimonio



mas auténtico y luminoso de la fe:
«En esto conoceran todos que sois
mis discipulos, si 0s tenéis amor unos
a otros» (Jn 13,35). Cuando una
persona se sabe querida de verdad,
sin reservas, adivina el Amor de
quien «nos amo primero» (1 Jn 4,19),
un Amor que no es de este mundo,
porque pasa por encima de tantas
cosas —errores, antipatias, timidez,
desconocimiento— que en el mundo
llevan a la gente a ignorarse o a
despreciarse. «A Dios se le puede ver
con el corazon: la simple razén no
basta»[18]: sila caridad, que habla al
corazon, hace visible a Dios, su falta
desdibuja su presencia en el mundo,
y deslegitima al evangelizador; hace
de él un falso profeta (Cfr. Mt 7,15).
Sin embargo, la autenticidad que se
espera hoy de un cristiano no se
limita al testimonio de la caridad: se
refiere también, en una medida
importante, al modo personal y
natural en que habla de Dios. Si uno
tiene el habito de pensar y de



explicarse su propia fe, si ese didlogo
interior nutre su oracion y se nutre
de ella, al hablar de Dios no
transmitird solo nociones teoldgicas
o doctrinales: hablara de su
experiencia, la de alguien que vive
con Ely de EL Por contraste, decia
san Agustin, «pierde el tiempo
predicando exteriormente la Palabra
de Dios quien no es oyente de ella en
su interior»[19]. Escuchar la Palabra
de Dios es dejar que modele nuestro
modo de pensar, de hablar, de vivir;
que ilumine nuestras situaciones,
intereses, encuentros; que se haga,
en definitiva, nuestra.

«Donde esta tu sintesis, alli esta tu
corazon», escribe el Papa,
parafraseando una frase del Sefior
(cfr. Mt 6,21): «la diferencia entre
iluminar el lugar de sintesis e
iluminar ideas sueltas es la misma
que hay entre el aburrimiento y el
ardor del corazén»[20]. El lenguaje
que mueve no es necesariamente el



del gran orador, sino el de quien
habla, desde su modo de ser, con sus
palabras, de su experiencia de la fe.
Por eso la formacién doctrinal no
esta llamada a discurrir en un sector
de nuestro saber, aislado del resto,
sino a dialogar con todo lo que
vivimos y somos, de modo que aun
tomando tantas formas como
personas, se pueda reconocer el
mismo Espiritu en todas ellas. Asi lo
vemos en los santos, que nos hablan
de Dios de mil modos, y asi sucede
con tantos santos escondidos. Si cada
época —hoy quiza mas— tiene sus
Babeles, maranas de voces
enfrentadas o discordantes (cfr. Gn
11,1-9), la pluralidad de lenguas del
Espiritu Santo sigue ensanchandose
en una «nueva Pentecostés»[21] alli
donde hay cristianos que le
escuchan, porque «si el Espiritu
Santo no da interiormente la
inteligencia, el hombre trabaja en
vano (...): si el Espiritu Santo no



acompaiia el corazon del que oye,
serd inutil la palabra del doctor»[22].

Intenta beber de tu propia fuente

Se ha dicho que la cultura es lo que
queda cuando uno olvida lo que
estudio: es aquello que crece al
cultivar la tierra de nuestra alma.
«Nuestra formacion no termina
nunca»[23], solia decir san
Josemaria: es necesario estudiar
durante toda la vida, y hacerlo con la
mentalidad evangélica y
evangelizadora del agricultor (cfr. Mt
13,3-43). El cultivo es un trabajo
paciente y sostenido, pero lleno de
gratificaciones, cuando salen los
primeros brotes, y cuando llegan los
frutos. Junto al didlogo con Dios en la
oracion, y la disposicion a conversar
con los demas, facilita mucho ese
cultivo la reflexion personal, por la
que se adquiere una voz propia,
auténtica, abierta. En ese dialogo
interior, es necesario arar, sembrar,



regar: ir dando forma a las ideas,
buscar las palabras, aunque a veces
salgan solo balbuceos. Las ideas de
otros pueden ayudarnos mucho, pero
no basta con hacer acopio de ellas si
queremos hablar de corazon a
corazon.

No se trata, pues, solamente de saber
C0sas, segun una nocion meramente
cuantitativa del saber, sino de
adquirir y renovar una mirada
penetrante y apasionada sobre la
realidad en toda su amplitud, es
decir, con los demas y con Dios. La
comprension de la fe es tarea para
cada uno, con sus modos: la
profesora universitaria, el trabajador
manual, la asistenta social, el
auditor. Esta tarea intransferible no
se afiade al interés por conocer la fe,
sino que le da forma: es una actitud
por la que uno procura hacer suyo lo
que oye, no solo en las obras, sino
también en las ideas, en el lenguaje.
«Soy un hombre de este tiempo si



vivo sinceramente mi fe en la cultura
de hoy, siendo uno que vive con los
medios de comunicacion de hoy, con
los didlogos, con las realidades de la
economia, con todo, si yo mismo
tomo en serio mi propia experiencia
e intento personalizar en mi esta
realidad. Asi estamos en el camino
de hacer que también los demas nos
entiendan. San Bernardo de Claraval,
en su libro de reflexiones a su
discipulo el Papa Eugenio, dijo:
intenta beber de tu propia fuente, es
decir, de tu propia humanidad. Si
eres sincero contigo mismo y
empiezas a ver en ti qué es la fe, con
tu experiencia humana en este
tiempo, bebiendo de tu propio pozo,
como dice san Bernardo, también
puedes decir a los demas lo que hay
que decir»[24].

Quien se conduce asi aprende de
todas las conversaciones, no se
arredra ante las objeciones, sino que
las acepta como retos para



comprender mejor su propia fe, para
hacerse cargo de como piensan los
demas, para percibir con ellos sus
veértigos. Quien vive asi escucha
mucho, aprende con todos y de todos;
concibe el didlogo, mas que como
una lucha por afianzar posiciones 'y
rebatir argumentos, como un baile,
en el que todo puede cooperar a
esclarecer la realidad, aunque no sea
siempre por la linea recta. «Un
dialogo es mucho mas que la
comunicacion de una verdad. Se
realiza por el gusto de hablar y por el
bien concreto que se comunica entre
los que se aman por medio de las
palabras. Es un bien que no consiste
en cosas, sino en las personas
mismas que mutuamente se dan en
el didlogo»[25].

Aunque el cristiano tiene la
responsabilidad de defender la fe, su
espiritu de fondo no es el de quien
recupera un espacio perdido, sino el
de quien se sabe parte de una serena



conquista. Sabemos donde esta la
felicidad que busca nuestro corazon
y el de todos los hombres y mujeres.
Y la buscamos con ellos: «de ti piensa
mi corazon: “Busca su rostro”» (Sal
27,8). Qué paz nos da esa certeza,
para dialogar con todos, como
hermanos que buscan a quien yo
busco, que comparten conmigo
mucho mas de lo que piensan; para
crecer con ellos, sabiendo que a su
tiempo se hara la luz: nuestros
amigos descubriran «ubi vera sunt
gaudia», donde se encuentra la
verdadera alegria[26], y nosotros lo
redescubriremos con ellos.

Carlos Ayxela

Seskkkk

Lecturas para profundizar

Sigue una lista, no exhaustiva, de
libros, articulos y documentos acerca
del modo de hablar de la fe hoy. Se
indican en primer lugar algunos



textos del Magisterio recientey de
otros organismos de la Iglesia, y
después textos de otros autores. En
las proximas entregas de esta serie se
indicaran también textos especificos
sobre los respectivos temas.

Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013.

Francisco, Ex. Ap. Evangelii Gaudium,
24-X1-2013, esp. capitulo 3, “El
anuncio del evangelio”.

Francisco, Catequesis en el Afio de la
Fe, de marzo a diciembre 2013
(disponibles en vatican.va)

Benedicto XVI, Catequesis en el Afio
de la Fe (octubre 2012 — febrero 2013,
disponibles en vatican.va; p.ej.
“¢Como hablar de Dios?”, 28-XI1-2012
[leer]; “El deseo de Dios”, 7-XI-2012
[leer]).

San Juan Pablo II, Carta Ap. Novo
Millennio Ineunte, 6-1-2001 (leer)


https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012.index.html#audiences
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html

San Juan Pablo II, Catequesis sobre el
Credo (marzo 1985 — noviembre 1997,
disponibles en vatican.va, pdb)

Beato Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi, 8-XI1I-1975 (leer).

Catecismo de la Iglesia Catolica
(vatican.va, intratext) y Compendio
del Catecismo (ebook)

Consejo Pontificio de la Cultura
¢Donde esta tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa, Valencia:
Edicep, 2005 (leer).

Consejo Pontificio de la Cultura La
via pulchritudinis, camino de
evangelizacion y de didlogo (leer).

Babendreier, J. La fe explicada hoy,
Rialp, 2016 (The Faith Explained
Today: Popular Edition)


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1985.index.html
https://www.almudi.org/Portals/0/docs/Juan%20Pablo%20II.%20Catequesis%20sobre%20el%20Credo.pdb
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.intratext.com/x/esl0022.htm
https://opusdei.org/es-es/article/libros-electronicos-para-descargar/#CatecismodelaIglesiaCatlica-Compendio
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/ViaPulchritudinis.html

Barron, R. Catolicismo: un viagje al
corazon de la fe, Doubleday, 2013;
disponible también en dvd
(Catholicism: a Journey to the Heart of
the Faith).

Biffi, G. Corso inusuale di catechesi (3
vols.) Elledici, 2006.

Burggraff, J. “La transmision de la fe
en la sociedad postmoderna”, en
Burggraff, J. La transmision de la fe
en la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015 (disponible en
opusdei.org).

Chaput, Ch. Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
2017.

Dolan, T. — Allen J. Un pueblo de
esperanza. Conversaciones con
Timothy Dolan, Palabra, 2015 (A
People of Hope. The Challenges facing
the Catholic Church and the Faith that
can save it).


https://www.amazon.com/Catolicismo-Serie-Completa-Coleccion-Discos/dp/B00817MQCO/ref=pd_lpo_sbs_14_t_0?_encoding=UTF8&psc=1&refRID=6P76YKEVFFBEF0HTY71T
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-la-fe/

Hadjadj, F. La suerte de haber nacido
en nuestro tiempo, Rialp, 2016
(L’aubaine d’étre né en ce temps).

Hadjadj, F. ;Como hablar de Dios
hoy? Anti-manual de evangelizacion,
Nuevo Inicio, 2013 (Comment parler
de Dieu aujourd’hui? Anti-manuel
d’évangelisation).

Hahn, S. La evangelizacion de los
catolicos. Manual para la mision de la
Nueva Evangelizacion, Palabra, 2014
(Evangelizing Catholics).

Hahn, S. - Socias, J. La fe cristiana
explicada. Introduccion al
catolicismo, Edibesa - MTF, 2015
(Introduction to Catholicism for
Adults)

Ivereigh, A. - De la Cierva, Y. Como
defender la fe sin levantar la voz.
Respuestas civilizadas a preguntas
desafiantes, Palabra, 2016 (Ivereigh,
A. - Lopez, K. J. How to Defend the
Faith without Raising your Voice).



San Josemaria, “Sed amigos sinceros
y realizaréis un apostolado y un
dialogo fecundos”, ABC, 17-V-1992
(leer).

Knox, R. El Credo a camara lenta,
Palabra, 2000 [32 ed.] (The Creed in
Slow Motion).

Lewis, C.S. Mero cristianismo, Rialp,
1995 (Mere Christianity).

Mora, J.M. “10 claves para comunicar
la fe”.

Ratzinger, J. Dios y el mundo: creery
vivir en nuestra época, Galaxia
Gutenberg, 2002 (Gott und die Welt.
Glauben und Leben in unserer Zeit).

Ratzinger, J. “La nueva
evangelizacion”, Conferencia en el
Congreso de Catequistas y Profesores
de Religion, Roma 10-XI1-2000 (leer).

Trese, L.]. La fe explicada, Rialp, 2014
[28? ed.] (Faith Explained).


https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_10122000_ratz_sp.html

[1] Francisco, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 3.

[2] San Agustin, Confesiones V.2.2.

[3] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
179.

[4] San Ireneo de Lyon, Demostracion
de la predicacion apostolica, 24
(Sources Chrétiennes 406, 117).

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-X1-2013), 265.

[6] Francisco, Lumen Fidei, 4.
[7] Francisco, Lumen Fidei, 4.

[8] Benedicto XVI, Luz del mundo,
Herder, Barcelona 2010, 145.

[9] Cfr. Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.



[10] Benedicto XVI, Luz del mundo,
145.

[11] Francisco, Homilia, 2-II-2017.
[12] San Josemaria, Camino, 575.
[13] San Josemaria, Surco, 941.

[14] Francisco, Evangelii Gaudium,
42.

[15] Surco, 428.

[16] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et Spes (7-X11-1965), 22.

[17] Javier Echevarria, Carta Pastoral
con ocasion del Afio de la Fe (29-
X1-2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaret. Desde el Bautismo a la
Transfiguracion, La esfera de los
libros, Madrid 2007, 121.

[19] San Agustin, Sermon 179, 1.1.



[20] Francisco, Evangelii gaudium,
143.

[21] Surco, 213. Cfr. Hch 2,1-13.

[22] Santo Tomas de Aquino, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.

[23] San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 18-VI-1972 (citado
en J. Echevarria, Carta sobre la
nueva evangelizacion, 2-X-2011).

[24] Benedicto XVI, Discurso, 26-
II-2009 (cfr. San Bernardo, De
consideratione libri quinque ad
Eugenium tertium, 11.3.6. [PL 182,
745]).

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
142.

[26] Misal Romano, domingo XXI del
tiempo ordinario, oracion colecta.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/vosotros-sois-
la-luz-del-mundo/ (07/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/vosotros-sois-la-luz-del-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/vosotros-sois-la-luz-del-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/vosotros-sois-la-luz-del-mundo/

	La luz de la fe (I): vosotros sois la luz del mundo

