
opusdei.org

Vocaciones con
contrato

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

Hemos visto hasta el momento quién
entra en el Opus Dei y por qué.
Queda por ver cómo se entra y, si es
el caso, cómo se permanece. Para
explicarlo usaré de nuevo la imagen
de la «agencia».

Los miembros del Opus Dei no se
unen a la Prelatura por medio de
votos u otro tipo de vínculos
«sagrados», como puede suponer
quien conserve las ideas
tradicionales sobre el mundo
religioso, sino mediante un contrato



de carácter laical. El acuerdo entre el
Opus Dei y el fiel que solicita
libremente la adhesión tiene la
forma de un auténtico vínculo
contractual, formalizado en
presencia de dos testigos en un lugar
cualquiera -no en una iglesia-, «sin
solemnidad alguna, conservando el
carácter privado».

Escuchemos a quien de esto sabe
mucho: «Para resaltar debidamente
el carácter secular de la
incorporación, la Congregación para
los Obispos (de la que la Obra
depende, no de la de religiosos)
puntualiza que no tiene lugar en
virtud de unos votos. El vínculo de
los miembros del Opus Dei es de
naturaleza radicalmente distinta
respecto al de los religiosos y al de
aquellos que se consagran con la
emisión de los votos de pobreza,
castidad y obediencia. En
consecuencia, la condición o el
estado personal de los miembros no



resulta modificado para nada por la
pertenencia a la Prelatura: la
ausencia radical de un "vínculo
sagrado", por el contrario, explica
que cada uno siga siendo un fiel laico
corriente de la diócesis a la que
pertenece».

Muy sencillo, por tanto. Y también
desconcertante (incluso para mí, lo
confieso, que no tenía ideas claras
sobre este punto, como sobre otras
directrices de viale Bruno Buozzi).

En la práctica, las cosas suceden del
siguiente modo. De un lado está la
Prelatura, que se compromete, en
virtud del contrato, a proporcionar
una asidua formación religiosa,
doctrinal, espiritual, ascética y
apostólica. Con ese fin pone a
disposición de sus fieles la específica
atención pastoral (cuidadosamente
«personalizada») de sus sacerdotes.
«La institución», dice un documento,
«se compromete a que no falte a



ninguno de sus miembros la
asistencia espiritual y formativa que
tiene como fin la santificación en
medio del mundo, organizando una
especie de training permanente en
vida interior y en apostolado».

Del otro lado está el fiel laico, que
(impulsado por la «vocación», no se
olvide: dan mucha importancia a
este punto, y con razón) ha decidido
acudir a los mencionados «servicios»
de la «agencia espiritual». Se trata de
ser al mismo tiempo «usuario» y
«socio». Lo que se da y lo que se
recibe en virtud de este contrato
afecta sólo al plano religioso, pues los
ámbitos temporales están explícita y
totalmente excluidos del contrato.

El interesado «declara» (son de
nuevo palabras oficiales) que «en
pleno uso de su libertad, tiene el
firme propósito de dedicarse con
todas sus fuerzas a la búsqueda de la
santidad y a ejercer el apostolado,



según el espíritu y la praxis del Opus
Dei. Y se obliga desde ese momento
(hasta la renovación, el año
siguiente; o para toda la vida, pero no
antes de cinco renovaciones anuales
sucesivas y teniendo, al menos, 23
años) a permanecer bajo la
jurisdicción del Prelado para lo que
se refiere a los compromisos
ascéticos, formativos y apostólicos
dirigidos a la consecución de los fines
espirituales de la Prelatura».

Para todo lo demás, continúa
teniendo respecto del propio obispo
(y de la Iglesia en general) los
mismos derechos y deberes que
cualquier fiel católico corriente, pues
permanece como tal. Del mismo
modo, reconoce y respeta las leyes
civiles y penales de su país, puesto
que su pertenencia a la Obra, a la
que se une por vínculos
exclusivamente espirituales, se
mueve exclusivamente en la esfera
de la libertad religiosa. Es, como



recordarán, lo que reconoció el
ministro italiano del Interior,
después de una atenta investigación.

Sobre los derechos y deberes mutuos
y sobre los compromisos que
libremente asumen las dos partes
volveremos en los capítulos
siguientes. Limitémonos, por ahora,
a señalar que existe una red de
contratos entre la Prelatura y
decenas de millares de hombres y
mujeres de noventa nacionalidades.

Este hecho no implica la constitución
de una especie de «multinacional del
espíritu», homologable a las grandes
instituciones político-económicas; ni
tampoco origina algo parecido a una
American Express de la fe.

El contrato garantiza el carácter
laical, impide que el Opus Dei se
convierta en una orden o una
congregación, y sus miembros en
religiosos, vinculados por votos o por
promesas sagradas. (Ya en 1941,



Escrivá dejó escrito: «Nos interesan
todas las virtudes. No nos interesan
en cambio los votos, aunque bajo el
aspecto teológico son dignos de todo
respeto y con mucho respeto los
vemos en los demás. Pero no son
para nosotros»).

El vínculo contractual resalta y
asegura el espíritu laical. Queda
claro que el Opus Dei no es una
orden, ni una congregación, ni un
instituto secular (aunque durante
decenios tuvo que encuadrarse por
necesidad en esa figura, ante la
inexistencia de otra fórmula mejor
en el derecho canónico), pero
tampoco es una sociedad económica,
una fundación cultural, un club, un
sindicato, una liga.

La Obra es algo más, una realidad
distinta de una «agencia» o una
«gasolinera», a las que la habíamos
comparado para intentar conocerla
mejor.



El Opus Dei se presenta, desde el
comienzo, como una familia. Es hoy
día un término arriesgado. Los
maliciosos y los suspicaces
irreducibles se sentirán tentados a
preguntar: «¿una "familia" en sentido
mafioso?». Para otros, este término
evoca unas relaciones patológicas, de
«nudo de víboras», de oscuros
complejos psicoanalíticos, que
llevaron a André Gide a gritar
(aunque su pública pederastia no le
otorga a este respecto una especial
credibilidad): «¡Familias, os odio!».

Que cada cual elija entre las
intenciones de unos y otros que,
verdaderamente, son bien distintas.
La intención expresada por la
Prelatura -tanto en su espiritualidad
como en la organización- es la de
situarse en la misma dinámica
familiar que rige todo cuanto hay en
el cristianismo, esa fe que tiene como
oración fundamental (la única que
Jesús mismo enseñó) el



Padrenuestro, y que invita a todos a
considerarse «hermanos y
hermanas». Una fe que llama a su
jefe visible, tenido por el «Vice» de
quien está en el Cielo, no
«presidente» o «general» o «caudillo»
u otras cosas por el estilo, sino «Santo
Padre» (y «papa», como es bien
sabido, viene del griego, donde
quiere decir «papá»). Una fe que, en
el último Concilio, ha definido la
Iglesia como «la casa de Dios, donde
habita su familia».

Resulta por eso coherente que, sobre
la tumba donde yacía el cuerpo de
Escrivá de Balaguer antes de la
beatificación y de su traslado al altar
principal de la iglesia prelaticia -
corazón de la sede de Bruno Buozzi-,
estuviesen grabados en bronce
dorado un artículo y un sustantivo: «
El Padre».

También parece lógico que los
estatutos aprobados solemnemente



por la Santa Sede atribuyan
oficialmente al Prelado ese título
familiar, en un artículo que dice así:
«Debe ser para todos los fieles de la
Prelatura un maestro y un padre que
ame verdaderamente a todos en el
corazón de Jesucristo, que cuide a
todos, que enseñe a todos, que se
gaste y se sacrifique con gusto en
beneficio de todos, en una efusión de
caridad».

No hay que olvidar tampoco que, a
diferencia de esas «sociedades de
solteros» que son los conventos y los
monasterios de frailes y de monjas,
la grandísima mayoría de los
miembros está compuesta por padres
y madres de familia, o de hijos e hijas
que viven en familia, cada uno en su
propia casa. Por tanto, no es difícil
pedir que en la Obra se viva el
«espíritu de familia».

Esta realidad explica otra
singularidad (que quizá no lo sea



tanto, ya que se desprende de las
premisas que guían la dinámica de la
Institución). La «singularidad» es
esta: el Opus Dei es un «bloque
único», sin distinciones internas que
no sean contingentes, organizativas,
ligadas más a las situaciones
personales que a la espiritualidad.

Escuchemos a Le Tourneau:
«Monseñor Escrivá de Balaguer
recalcó con frecuencia que todos los
miembros del Opus Dei tienen la
misma vocación, reciben idéntica
llamada a la santidad y al apostolado
en el ejercicio de su trabajo, y que,
por eso, no hay diversas categorías
de miembros: unos no son más
importantes que otros ni han
recibido una vocación más exigente;
todos son iguales, aunque su
situación sea diversa, ya que en el
Opus Dei hay sacerdotes y laicos,
hombres y mujeres, jóvenes y
ancianos, solteros, casados y viudos.
Los laicos, además, pertenecen a



todas las clases sociales, a todas las
razas, y ejercen las más variadas
profesiones. La unicidad de la
vocación se traduce en el hecho de
que todos los fieles de la Prelatura -
sacerdotes incluidos- adquieren los
mismos compromisos ascéticos,
apostólicos y de formación
doctrinal».

¿Pero cómo? ¿Los sacerdotes igual
que los laicos? Hay motivo para
plantearse esta pregunta. Y no es
fácil intentar explicarlo con las
palabras «técnicas» -que siempre son
un poco «crípticas»- que se usan en
informes y publicaciones
especializadas, como esa que dice:
«Como semejante unidad de
vocación y en los consiguientes
derechos y deberes en la Obra se
refiere también a los sacerdotes, es
preciso buscar su fundamento en la
complementariedad existente entre
el sacerdocio ministerial y el
sacerdocio común de los fieles:



ambos se integran, para realizar la
única finalidad apostólica del Opus
Dei».

En sustancia -y con palabras más
claras: esto no es un manual de
teología-, creo que podríamos
explicarlo de este modo: uno de los
fundamentos mismos de la teología
católica, pero que con el paso de los
siglos se había desdibujado un poco
(también por reacción frente a la
Reforma protestante, que procedió
de un modo que Roma consideró
subversivo) es el bautismo, por el
cual todos los fieles participan en el
sacerdocio de Cristo y entran a
formar parte de un «pueblo
sacerdotal». Es decir, hay un
«sacerdocio común» (así llamado
porque es común a todos los
bautizados) y otro sacerdocio
«jerárquico» o «ministerial» (en
razón del munus, el servicio a los
hermanos), reservado a los que son



llamados a él y reciben de la Iglesia
el sacramento del Orden.

Como es lógico, se evita
cuidadosamente la postura
protestante, que niega tout court el
sacramento del orden, el sacerdocio
«ministerial»: para los protestantes -y
ni siquiera para todos-, los pastores
son como maximo personas
«consagradas», pero no están
«ordenados», no son «sacerdotes». La
teología católica auténtica
(confirmada expresamente en el
último concilio), establece que la
diferencia entre el sacerdocio de
«todos los bautizados» y el de «los
ordenados» con el sacramento
específico no es sólo de grado, es
decir, más o menos intenso, sino
esencial. Pero una vez precisado esto,
en una perspectiva católica correcta,
«laicos» y «sacerdotes» no son
estados tan lejanos, sino que existe
cierta «consanguinidad» entre ellos.
No les separa un abismo, como ha



querido hacer creer cierta teología
clerical que veía en la Iglesia sólo al
clero, y que reconocía a la grey de los
laicos (según el famoso chiste
parroquial) sólo tres derechos,
correspondientes a otras tantas
«posturas»: de rodillas frente al altar,
sentados para escuchar la
predicación y con las manos en los
bolsillos para buscar el monedero
para las limosnas...

Movido por su «visión», Escrivá se
esforzó desde 1928 por conseguir la
revalorización plena de los laicos y la
superación de la concepción,
consolidada por el paso de los siglos,
de una Iglesia dividida en clases
«superiores» e «inferiores», que
consideraba a los «ordenados» y
«consagrados» como sus únicos
miembros de pleno derecho.

Esta perspectiva (igualdad de
derechos, y por consiguiente
igualdad de deberes) plantea la



necesidad de que todos los creyentes
se tomen en serio todo el evangelio;
que cada bautizado se esfuerce por
ser «santo» y, por natural
consecuencia, «apóstol». Todos
juntos forman «la Iglesia»; es decir -
como indica la etimología-, la
«comunidad de los convocados» por
Cristo.

Así se explica la insistencia en el
hecho de que en el Opus Dei «la
vocación es la misma para todos».
Como me han contado varios de sus
seguidores, Escrivá solía usar la
figura del puchero: «en la Obra hay
un único puchero, del que cada uno
toma según su necesidad y situación
personal».

Este mensaje se enraiza en la
Tradición católica más antigua y
auténtica. Sin embargo, fue
obstaculizado y combatido por
hombres de Iglesia muy autorizados,
que lanzaron incluso acusaciones de



«herejía» y denuncias ante lo que por
entonces se llamaba «Sagrada
Congregación del Santo Oficio»,
nombre de resonancias tenebrosas.

Escrivá rechazó entrar en polémica
con esas personas y siguió adelante,
tenaz, por su camino, a pesar de la
«peor de las persecuciones, la de los
buenos». Algunos miembros (no
todos, ciertamente) de alguna orden
religiosa impulsaron esos ataques
escritos y verbales. Hubo quien no se
quedó ahí y se sintió en la obligación
de visitar los hogares de los jóvenes
que se juntaban alrededor de
Escrivá, aterrorizando a sus padres
al asegurarles que sus hijos estaban
en peligro de condenación porque
seguían a un hereje que proclamaba
que todos están llamados a la
perfección cristiana, y no sólo los
«consagrados».

Fue necesario el concilio Vaticano II
para confirmar solemnemente que el



Opus Dei tenía razón. La
confirmación conciliar no se limitó a
este punto, sino también a otros
aspectos de «su» teología. Aunque,
como veremos con más detalle, la
Prelatura no la considera «suya»,
pues rechaza tener una línea
teológica propia. No quiere crear
«escuela» o «tendencias», sino que se
limita a proponer el Credo, tal y
como es propuesto e interpretado
por el Magisterio papal y definido
por las enseñanzas de los dogmas y
los concilios.

El papel desempeñado por el Opus
Dei ha sido ampliamente reconocido,
aunque no por su carácter
«vanguardista». En la Iglesia, no hay
nada que inventar; nada es más
«moderno» que volver a lo antiguo,
sobre todo a lo más «antiguo» de
todo: el Nuevo Testamento, aunque,
bajo el impulso de la historia, se
profundice continuamente en su
comprensión. Entre esos



reconocimientos, que proceden de
cinco pontífices y de numerosos
obispos, arzobispos y cardenales,
escojo el del Cardenal K¿Snig, que ha
sido durante casi treinta años
arzobispo de la diócesis de Viena.

En 1975, pocos meses después de la
muerte de Escrivá, este cardenal
escribía: «Probablemente, la fuerza
magnética del Opus Dei procede de
su profunda espiritualidad del
laicado. Cuando lo fundó en 1928,
monseñor Escrivá anticipó lo que,
con el concilio Vaticano II, ha vuelto
a ser patrimonio común de la
Iglesia». Y continuaba el purpurado:
«A quienes le siguieron, Escrivá
recordó con mucha claridad que el
lugar del cristiano es en medio del
mundo. Se opuso a cualquier falso
espiritualismo, equivalente casi a la
negación de la verdad central del
cristianismo: la fe en la
Encarnación».



¿Por qué citar a KÚnig? ¿Por qué
escogerle precisamente a él, en una
lista de nombres en la que aparece el
mismo Papa actual? Juan Pablo II, en
efecto, ha reconocido en muchas
ocasiones la aportación de la Obra,
con palabras como estas: «Gran ideal
es el vuestro, que desde los
comienzos anticipó esa teología del
laicado que caracterizó después a la
Iglesia del Concilio y del post-
Concilio. Ese es, pues, el mensaje y la
espiritualidad del Opus Dei». Pero
Karol Wojtyla resulta sospechoso -«el
papa polaco», le llaman con un tono
ciertamente no positivo- ante cierta
intellighenzia clerical.

No así Franz KÚnig, considerado uno
de los líderes -en el Concilio y en el
post-Concilio- de la corriente llamada
«progresista». Tanto es así que,
cuando publiqué un libro que
contenía la primera entrevista de la
historia al Prefecto del ex-Santo
Oficio (ahora llamada púdicamente



«Congregación para la doctrina de la
fe»), el cardenal Joseph Ratzinger,
cierta editorial católica intentó
demonizar esas páginas, vituperadas
como «el manifiesto de la
restauración anticonciliar», con
entrevistas sobre los mismos temas
al arzobispo de Viena, entonces ya
anciano y emérito, pero visto aún
como defensor infatigable de la
"apertura", de las "conquistas
conciliares", contra las «oscuras
maniobras de los reaccionarios que
quieren archivar el Vaticano II».

Pues este símbolo de los progresistas
en el Colegio cardenalicio, este
«valeroso guardián de las conquistas
irreversibles del Vaticano II»,
reconoce que ese Concilio -y en
puntos no marginales, sino
neurálgicos- confirmó el trabajo
realizado durante décadas por la
Obra, entre la contestación de tantos.
Paradoja de una institución que fue
considerada por algunos progresistas



como depositaria de un catolicismo
tridentino y reaccionario.

Y no sólo eso: Kinig retomó más
tarde el tema, para profetizar que el
mensaje de Escrivá tendría en la
Iglesia el mismo futuro que hemos
conjeturado al inicio de este informe.
El arzobispo de Viena señaló: «La
profunda humanidad del fundador
del Opus Dei reflejaba los rasgos de
nuestra época. Pero su carisma -el de
quien ha sido escogido para realizar
una obra de Dios- lo proyectaba ya
hacia el futuro. Pudo así anticipar los
grandes temas de la acción pastoral
de la Iglesia en estos albores del
tercer milenio de su historia».

¿Resulta, por tanto, que los presuntos
«anticonciliares», según el simplista
esquema consolidado, han sido los
precursores y artífices de la
renovación conciliar? ¿No estaremos
quizá ante otro de los clichés a los
que hay que dar la vuelta, como ya



vimos con el del antiecumenismo
(cooperatores docent)?

Todo parece indicar que sí, según las
palabras de hombres de Iglesia que
han sido presentados (o disfrazados
por sus propagandistas) como
símbolos de «apertura». Junto a un
Konig, por ejemplo, vemos también a
un Carlo Maria Martini, arzobispo de
Milán, aclamado con frecuencia -y
probablemente instrumentalizado
también él, en contra de su carácter
de pastor fiel y riguroso- como «el
rostro actual y humano de la Iglesia»,
para contraponerlo a otros estilos de
enseñanza y de pastoral, que serían
signos de anacronismo y de
represión: «La fecundidad espiritual
de monseñor Escrivá tiene algo de
increíble (...) Quien escribe y habla
como él manifiesta -para él y para los
demás- una santidad sincera,
genuina».



Ya antes, Pablo VI, el Papa que no
sólo resistió las presiones para
interrumpir el Vaticano II y lo llevó a
término, sino que además abrió la
serie de las reformas conciliares, dijo
de esta Obra: «Ha nacido en estos
años nuestros como viva expresión
de la perenne juventud de la Iglesia,
plenamente abierta a las exigencias
de un apostolado moderno». Y
todavía alguno dice que «los nuevos
tiempos» la convertirían en algo
anacrónico.

Sobre mi mesa de trabajo, como
instrumento de consulta rápido y
frecuente, tengo al alcance de la
mano las casi 1.700 densas páginas
de la Garzantina, la enciclopedia de
bolsillo más difundida en Italia.

Entre los millares de voces, está
también la de «Romero, Oscar
Arnulfo (1917-1980), religioso
salvadoreño», que dice: «Arzobispo
de San Salvador, símbolo de las



fuerzas progresistas, fue asesinado
por terroristas de derechas». Una
definición significativa, en su
extrema brevedad.

De este «mártir del evangelio»,
convertido -como dice la Garzantina-
en «símbolo de las fuerzas
progresistas», y quizá
instrumentalizado brutalmente por
las «izquierdas», tanto eclesiales
como políticas, se lee lo siguiente en
su biografía escrita por Jesús
Delgado: «Monseñor Romero había
conocido en Europa, en 1955, a
Monseñor Escrivá de Balaguer -el
fundador del Opus Dei- y en seguida
surgió una relación de amistad,
porque admiraba en él su destacada
rectitud y su gran fe. En el
comportamiento de Escrivá, dueño
siempre de sí mismo también en los
momentos más expansivos, el P
Romero descubrió además el
equilibrio entre una exigente
santidad personal y la total apertura



hacia los demás. Esta era
precisamente la virtud que Romero
sentía necesitar: por eso, la
personalidad de Escrivá de Balaguer
le atrajo inmediatamente. Pero el
interés de Romero por el Opus Dei
tenía también otra raíz. La
institución ponía entre sus
preocupaciones primarias la de
ayudar al clero diocesano a
mantener una espiritualidad intensa,
un espíritu de dedicación y de
fidelidad a la Iglesia, también en el
ajetreo de las tareas parroquiales. Un
ideal que correspondía
perfectamente con el de Romero. Era
pues lógico que se sintiese inclinado
a cultivar la amistad con los
miembros del Opus Dei aunque, en
sentido pleno, nunca llegó a formar
parte de esta organizacion».

Un año antes de ser asesinado por
predicar las exigencias sociales del
evangelio, monseñor Romero anotó
en su diario personal (inédito en



Italia y -me parece- en toda Europa),
con fecha 6 de septiembre de 1979:
«Almuerzo con los padres del Opus
Dei. Me contaron de su trabajo con
profesionales, con estudiantes y
también con obreros y personal del
servicio. Es una obra silenciosa, de
mucha espiritualidad... Es una mina
de riqueza para toda la Iglesia, la
santidad del laico en su profesión».

El 12 de julio de 1975, pocos días
después de la muerte de Escrivá, el
arzobispo de San Salvador sintió la
necesidad de escribir al Papa para
solicitarle, «en nombre de la mayor
gloria de Dios y del bien de las
almas», que abriera pronto la causa
de beatificación y canonización. Es
una carta (tengo delante una copia,
tomada de los archivos de la
Prelatura) de pasión extraordinaria,
en la que monseñor Romero confía a
Pablo VI que «tiene una deuda de
profunda gratitud a los sacerdotes
del Opus Dei, a los que he confiado



con mucho fruto y satisfacción la
dirección espiritual de mi vida y la
de mis sacerdotes». Se dice, entre
otras cosas: «Personas de todas las
clases sociales encuentran en el Opus
Dei una orientación segura para vivir
como hijos de Dios en medio de sus
deberes familiares y sociales: esto sin
duda se debe a la vida y a la doctrina
de su fundador (...) Monseñor
Escrivá -al que conocí
personalmente- supo unir un diálogo
continuo con el Señor a una gran
humanidad: se descubría en seguida
que era un hombre de Dios, su trato
estaba lleno de delicadeza, cariño y
buen humor (...). Desde hace muchos
años conozco el trabajo de la Obra
aquí en El Salvador y puedo
testimoniar el sentido sobrenatural
que lo anima y la fidelidad al
Magisterio que lo caracteriza...».

Otro hombre de Iglesia, el cardenal
Ugo Poletti, con palabras escogidas
con extrema prudencia, señaló en el



decreto oficial de introducción de la
causa de beatificación que el
fundador del Opus Dei «ha sido
reconocido como un precursor del
Concilio».

Y no sólo por la revaloración del
papel de los laicos o por su
insistencia en el hecho de que todos
los cristianos están llamados a la
santidad en su vida ordinaria, de
trabajo. También -por señalar un
campo de no poca importanciapor el
«redescubrimiento» del matrimonio
y de la vida familiar como auténtica
«vocación» al mismo nivel de las que
conducen al celibato y a la
virginidad. Camino, punto 27: «¿Te
ríes porque te digo que tienes
"vocación matrimonial"? -Pues la
tienes: así, vocación».

Podríamos multiplicar las citas. Por
ejemplo: «El matrimonio no es, para
un cristiano, una simple institución
social, ni mucho menos un remedio



para las debilidades humanas: es una
auténtica vocación sobrenatural.
Sacramento grande en Cristo y en la
Iglesia, dice san Pablo».

Después del Concilio, para un
católico todo esto resulta evidente.
Pero después del Concilio, y no unas
décadas antes, cuando semejante
perspectiva provocaba hilaridad, y
no pocas veces escándalos y
denuncias. Por «herejía»,
naturalmente.

Parece pues que los «anticipos» del
Vaticano II por parte de la Obra no se
limitan a la superación de una visión
clerical de la Iglesia, con la
revalorización del sacerdocio del
todos los fieles. Entre otras cosas -y
es algo que rara vez se advierte-
porque el «sacerdocio común»
conferido por el bautismo incumbe a
los dos sexos y no tiene diferencias
de «grado» (no es «más» para los
varones ni «menos» para las



mujeres...). No insisto en este punto,
pero son evidentes las consecuencias
de este hecho para el reforzamiento
del papel y de la dignidad de la mujer
en la Iglesia. Volvemos a
encontrarnos ante un planteamiento
que sería calificado de «progresista»
para quienes ven los fenónemos
eclesiales desde una óptica
«política».

¿De dónde procede entonces la
agresividad de los que se proclaman
«paladines conciliares» hacia una
institución que, en los hechos, parece
ser una de las mayores precursoras
del mitificado «espíritu conciliar»?

Las razones son múltiples, y ya he
mencionado algunas. En sustancia, el
motivo principal es, a mi juicio, el
siguiente: Escrivá y su Obra
apoyaron un Vaticano II que les
confirmaba en su vocación
(monseñor Del Portillo, brazo
derecho del beato, participó



activamente en los trabajos de
importantes comisiones conciliares),
en cambio, pasado el Concilio, se
opusieron a lo que se llamó «el
Concilio imaginario».

Permanecieron fieles a los
documentos, a la letra y a las
intenciones de la asamblea de los
obispos, pero rechazaron cualquier
fuga hacia adelante y, sobre todo,
consideraron el Vaticano II en
continuidad con la bimilenaria
Tradición de la Iglesia. Una
profundización, un progreso, una
actualización, pero sin olvidar ni
renegar de nada de lo que en la fe es
inmutable: sin considerar, por tanto,
ese XXI concilio ecuménico de la
Iglesia Católica como una especie de
ruptura con lo anterior, un nuevo
inicio, o una revolución copernicana.

Desde una perspectiva de fe, es fácil
advertir cierta paradoja en los
clamores de muchos clericales -los



«contestatarios» en primer lugar,
aunque no fueron los únicos-
convencidos de que sólo a partir de
los años sesenta del siglo XX un
grupo de teólogos académicos, de
profesores tonsurados y «al día»,
habría descubierto qué quería decir
realmente el evangelio. Como si
fuese posible que durante tantos
siglos, el Espíritu Santo (en el que
proclaman creer; más aún, se
presentan con frecuencia inspirados
directamente por El: ¡cuántos han
autocalificado de «proféticas» a sus
propias aseveraciones!) hubiera
estado en letargo, o peor incluso, se
hubiese entretenido sádicamente
inspirando de modo equivocado y
abusivo a tantas generaciones de
creyentes, muchos de los cuales
alcanzaron una santidad que sólo
Dios conoce.

Pienso que precisamente por esto, el
Opus Dei -apoyado entre otros por
Joseph Ratzinger- rechaza hablar de



«Iglesia "pre" y "posconciliar"», como
si fueran dos realidades distintas e
irreconciliables. Por esto, la Obra se
opone a cualquier tipo de
contestación de la autoridad
jerárquica, a cualquier «en mi
opinión» en cosas de fe y de moral, a
todo aventurismo teológico, a ciertos
experimentalismos pastorales y
litúrgicos.

Muchos no le han perdonado esa
posición. Como escribe un biógrafo:
«Monseñor Escrivá sufrió
agudamente la confusión doctrinal
que algunos sembraron en la Iglesia,
deformando las enseñanzas del
Vaticano II». Sufrimiento no por lo
que había dicho el concilio, sino por
lo que se le hacía decir al concilio,
«deformando» tanto su espíritu como
su letra.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/vocaciones-
con-contrato/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/vocaciones-con-contrato/
https://opusdei.org/es-es/article/vocaciones-con-contrato/
https://opusdei.org/es-es/article/vocaciones-con-contrato/

	Vocaciones con contrato

