
opusdei.org

Vocación peculiar de
cristianos corrientes

Extracto del capítulo «La
vocación al Opus Dei como
vocación en la Iglesia», escrito
por Fernando Ocáriz e incluido
en el libro «El Opus Dei en la
Iglesia» (Ediciones Rialp).

27/10/2017

Volver a «El Opus Dei en la Iglesia»:
vocación cristiana y vocación al
Opus Dei

https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-en-la-iglesia-2/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-en-la-iglesia-2/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-en-la-iglesia-2/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-en-la-iglesia-2/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-en-la-iglesia-2/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-en-la-iglesia-2/


San Josemaría Escrivá de Balaguer,
en varias ocasiones ‑especialmente
en los últimos años de su vida‑
empleó una singular metáfora para
ilustrar gráficamente la relación
entre vocación cristiana y vocación
al Opus Dei. De modos diversos, le
era formulada con frecuencia esta
pregunta: ¿qué diferencia hay entre
los miembros del Opus Dei y los
demás cristianos corrientes?, a la que
el Fundador respondía: «¿Tú has
visto un farol encendido? ¿Y otro sin
encender? Son iguales, pero uno
tiene luz y el otro no. Pues el farol
encendido, ése es del Opus Dei. ¿Está
claro? De modo que un cristiano es
igual a otro cristiano, pero si se le
enciende una luz dentro..., y
responde, y no la apaga, ése es del
Opus Dei. Ésa es la diferencia: que da
luz, que da calor, que atrae».

La metáfora es importante y merece
ser comentada despacio:



a) Sus presupuestos son, de una
parte, la condición común cristiana,
y más concretamente la regeneración
obrada en el Bautismo, que hace que
todo cristiano tenga,
ontológicamente, una nueva vida
que late en su interior (todo cristiano
es «un farol» apto para dar luz); y, de
otra, el hecho de que esa vida no
siempre se manifiesta en toda su
fuerza.

b) Hace falta, pues, una acción (una
intervención de la gracia) que la
impulse: que « encienda el farol».
Como es lógico, esa intervención
puede ser muy diversa. Una de sus
posibilidades puede tener lugar a
través del encuentro con el Opus Dei,
pero esa posibilidad no es la única: el
Opus Dei es un cauce ‑no el cauce‑
para tener esa luz y alumbrar el
ambiente. La peculiar misión eclesial
del Opus Dei es precisamente
cooperar, con una determinada
espiritualidad y unos determinados



modos apostólicos, a que todos los
faroles acaben encendiéndose, cada
uno a su modo, con su luz propia,
sabiendo que, en definitiva, la
verdadera y única luz de todas las
gentes es Cristo". De hecho, «el Opus
Dei nunca ha pretendido presentarse
como lo último o lo más perfecto en
la historia de la espiritualidad.
Cuando se vive de fe, se entiende que
la plenitud de los tiempos está ya
dada en Cristo y que son actuales
todas las espiritualidades que se
mantienen en la fidelidad al
Magisterio de la Iglesia y al
respectivo don fundacional. (...) El
Opus Dei ama y venera todas las
instituciones ‑antiguas o nuevas‑ que
trabajan por Cristo en filial adhesión
al Magisterio de la Iglesia».

c) Pero la metáfora no termina ahí,
pues subraya que la luz que se
enciende en el Opus Dei es una luz
que lleva a brillar sin dejar de ser un
«farol corriente», si se nos permite la



expresión. Con la metáfora de los
faroles, San Josemaría quería, en
suma, destacar que la vocación al
Opus Dei no comporta, en quien la
recibe y acepta, ninguna diferencia
respecto a la común condición
cristiana, sino que lleva a asumir
plenamente esa condición de 
cristiano corriente, llamado a ser
santo ‑a tener dentro de sí la luz de
Dios‑ y a dar un sentido apostólico a
su entera existencia: a difundir
constantemente esa luz en los demás.

De las precedentes consideraciones,
se desprende con claridad que
pertenece a la esencia misma de la
vocación al Opus Dei el no “sacar a
nadie de su sitio”, el no comportar
cambio alguno en el status ni en el
género de vida: «Todos hacemos lo
que hubiéramos hecho si no
fuésemos del Opus Dei, pero con una
diferencia: porque llevamos
encendida dentro del alma la luz de
la vocación divina, de la gracia



especial de Dios, que no viene a
sacarnos de nuestro sitio, sino a dar a
nuestra vida ordinaria y a nuestro
trabajo un sabor nuevo, divino, y una
eficacia sobrenatural». Una eficacia
sobrenatural a la que el Fundador
aplica la imagen evangélica del 
fermento, con lo que ésta connota de
fuerza transformadora de la masa 
desde dentro: «Me gusta hablar en
parábolas, y más de una vez he
comparado esa misión nuestra,
siguiendo el ejemplo del Señor, a la
de la levadura que, desde dentro de
la masa (cfr. Matth. XIII, 33), la
fermenta hasta convertirla en pan
bueno».

Este no sacar a nadie de su sitio no es
algo meramente sociológico civil,
sino también teológico eclesial; más
aún, no implica otra cosa que la
conciencia de la capacidad que la
gracia tiene de vivificar las
condiciones y situaciones humanas.
Como ya ha sido señalado, la



vocación al Opus Dei no es una
vocación de especial «consagración»:
no comporta una nueva
consagración a Dios, que se añada a
la consagración bautismal. Sobre
estos puntos, la enseñanza del
Fundador ha sido especialmente
insistente, ante las dificultades
encontradas para llegar a una forma
jurídica plenamente adecuada a la
realidad teológica y pastoral del
Opus Dei (la actual y definitiva
configuración de Prelatura
personal)". Releamos, en este
contexto, unas palabras de San
Josemaría ya citadas hace pocas
páginas: «vosotros, hijas e hijos míos
‑que como los demás cristianos
habéis sido consagrados a Dios por el
bautismo, y renovasteis después esa
consagración, hechos milites Christi,
soldados de Cristo, por el sacramento
de la confirmación‑, libre y
voluntariamente habéis renovado
una vez más vuestra dedicación a
Dios, al responder a la vocación



específica con la que hemos sido
llamados, para que en la Obra
procuremos alcanzar la santidad y
ejercer el apostolado».

No hay, pues, en los miembros del
Opus Dei más consagración que la
sacramental (bautismo, confirmación
y, en su caso, orden sacerdotal), y, en
consecuencia, por lo que se refiere al 
estado de vida, «cada uno tiene, en la
Iglesia y en la sociedad civil, el que
tenía antes de su incorporación a la
Obra, porque esta incorporación no
hace estado. El laico sigue siendo
laico, célibe o casado, el sacerdote
secular sigue siendo sacerdote
secular y diocesano». No es ésta una
realidad simplemente
jurídico‑canónica, sino constitutiva
de la esencia teológica y pastoral del
Opus Dei: «Es voluntad del Señor
‑parte del mandato imperativo, de la
vocación recibida‑ que seáis, hijas e
hijos míos, cristianos y ciudadanos
corrientes».



Aunque, como ya se ha dicho, sobre
el concepto de cristiano corriente
tratará más ampliamente el próximo
capítulo, es oportuno señalar ya
ahora que «el concepto de vocación
trasciende el concepto canónico de 
status; pero no se puede olvidar que
en la Iglesia hay diversidad de
misiones, dones y carismas
‑diversidad que de ordinario ha de
tener una expresión jurídica, aunque
muchas veces no se dé cambio de 
status‑, en una multiplicidad de
vocaciones que hace que el Cuerpo
Místico de Cristo sea lo que es: un
cuerpo organizado, y no una masa
informe». Efectivamente, sólo
mediante una restricción indebida
del concepto de vocación ‑aunque
frecuente, sobre todo hasta no hace
muchos años‑, podría pensarse que
toda vocación que dé un cauce
peculiar a la vocación universal a la
santidad y al apostolado es llamada a
un cambio de estado en la Iglesia y
en el mundo.



Al carácter de cristianos corrientes
propio de los fieles del Opus Dei se
adecua también perfectamente el
que el Opus Dei sea una Prelatura
personal, es decir una institución de
la estructura ordinaria de la Iglesia,
en la que la vinculación de los fieles
con la institución es de la misma
naturaleza teológica, aunque no
idéntica, que su vinculación con las
Iglesias particulares. De ahí, por
ejemplo, que la potestad del Prelado
y demás autoridades de la Prelatura
no sea la potestad derivada de un
voto de obediencia (que no existe en
el Opus Dei) ni la capacidad jurídica
de exigir el cumplimiento de los
reglamentos de una entidad
asociativa, sino una determinada
expresión (peculiar, en razón de las
materias a que se extiende) de la 
potestad ordinaria de la Iglesia.

Una importante consecuencia de lo
anterior es que no sólo cada
miembro del Opus Dei es un



cristiano corriente, sino que todos
juntos ‑es decir, el Opus Dei mismo‑
no constituyen un grupo apostólico,
sino una partecica de la Iglesia, en la
frase del Fundador con la que se ha
iniciado este libro, que no separa a
ninguno de sus fieles de la pars
Ecclesiae que es la Iglesia particular
de cada uno. Efectivamente, cada
miembro del Opus Dei procura llevar
a cabo por su cuenta un hondo
apostolado cristiano en su propio
ambiente, en la Iglesia particular a la
que pertenece. Éste es el apostolado
principal del Opus Dei: el que realiza
personalmente cada fiel de la
Prelatura en su trabajo, en su familia,
en su entorno social, cte., prestando
de este modo un peculiar servicio a
la Iglesia y al mundo: hemos recibido
la llamada de Dios, para hacer un
peculiar servicio a su Iglesia y a
todas las almas. La única ambición,
el único deseo del Opus Dei y de cada
uno de sus hijos es servir a la Iglesia,
como Ella quiere ser servida, dentro



de la específica vocación que el
Señor nos ha dado.

“Nos sumus servi Dei caeli et
térrea” (I Esdr. V, 1l), somos siervos
del Dios de los cielos y de la tierra. Y
toda nuestra vida es eso, hijas e hijos
míos: un servicio de metas
exclusivamente sobrenaturales,
porque el Opus Dei no es ni será
nunca ‑ni puede serlo‑ instrumento
temporal; pero es al mismo tiempo
un servicio humano, porque no
hacéis más que tratar de lograr la
perfección cristiana en el mundo
limpiamente, con vuestra libérrima y
responsable actuación en todos los
campos de la actividad ciudadana.
Un servicio abnegado, que no
envilece, sino que educa, que
agranda el corazón ‑lo hace romano,
en el sentido más alto de esta palabra
‑ y lleva a buscar el honor y el bien
de las gentes de cada país: para que
haya cada día menos pobres, menos
ignorantes, menos almas sin fe,



menos desesperados, menos guerras,
menos inseguridad, más caridad y
más paz».

El Opus Dei en cuanto tal no tiene
más actividad que la formación
doctrinal, espiritual y apostólica de
sus miembros y de todas aquellas
otras personas que deseen
beneficiarse de ella, y el necesario
servicio pastoral del Prelado,
presbíteros y diáconos de la
Prelatura. Con frase breve y neta del
Fundador: “La Obra misma tiene por
labor exclusiva la formación de sus
miembros”. Esa formación, con todo
lo que implica de invitación a una
vida de piedad honda y sincera, de
transmisión de la doctrina de la
Iglesia y de impulso a vivir según un
acendrado espíritu apostólico, se
plasmará después, en la existencia
concreta de los miembros de la
Prelatura, en un esfuerzo por
santificar el propio trabajo y en una
pluralidad de iniciativas apostólicas,



llevadas adelante con espontaneidad
y con libertad y responsabilidad
personales.

Esto no obsta, naturalmente, a que
algunos de los miembros del Opus
Dei, unidos a otros miembros y a
otras muchas personas, lleven a cabo
con su trabajo profesional algunas
obras apostólicas (de tipo educativo,
asistencial, etc.) de cuya orientación
cristiana y dirección espiritual se
hace responsable la Prelatura. Son
las llamadas obras de apostolado
corporativo del Opus Dei".

Fernando Ocáriz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/vocacion-
peculiar-de-cristianos-corrientes/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-peculiar-de-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-peculiar-de-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-peculiar-de-cristianos-corrientes/

	Vocación peculiar de cristianos corrientes

