opusdei.org

VOCACION DIVINA Y
VOCACION HUMANA

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

07/12/2011

Hay que ser ,fieles a la vocacion de
cristianos y a la vocacion
profesional®, afirma el Fundador del
Opus Dei en una de sus Cartas ( 32). Y
en otra, con mas amplitud: ,,El Sefior
nos ha dado a cada uno cualidades y



aptitudes concretas, unas
determinadas aficiones; a través de
los diversos sucesos de vuestra vida
se ha ido perfilando vuestra
personalidad y habéis visto, como
mas propio, un cierto campo de
actividades. Al trabajar después en
ese campo concreto, se ha
configurado progresivamente
vuestra mentalidad, adquiriendo las
caracteristicas peculiares de ese
oficio o profesion. Todo eso -vuestra
vocacion profesional - habéis de
conservarlo, puesto que es cosa que
pertenece también a vuestra
vocacion a la santidad. Os he dicho
mil veces que la vocacion humana es
una parte, y una parte importante,
de nuestra vocacion divina “ (33).

Esos textos, que resumen y
presuponen lo dicho hasta ahora, nos
abren al mismo tiempo perspectivas
teoldgicas que merece la pena
considerar despacio, procurando ir al
fondo de lo que en ellos se afirma. No



entenderia, en efecto, las frases que
preceden quien viera en ellas una
mera yuxtaposicion de fidelidades,
porque se trata de compenetracion
entre dos elementos en sintesis
unitaria y armonica. Lo que el
Fundador del Opus Dei afirma es que
vocacion humana y vocacion divina
se hermanan y entrecruzan, hasta
formar una sola cosa en unidad de
vida. En otras palabras, el trabajo, y
todo lo que acompaiia, no son un
simple ambito en el que el cristiano
corriente vive y se santifica, sino
medio y camino, mas aun materia de
su santidad (34).

En octubre de 1967, en una homilia
pronunciada en la Universidad de
Navarra, de la que era Gran
Canciller, el Beato Josemaria gloso
esas ideas con especial riqueza.
Celebro en esa ocasion la Santa Misa
al aire libre, ante una muchedumbre
de cerca de 40.000 personas que
llenaban una de las explanadas del



campus universitario. Ese hecho
sirvio de punto de partida para su
predicacion. ,,Reflexionad por un
momento -fueron sus palabras- en el
marco de nuestra Eucaristia, de
nuestra Acciéon de Gracias: nos
encontramos en un templo singular;
podria decirse que la nave es el
campus universitario; el retablo, la
Biblioteca de la Universidad; alla, la
magquinaria que levanta nuevos
edificios; y arriba, el cielo de
Navarra... (No os confirma esta
enumeracion, de una forma plastica
e inolvidable, que es la vida
ordinaria el verdadero lugar de
vuestra existencia cristiana? Hijos
mios, alli donde estan vuestros
hermanos los hombres, alli donde
estan vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, alli estd el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
mas materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres (...).



Debéis comprender ahora -con una
nueva claridad- que Dios os llama a
servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quiréfano de un hospital, en el
cuartel, en la catedra universitaria,
en la fabrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada dia.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
mas comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir (35).

La cita ha sido larga, pero llena de
substancia. Merece incluso la pena
proseguirla, ya que, inmediatamente
despueés, se amplia y completa el
pensamiento. ,,Yo solia decir a
aquellos universitarios y a aquellos
obreros que venian junto a mi por
los afios treinta, que tenian que saber
materializar la vida espiritual.

Queria apartarlos asi de la tentacidn,



tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida
interior, la vida de relacion con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequenas realidades terrenas. Que
no, hijos mios! Que no puede haber
una doble vida, que no podemos ser
como esquizofrénicos, si queremos
ser cristianos: que hay una unica
vida, hecha de carne y espiritu, y esa
es la que tiene que ser -en el alma y
en el cuerpo- santa y llena de Dios: a
ese Dios invisible, lo encontramos en
las cosas mas visibles y materiales
(...). En la linea del horizonte, hijos
mios, parecen unirse el cielo y la
tierra. Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivis santamente la vida
ordinaria...“ (36).

La vocacion humana no es algo ajeno
a las perspectivas sobrenaturales,
sino que entronca con ellas, se



integra en ellas. La vocacion divina,
esa luz por la que Dios conduce al
hombre hasta la raiz de su existencia
dandole a conocer que reclama de él
una respuesta plena, no solo ilumina
la situacion presente, sino que se
proyecta sobre el pasado
entendiéndolo y valorandolo desde
ese sortido de la vida y esa
conciencia de mision que la fe y la
vocacion traen consigo. Y ello, en
todo caso y especialmente en el del
cristiano que advierte que Dios lo
quiere en el mundo, implica darse
cuenta de que el conjunto de
aptitudes personales e incidencias
histdricas que integran y determinan
la vocacion humana son mucho mas
que una simple preparacion a la
vocacion divina: son un elemento
integrante de esa vocacion. En otras
palabras, la historia pasada y la
situacion personal a la que, como
consecuencia de esa historia pueda
haberse llegado, no son, en el
cristiano corriente, un trampolin



que, al percibir la vocacion
sobrenatural, se abandona para
pasar a un mundo psicolégicoy
socioldgico distinto, sino una
realidad que permanece plenamente,
penetrada, es cierto, por una fuerza
nueva, pero por una fuerza que no la
niega ni la destruye sino que
manifiesta el profundo e intimo
sentido al que la ordena el querer de
Dios.

Como ya apuntdbamos en paginas
anteriores, todas esas afirmaciones
se fundamentan en una
profundizacion en los dogmas
cristianos de la creacion y de la
redencion que lleva a poner de
manifiesto la bondad del mundo y la
intima armonia existente en el
interior del plan creador y redentor
divino: la vida ordinaria, las
realidades familiares, el trabajo
profesional, todo el conjunto del
existir humano, participa, vivificado
por la gracia, en la realizacion de los



planes salvadores de Dios. En
palabras del Beato Josemaria: ,,todas
las cosas de la tierra son buenas, no
solo de una manera natural, sino por
el orden sobrenatural al que han sido
destinadas“ (37); destino al que
deben llegar por mano del hombre,
en el que actua la gracia de Dios:
»,S0mos instrumentos de Dios, para
cooperar en la verdadera consecratio
mundi ; 0, mas exactamente, en la
santificacion del mundo ab intra,
desde las mismas entrarias de la
sociedad civil“ (38). , Todas las cosas
de la tierra, también las criaturas
materiales, también las actividades
terrenas y temporales de los
hombres, han de ser llevadas a Dios -
y ahora, después del pecado,
redimidas, reconciliadas-, cada una
segun su propia naturaleza, segun el
fin inmediato que Dios le ha dado,
pero sabiendo ver su ultimo destino
sobrenatural en Jesucristo: ‘porque
quiso el Padre poner en Flla
plenitud de todo ser y reconciliar por



Fl todas las cosas consigo,
restableciendo la paz entre el cielo y
la tierra, por medio de la sangre que
derramo en la cruz’ (Col 1,19-20).
Hemos de poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas“ (39).

Una consecuencia de orden
existencial brota inmediatamente de
esa realidad de fondo: el amor al
mundo. Si algunas espiritualidades,
insistiendo en la tension escatoldgica
propia del caminar cristiano, pueden
desembocar en una actitud de
despego frente al mundo -e incluso
de contemptus mundi , si se quiere
acudir a una expresion clasica,
aunque ya caida en desuso-, la
espiritualidad del Opus Dei, sin
olvidar la tension hacia la condicion
metahistdrica y definitiva, pone de
manifiesto que el cristiano corriente
tiende hacia lo eterno asumiendo las
realidades terrenas, y engendra, en
consecuencia, una actitud de amor al



mundo, que se fundamenta en las
ensefianzas de la fe cristiana acerca
tanto de la bondad de la creacion
como de la sobreabundancia de la
gracia y su victoria sobre el pecado.
»~Amamos el mundo porque Dios lo
hizo bueno, porque sali¢ perfecto de
Sus manos, y porque -si algunos
hombres lo hacen a veces feo y malo,
por el pecado- nosotros tenemos el
deber de consagrarlo, de llevarlo, de
devolverlo a Dios: ‘de restaurar en
Cristo todas las cosas de los cielos y
las de la tierra’ (Ef 1,10)“ (40).

Las citas pueden multiplicarse.
,2Hemos de amar el mundo, el
trabajo, las realidades

humanas“ (41). ,,Un hombre sabedor
de que el mundo -y no solo el templo-
es el lugar de su encuentro con
Cristo, ama ese mundo“ (42). ,,Hemos
de amar el mundo, porque en el
mundo encontramos a Dios, porque
en los sucesos y acontecimientos del
mundo Dios se nos manifiesta y se



nos revela. El mal y el bien se
mezclan en la historia humana, y el
cristiano debera ser, por eso, una
criatura que sepa discernir, pero
jamas ese discernimiento le debe
llevar a negar la bondad de las obras
de Dios, sino, al contrario, a
reconocer lo divino que se manifiesta
en lo humano, incluso detras de
nuestras propias flaquezas. Un buen
lema para la vida cristiana puede
encontrarse en aquellas palabras del
Apostol: ‘Todas las cosas son
vuestras, y vosotros de Cristo, y
Cristo de Dios’ (1 Co 3,22-23), para
realizar asi los designios de ese Dios
que quiere salvar al mundo* (43).

La simple lectura de los textos que
acabamos de citar pone de
manifiesto que ese amor al mundo
del que venimos hablando es un
amor fundado en Cristo, es decir, un
amor que se refiere al mundo no
aislado de las perspectivas
sobrenaturales, sino considerado



desde ellas. Mas aun, que es un amor
no ingenuo sino realista, consciente
de la entidad del pecado y de la
amplitud de sus consecuencias y, por
tanto, de la necesidad de
purificacion. Pero ni uno ni otro
aspecto implican menoscabo o
disminucion de ese amor, sino su
reafirmacion, ya que hablar de la
gracia equivale a hablar del poder
redentor de un Dios que no reniega
de lo creado, sino que se excede en
sus dones a fin de librar a la creacion
de la caducidad y conducirla a su
perfeccion ultima. Y recordar la
realidad del pecado no es invitar a
apartarse del mundo, sino a asumirlo
desde la vocacioén divina,
infundiendo en las realidades
creadas la capacidad redentora y
sanante de los dones divinos. Se
trata, en resumen, de amar el
mundo, y de amarlo
apasionadamente, y ello, no al
margen de Dios, a un nivel
puramente terreno sin integrar esa



pasion en las perspectivas teologales,
sino de amarlo precisamente porque
se lo ama en Dios y desde Dios,
fuente de todo amor verdadero, y
juzgandolo desde la plenitud y la
mision a que Dios lo destina (44). En
suma, el cristiano ,,no puede esperar
pasivamente el fin de la

historia“ (45), no puede limitarse a
contemplar los acontecimientos,
acogiéndolos con alegria o con
resignacion, segun los casos, sino que
debe enfrentarse con ellos, buscando
y promoviendo el bien.

Unos parrafos de una homilia
pronunciada por el Beato Josemaria
con ocasion del Viernes Santo de
1960 pueden ayudarnos a dar un
paso adelante en la exposicion del
alcance de esa fidelidad del cristiano
a su vocacion humana y del amor
cristiano al mundo, que de esa
fidelidad deriva. ,Ser cristiano -
comenzo diciendo el Fundador del
Opus Dei- no es algo accidental, es



una divina realidad que se inserta en
las entranas de nuestra vida,
dandonos una vision limpia y una
voluntad decidida para actuar como
quiere Dios“ (46). Por eso, quien vive
de fe tiene clara conciencia de que el
peregrinar del hombre en el mundo
debe ser afrontado con la actitud
propia de quien reconoce sin
ambages la radicalidad ,,del amor
que Jesucristo ha manifestado al
morir por nosotros“ (47).

Al llegar a este punto de su homilia,
el Fundador del Opus Dei se detuvo
para describir, en trazos sintéticos, la
actitud que el cristiano debe adoptar
ante la historia. Acudio para ello a un
método expositivo de reconocida
eficacia: contraponer la actitud
auténticamente cristiana a otras que
la deforman, ya que son producto de
no saber penetrar en ese misterio de
Jesus. ,,Por ejemplo -fue esta
deformacion la que menciono en
primer lugar-, la mentalidad de



quienes ven el cristianismo como un
conjunto de practicas o actos de
piedad, sin percibir su relacion con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demas y de
esforzarse por remediar las
injusticias. Diria que quien tiene esa
mentalidad no ha comprendido
todavia lo que significa que el Hijo de
Dios se haya encarnado, que haya
tomado cuerpo, alma y voz de
hombre, que haya participado en
nuestro destino hasta experimentar
el desgarramiento supremo de la
muerte. Quizd, sin querer, algunas
personas consideran a Cristo como
un extrafo en el ambiente de los
hombres“ (48).

Pero no es esa la unica deformacion
posible. ,,0tros, en cambio, tienden a
imaginar que, para poder ser
humanos, hay que poner en sordina
algunos aspectos centrales del dogma
cristiano, y actian como si la vida de



oracion, el trato continuo con Dios,
constituyeran una huida ante las
propias responsabilidades y un
abandono del mundo. Olvidan que,
precisamente Jesus, nos ha dado a
conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio (...). Es
la fe en Cristo, muerto y resucitado,
presente en todos y cada uno de los
momentos de la vida, la que ilumina
nuestras conciencias, incitdndonos a
participar con todas las fuerzas en
las vicisitudes y en los problemas de
la historia humana. En esa historia,
que se inici6 con la creacion del
mundo y que terminara con la
consumacion de los siglos, el
cristiano no es un apatrida. Es un
ciudadano de la ciudad de los
hombres, con el alma llena del deseo
de Dios, cuyo amor empieza a
entrever ya en esta etapa temporal, y
en el que reconoce el fin al que
estamos llamados todos los que
vivimos en la tierra“ (49).



Es dificil ser mas neto en la
afirmacion del valor del mundo vy, a
la vez, en la proclamacion de la
perspectiva teologal desde la que se
afirma ese valor. Estamos asi ahora
en mejores condiciones para
comprender el alcance y la hondura
de la frase que venimos comentando:
,la vocacion humana es parte, y
parte importante, de la vocacion
divina“. Hay entre ambas vocaciones
una intima armonia y la hay
precisamente porque la vocacion
divina, revelando el origen, la fuente
y el destino ultimo de todos los seres
y de todas las acciones -Dios y su
designio salvador-, pone de
manifiesto el sentido profundo de la
entera realidad, y, por tanto, de la
vocacion humana. Vocacion divina y
vocacion humana se relacionan en
cierto modo como la forma y la
materia, como lo que da sentido
ultimo y lo que resulta vivificado.
Por eso, la fortisima afirmacién del
mundo, del trabajo, de la historia, no



fundamenta, en la ensefianza del
Beato Josemaria, ni un activismo ni
una mistica de horizontes
meramente intraterrenos, sino que
se abre a una viva percepcion de las
dimensiones trascendentes, eternas,
de todas y cada una de nuestras
acciones, hasta las mas menudas,
vistas como ocasiones de encuentro
con Dios y como participacion en
esos planes redentores que,
inicidndose en el tiempo, culminan
en la eternidad.

En suma, la espiritualidad del Opus
Dei se nos revela como una
espiritualidad de la unidad entre lo
secular y lo teologal, o, en otras
palabras, de la vivencia teologal de
las actividades seculares. Podemos
por eso concluir el presente apartado
citando las palabras, fuertemente
sintéticas, de una de las Instrucciones
escritas por el Beato Josemaria: ,,Unir
el trabajo profesional con la lucha
ascética y con la contemplacion -cosa



que puede parecer imposible, pero
que es necesaria para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios-, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificacion
personal y de apostolado. ¢No es este
un ideal noble y grande, por el que
vale la pena dar la vida?“ (50).

Notas
32 Carta 15-VIII-1953.n. 17.

33 Carta 15-X-1948, n. 6; ver también
Amigos de Dios , n. 60, Es Cristo que
pasa, n. 46.

34 Cfr. Es Cristo que pasa , n. 47,
Conversaciones , n. 60.

35 Conversaciones ,nn. 113y 114.

36 Ibid., nn. 114y 116. La
importancia de esta homilia ha sido
sefialada por diversas
personalidades, entre otras, por el
Cardenal Franz Konig ( II significato



dell ’Opus Dei , en ,, Corriere della
sera “, Milan, 26-VII-1975); una
introduccion histérica y un
comentario detenido de su texto, en
P. RODRIGUEZ, Vivir santamente la
vida ordinaria , en AA.VV., ]osemar.fa
Escriva de Balaguer y la universidad ,
Pamplona 1993, pp. 225-258.

37 Carta 19-111-1954, n. 6.
38 Carta 14-11-1950, n. 20.

39 Carta 19-111-1954, n. 7;
encontramos, en la frase final del
texto citado, un eco del pasaje de Jn
12, 32, del que nos ocuparemos mas
ampliamente en paginas posteriores.
Por lo demas, y mas alla de ese texto -
aunque incluyendolo- quiza sea este
el momento adecuado para sefialar
que el espiritu que vivio y transmitio
el Beato Josemaria es hondamente
cristologico y, por consiguiente,
sacramental: toda su ensefianza
respecto al vivir cristiano en el
mundo presupone siempre la



afirmacion de la gracia bautismal,
enriquecida por la ulterior vida
sacramental y en especial por la
Eucaristia. Sobre la radicacion
teoldgico-dogmatica de la ensefianza
del Beato Josemaria pueden
encontrarse intentos de
aproximaciones de caracter sintético
en el estudio de Pedro Rodriguez ya
citado en la nota 1, yen J. M.
CASCIARO, La santificacion del
cristiano en medio del mundo , en
AA.VV., Mons. Josemaria Escriva de
Balaguery el Opus Dei , Pamplona
1985, pp. 109-171, asi como en
estudios que citaremos en notas
posteriores en relacion con la
filiacion divina, la participacion en el
sacerdocio de Cristo, etc.

40 Ibid., n. 6.
41 Es Cristo que pasa , n. 112.
42 Conversaciones , n. 116

43 Ibid., n. 70.



44 Ver R. GARCIA DE HARO,
Homilias: ,, Es Cristo que pasa “, en
»Scripta Theologica“, 5 (1973), 397,
asi como, para una exposicion mas
amplia, lo que hemos escrito en la
voz Mundo , en la Gran Encielopedia
Rialp, t. 16, pp. 450 ss. (recogida en
Cristianismo, historia, mundo ,
Pamplona 1973, pp. 171 ss.).

45. ]. ECHEVARRIA, II cristiano non
puo attendere passivamente la fine

della storia , en ,II Tempo® (Roma),
12-1V-1998 (recogido en ,Romana”

14, 1998, 97-99).

46 Es Cristo que pasa , n. 98.
47 Ibidem.

48 Tbidem.

49 Tbid., nn. 98 y 99.

50 Instruccion 19-111-1934, n. 33.
Evoquemos también un pasaje del ya
citado decreto pontificio Primum



inter del 16-VI-1950, por el que la
Santa Sede confirmo de modo
definitivo la aprobacion del Opus
Deil, concretamente el momento en el
que ese decreto, recogiendo palabras
textuales del Fundador, subraya que
de la profunda unidad de vida que
inculca el espiritu del Opus Dei nace
»,1a necesidad y como el instinto
sobrenatural de purificar todas las
acciones, elevandolas al orden de la
gracia, de santificarlas y de
convertirlas en instrumento de
apostolado“ (,,...nascitur necessitas et
veluti instinctus supernaturalis
omnia purificandi, elevandi ad
ordinem gratiae, sanctificandi et
convertendi in instrumentum
apostolatus®).

Jose Luis Illanes




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/vocacion-
divina-y-vocacion-humana/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-divina-y-vocacion-humana/
https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-divina-y-vocacion-humana/
https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-divina-y-vocacion-humana/

	VOCACIÓN DIVINA Y VOCACIÓN HUMANA

