
opusdei.org

VOCACIÓN DIVINA Y
VOCACIÓN HUMANA

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

07/12/2011

Hay que ser „fieles a la vocación de
cristianos y a la vocación
profesional“, afirma el Fundador del
Opus Dei en una de sus Cartas ( 32). Y
en otra, con más amplitud: „El Señor
nos ha dado a cada uno cualidades y



aptitudes concretas, unas
determinadas aficiones; a través de
los diversos sucesos de vuestra vida
se ha ido perfilando vuestra
personalidad y habéis visto, como
más propio, un cierto campo de
actividades. Al trabajar después en
ese campo concreto, se ha
configurado progresivamente
vuestra mentalidad, adquiriendo las
características peculiares de ese
oficio o profesión. Todo eso -vuestra 
vocación profesional - habéis de
conservarlo, puesto que es cosa que
pertenece también a vuestra
vocación a la santidad. Os he dicho
mil veces que la vocación humana es
una parte, y una parte importante,
de nuestra vocación divina “ (33).

Esos textos, que resumen y
presuponen lo dicho hasta ahora, nos
abren al mismo tiempo perspectivas
teológicas que merece la pena
considerar despacio, procurando ir al
fondo de lo que en ellos se afirma. No



entendería, en efecto, las frases que
preceden quien viera en ellas una
mera yuxtaposición de fidelidades,
porque se trata de compenetración
entre dos elementos en síntesis
unitaria y armónica. Lo que el
Fundador del Opus Dei afirma es que
vocación humana y vocación divina
se hermanan y entrecruzan, hasta
formar una sola cosa en unidad de
vida. En otras palabras, el trabajo, y
todo lo que acompaña, no son un
simple ámbito en el que el cristiano
corriente vive y se santifica, sino
medio y camino, más aún materia de
su santidad (34).

En octubre de 1967, en una homilía
pronunciada en la Universidad de
Navarra, de la que era Gran
Canciller, el Beato Josemaría glosó
esas ideas con especial riqueza.
Celebró en esa ocasión la Santa Misa
al aire libre, ante una muchedumbre
de cerca de 40.000 personas que
llenaban una de las explanadas del 



campus universitario. Ese hecho
sirvió de punto de partida para su
predicación. „Reflexionad por un
momento -fueron sus palabras- en el
marco de nuestra Eucaristía, de
nuestra Acción de Gracias: nos
encontramos en un templo singular;
podría decirse que la nave es el
campus universitario; el retablo, la
Biblioteca de la Universidad; allá, la
maquinaria que levanta nuevos
edificios; y arriba, el cielo de
Navarra... ¿No os confirma esta
enumeración, de una forma plástica
e inolvidable, que es la vida
ordinaria el verdadero lugar de
vuestra existencia cristiana? Hijos
míos, allí donde están vuestros
hermanos los hombres, allí donde
están vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, allí está el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
más materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres (...).



Debéis comprender ahora -con una
nueva claridad- que Dios os llama a
servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra universitaria,
en la fábrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada día.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
más comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir“ (35).

La cita ha sido larga, pero llena de
substancia. Merece incluso la pena
proseguirla, ya que, inmediatamente
después, se amplía y completa el
pensamiento. „Yo solía decir a
aquellos universitarios y a aquellos
obreros que venían junto a mí por
los años treinta, que tenían que saber
materializar la vida espiritual.
Quería apartarlos así de la tentación,



tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida
interior, la vida de relación con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequeñas realidades terrenas. ¡Que
no, hijos míos! Que no puede haber
una doble vida, que no podemos ser
como esquizofrénicos, si queremos
ser cristianos: que hay una única
vida, hecha de carne y espíritu, y esa
es la que tiene que ser -en el alma y
en el cuerpo- santa y llena de Dios: a
ese Dios invisible, lo encontramos en
las cosas más visibles y materiales
(...). En la línea del horizonte, hijos
míos, parecen unirse el cielo y la
tierra. Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivís santamente la vida
ordinaria...“ (36).

La vocación humana no es algo ajeno
a las perspectivas sobrenaturales,
sino que entronca con ellas, se



integra en ellas. La vocación divina,
esa luz por la que Dios conduce al
hombre hasta la raíz de su existencia
dándole a conocer que reclama de él
una respuesta plena, no solo ilumina
la situación presente, sino que se
proyecta sobre el pasado
entendiéndolo y valorándolo desde
ese sortido de la vida y esa
conciencia de misión que la fe y la
vocación traen consigo. Y ello, en
todo caso y especialmente en el del
cristiano que advierte que Dios lo
quiere en el mundo, implica darse
cuenta de que el conjunto de
aptitudes personales e incidencias
históricas que integran y determinan
la vocación humana son mucho más
que una simple preparación a la
vocación divina: son un elemento
integrante de esa vocación. En otras
palabras, la historia pasada y la
situación personal a la que, como
consecuencia de esa historia pueda
haberse llegado, no son, en el
cristiano corriente, un trampolín



que, al percibir la vocación
sobrenatural, se abandona para
pasar a un mundo psicológico y
sociológico distinto, sino una
realidad que permanece plenamente,
penetrada, es cierto, por una fuerza
nueva, pero por una fuerza que no la
niega ni la destruye sino que
manifiesta el profundo e íntimo
sentido al que la ordena el querer de
Dios.

Como ya apuntábamos en páginas
anteriores, todas esas afirmaciones
se fundamentan en una
profundización en los dogmas
cristianos de la creación y de la
redención que lleva a poner de
manifiesto la bondad del mundo y la
íntima armonía existente en el
interior del plan creador y redentor
divino: la vida ordinaria, las
realidades familiares, el trabajo
profesional, todo el conjunto del
existir humano, participa, vivificado
por la gracia, en la realización de los



planes salvadores de Dios. En
palabras del Beato Josemaría: „todas
las cosas de la tierra son buenas, no
solo de una manera natural, sino por
el orden sobrenatural al que han sido
destinadas“ (37); destino al que
deben llegar por mano del hombre,
en el que actúa la gracia de Dios:
„somos instrumentos de Dios, para
cooperar en la verdadera consecratio
mundi ; o, más exactamente, en la
santificación del mundo ab intra ,
desde las mismas entrañas de la
sociedad civil“ (38). „Todas las cosas
de la tierra, también las criaturas
materiales, también las actividades
terrenas y temporales de los
hombres, han de ser llevadas a Dios -
y ahora, después del pecado,
redimidas, reconciliadas-, cada una
según su propia naturaleza, según el
fin inmediato que Dios le ha dado,
pero sabiendo ver su último destino
sobrenatural en Jesucristo: ‘porque
quiso el Padre poner en Él la
plenitud de todo ser y reconciliar por



Él todas las cosas consigo,
restableciendo la paz entre el cielo y
la tierra, por medio de la sangre que
derramó en la cruz’ (Col 1,19-20).
Hemos de poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas“ (39).

Una consecuencia de orden
existencial brota inmediatamente de
esa realidad de fondo: el amor al
mundo. Si algunas espiritualidades,
insistiendo en la tensión escatológica
propia del caminar cristiano, pueden
desembocar en una actitud de
despego frente al mundo -e incluso
de contemptus mundi , si se quiere
acudir a una expresión clásica,
aunque ya caída en desuso-, la
espiritualidad del Opus Dei, sin
olvidar la tensión hacia la condición
metahistórica y definitiva, pone de
manifiesto que el cristiano corriente
tiende hacia lo eterno asumiendo las
realidades terrenas, y engendra, en
consecuencia, una actitud de amor al



mundo, que se fundamenta en las
enseñanzas de la fe cristiana acerca
tanto de la bondad de la creación
como de la sobreabundancia de la
gracia y su victoria sobre el pecado.
„Amamos el mundo porque Dios lo
hizo bueno, porque salió perfecto de
sus manos, y porque -si algunos
hombres lo hacen a veces feo y malo,
por el pecado- nosotros tenemos el
deber de consagrarlo, de llevarlo, de
devolverlo a Dios: ‘de restaurar en
Cristo todas las cosas de los cielos y
las de la tierra’ (Ef 1,10)“ (40).

Las citas pueden multiplicarse.
„Hemos de amar el mundo, el
trabajo, las realidades
humanas“ (41). „Un hombre sabedor
de que el mundo -y no solo el templo-
es el lugar de su encuentro con
Cristo, ama ese mundo“ (42). „Hemos
de amar el mundo, porque en el
mundo encontramos a Dios, porque
en los sucesos y acontecimientos del
mundo Dios se nos manifiesta y se



nos revela. El mal y el bien se
mezclan en la historia humana, y el
cristiano deberá ser, por eso, una
criatura que sepa discernir, pero
jamás ese discernimiento le debe
llevar a negar la bondad de las obras
de Dios, sino, al contrario, a
reconocer lo divino que se manifiesta
en lo humano, incluso detrás de
nuestras propias flaquezas. Un buen
lema para la vida cristiana puede
encontrarse en aquellas palabras del
Apóstol: ‘Todas las cosas son
vuestras, y vosotros de Cristo, y
Cristo de Dios’ (1 Co 3,22-23), para
realizar así los designios de ese Dios
que quiere salvar al mundo“ (43).

La simple lectura de los textos que
acabamos de citar pone de
manifiesto que ese amor al mundo
del que venimos hablando es un
amor fundado en Cristo, es decir, un
amor que se refiere al mundo no
aislado de las perspectivas
sobrenaturales, sino considerado



desde ellas. Más aún, que es un amor
no ingenuo sino realista, consciente
de la entidad del pecado y de la
amplitud de sus consecuencias y, por
tanto, de la necesidad de
purificación. Pero ni uno ni otro
aspecto implican menoscabo o
disminución de ese amor, sino su
reafirmación, ya que hablar de la
gracia equivale a hablar del poder
redentor de un Dios que no reniega
de lo creado, sino que se excede en
sus dones a fin de librar a la creación
de la caducidad y conducirla a su
perfección última. Y recordar la
realidad del pecado no es invitar a
apartarse del mundo, sino a asumirlo
desde la vocación divina,
infundiendo en las realidades
creadas la capacidad redentora y
sanante de los dones divinos. Se
trata, en resumen, de amar el
mundo, y de amarlo
apasionadamente, y ello, no al
margen de Dios, a un nivel
puramente terreno sin integrar esa



pasión en las perspectivas teologales,
sino de amarlo precisamente porque
se lo ama en Dios y desde Dios,
fuente de todo amor verdadero, y
juzgándolo desde la plenitud y la
misión a que Dios lo destina (44). En
suma, el cristiano „no puede esperar
pasivamente el fin de la
historia“ (45), no puede limitarse a
contemplar los acontecimientos,
acogiéndolos con alegría o con
resignación, según los casos, sino que
debe enfrentarse con ellos, buscando
y promoviendo el bien.

Unos párrafos de una homilía
pronunciada por el Beato Josemaría
con ocasión del Viernes Santo de
1960 pueden ayudarnos a dar un
paso adelante en la exposicion del
alcance de esa fidelidad del cristiano
a su vocación humana y del amor
cristiano al mundo, que de esa
fidelidad deriva. „Ser cristiano -
comenzó diciendo el Fundador del
Opus Dei- no es algo accidental, es



una divina realidad que se inserta en
las entrañas de nuestra vida,
dándonos una visión limpia y una
voluntad decidida para actuar como
quiere Dios“ (46). Por eso, quien vive
de fe tiene clara conciencia de que el
peregrinar del hombre en el mundo
debe ser afrontado con la actitud
propia de quien reconoce sin
ambages la radicalidad „del amor
que Jesucristo ha manifestado al
morir por nosotros“ (47).

Al llegar a este punto de su homilía,
el Fundador del Opus Dei se detuvo
para describir, en trazos sintéticos, la
actitud que el cristiano debe adoptar
ante la historia. Acudió para ello a un
método expositivo de reconocida
eficacia: contraponer la actitud
auténticamente cristiana a otras que
la deforman, ya que son producto de
no saber penetrar en ese misterio de
Jesús. „Por ejemplo -fue esta
deformación la que mencionó en
primer lugar-, la mentalidad de



quienes ven el cristianismo como un
conjunto de prácticas o actos de
piedad, sin percibir su relación con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demás y de
esforzarse por remediar las
injusticias. Diría que quien tiene esa
mentalidad no ha comprendido
todavía lo que significa que el Hijo de
Dios se haya encarnado, que haya
tomado cuerpo, alma y voz de
hombre, que haya participado en
nuestro destino hasta experimentar
el desgarramiento supremo de la
muerte. Quizá, sin querer, algunas
personas consideran a Cristo como
un extraño en el ambiente de los
hombres“ (48).

Pero no es esa la única deformación
posible. „Otros, en cambio, tienden a
imaginar que, para poder ser
humanos, hay que poner en sordina
algunos aspectos centrales del dogma
cristiano, y actúan como si la vida de



oración, el trato continuo con Dios,
constituyeran una huida ante las
propias responsabilidades y un
abandono del mundo. Olvidan que,
precisamente Jesús, nos ha dado a
conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio (...). Es
la fe en Cristo, muerto y resucitado,
presente en todos y cada uno de los
momentos de la vida, la que ilumina
nuestras conciencias, incitándonos a
participar con todas las fuerzas en
las vicisitudes y en los problemas de
la historia humana. En esa historia,
que se inició con la creación del
mundo y que terminará con la
consumación de los siglos, el
cristiano no es un apátrida. Es un
ciudadano de la ciudad de los
hombres, con el alma llena del deseo
de Dios, cuyo amor empieza a
entrever ya en esta etapa temporal, y
en el que reconoce el fin al que
estamos llamados todos los que
vivimos en la tierra“ (49).



Es difícil ser más neto en la
afirmación del valor del mundo y, a
la vez, en la proclamación de la
perspectiva teologal desde la que se
afirma ese valor. Estamos así ahora
en mejores condiciones para
comprender el alcance y la hondura
de la frase que venimos comentando:
„la vocación humana es parte, y
parte importante, de la vocación
divina“. Hay entre ambas vocaciones
una íntima armonía y la hay
precisamente porque la vocación
divina, revelando el origen, la fuente
y el destino último de todos los seres
y de todas las acciones -Dios y su
designio salvador-, pone de
manifiesto el sentido profundo de la
entera realidad, y, por tanto, de la
vocación humana. Vocación divina y
vocación humana se relacionan en
cierto modo como la forma y la
materia, como lo que da sentido
último y lo que resulta vivificado.
Por eso, la fortísima afirmación del
mundo, del trabajo, de la historia, no



fundamenta, en la enseñanza del
Beato Josemaría, ni un activismo ni
una mística de horizontes
meramente intraterrenos, sino que
se abre a una viva percepción de las
dimensiones trascendentes, eternas,
de todas y cada una de nuestras
acciones, hasta las más menudas,
vistas como ocasiones de encuentro
con Dios y como participación en
esos planes redentores que,
iniciándose en el tiempo, culminan
en la eternidad.

En suma, la espiritualidad del Opus
Dei se nos revela como una
espiritualidad de la unidad entre lo
secular y lo teologal, o, en otras
palabras, de la vivencia teologal de
las actividades seculares. Podemos
por eso concluir el presente apartado
citando las palabras, fuertemente
sintéticas, de una de las Instrucciones
escritas por el Beato Josemaría: „Unir
el trabajo profesional con la lucha
ascética y con la contemplación -cosa



que puede parecer imposible, pero
que es necesaria para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios-, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificación
personal y de apostolado. ¿No es este
un ideal noble y grande, por el que
vale la pena dar la vida?“ (50).

Notas

32 Carta 15-VIII-1953. n. 17.

33 Carta 15-X-1948, n. 6; ver también 
Amigos de Dios , n. 60, Es Cristo que
pasa , n. 46.

34 Cfr. Es Cristo que pasa , n. 47; 
Conversaciones , n. 60.

35 Conversaciones , nn. 113 y 114.

36 Ibid., nn. 114 y 116. La
importancia de esta homilía ha sido
señalada por diversas
personalidades, entre otras, por el
Cardenal Franz König ( II significato



dell ’Opus Dei , en „ Corriere della
sera “, Milán, 26-VII-1975); una
introducción histórica y un
comentario detenido de su texto, en
P. RODRÍGUEZ, Vivir santamente la
vida ordinaria , en AA.VV., JosemarÍa
Escrivá de Balaguer y la universidad ,
Pamplona 1993, pp. 225-258.

37 Carta 19-III-1954, n. 6.

38 Carta 14-II-1950, n. 20.

39 Carta 19-III-1954, n. 7;
encontramos, en la frase final del
texto citado, un eco del pasaje de Jn
12, 32, del que nos ocuparemos más
ampliamente en páginas posteriores.
Por lo demás, y más allá de ese texto -
aunque incluyendolo- quizá sea este
el momento adecuado para señalar
que el espíritu que vivió y transmitió
el Beato Josemaría es hondamente
cristológico y, por consiguiente,
sacramental: toda su enseñanza
respecto al vivir cristiano en el
mundo presupone siempre la



afirmación de la gracia bautismal,
enriquecida por la ulterior vida
sacramental y en especial por la
Eucaristía. Sobre la radicación
teológico-dogmática de la enseñanza
del Beato Josemaría pueden
encontrarse intentos de
aproximaciones de carácter sintético
en el estudio de Pedro Rodríguez ya
citado en la nota 1, y en J. M.
CASCIARO, La santificación del
cristiano en medio del mundo , en
AA.VV., Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei , Pamplona
1985, pp. 109-171, así como en
estudios que citaremos en notas
posteriores en relación con la
filiación divina, la participación en el
sacerdocio de Cristo, etc.

40 Ibid., n. 6.

41 Es Cristo que pasa , n. 112.

42 Conversaciones , n. 116

43 Ibid., n. 70.



44 Ver R. GARCÍA DE HARO,
Homilías: „ Es Cristo que pasa “, en
„Scripta Theologica“, 5 (1973), 397,
así como, para una exposición más
amplia, lo que hemos escrito en la
voz Mundo , en la Gran Encielopedia
Rialp, t. 16, pp. 450 ss. (recogida en 
Cristianismo, historia, mundo ,
Pamplona 1973, pp. 171 ss.).

45. J. ECHEVARRIA, Il cristiano non
puó attendere passivamente la fine
della storia , en „II Tempo“ (Roma),
12-IV-1998 (recogido en „Romana”
14, 1998, 97-99).

46 Es Cristo que pasa , n. 98.

47 Ibídem.

48 Ibídem.

49 Ibid., nn. 98 y 99.

50 Instrucción 19-III-1934, n. 33.
Evoquemos también un pasaje del ya
citado decreto pontificio Primum



inter del 16-VI-1950, por el que la
Santa Sede confirmó de modo
definitivo la aprobación del Opus
Dei, concretamente el momento en el
que ese decreto, recogiendo palabras
textuales del Fundador, subraya que
de la profunda unidad de vida que
inculca el espíritu del Opus Dei nace
„la necesidad y como el instinto
sobrenatural de purificar todas las
acciones, elevándolas al orden de la
gracia, de santificarlas y de
convertirlas en instrumento de
apostolado“ („...nascitur necessitas et
veluti instinctus supernaturalis
omnia purificandi, elevandi ad
ordinem gratiae, sanctificandi et
convertendi in instrumentum
apostolatus“).

Jose Luis Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/vocacion-
divina-y-vocacion-humana/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-divina-y-vocacion-humana/
https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-divina-y-vocacion-humana/
https://opusdei.org/es-es/article/vocacion-divina-y-vocacion-humana/

	VOCACIÓN DIVINA Y VOCACIÓN HUMANA

