
opusdei.org

Visita al Parlamento
Federal en el
Reichstag de Berlín
(22 de septiembre de
2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostólico a
Alemania (22-25 septiembre).

24/09/2011

Ilustre Señor Presidente

Señor Presidente del Bundestag

Señora Canciller Federal



Señor Presidente del Bundesrat

Señoras y Señores

Es para mi un honor y una alegría
hablar ante esta Cámara alta, ante el
Parlamento de mi Patria alemana,
que se reúne aquí como
representación del pueblo, elegido
democráticamente, para trabajar por
el bien común de la República
Federal de Alemania. Agradezco al
Señor Presidente del Bundestag su
invitación a tener este discurso, así
como sus gentiles palabras de
bienvenida y aprecio con las que me
ha acogido. Me dirijo en este
momento a ustedes, estimados
señoras y señores, también como un
connacional que por sus orígenes
está vinculado de por vida y sigue
con particular atención los
acontecimientos de la Patria
alemana. Pero la invitación a tener
este discurso se me ha hecho en
cuanto Papa, en cuanto Obispo de



Roma, que tiene la suprema
responsabilidad sobre los cristianos
católicos. De este modo, ustedes
reconocen el papel que le
corresponde a la Santa Sede como
miembro dentro de la Comunidad de
los Pueblos y de los Estados. Desde
mi responsabilidad internacional,
quisiera proponerles algunas
consideraciones sobre los
fundamentos del estado liberal de
derecho.

Permítanme que comience mis
reflexiones sobre los fundamentos
del derecho con un breve relato
tomado de la Sagrada Escritura. En el
primer Libro de los Reyes, se dice
que Dios concedió al joven rey
Salomón, con ocasión de su
entronización, formular una
petición. ¿Qué pedirá el joven
soberano en este momento tan
importante? ¿Éxito, riqueza, una
larga vida, la eliminación de los
enemigos? No pide nada de todo eso.



En cambio, suplica: “Concede a tu
siervo un corazón dócil, para que
sepa juzgar a tu pueblo y distinguir
entre el bien y mal” (1 R 3,9). Con
este relato, la Biblia quiere
indicarnos lo que en definitiva debe
ser importante para un político. Su
criterio último, y la motivación para
su trabajo como político, no debe ser
el éxito y mucho menos el beneficio
material. La política debe ser un
compromiso por la justicia y crear
así las condiciones básicas para la
paz. Naturalmente, un político
buscará el éxito, sin el cual nunca
tendría la posibilidad de una acción
política efectiva. Pero el éxito está
subordinado al criterio de la justicia,
a la voluntad de aplicar el derecho y
a la comprensión del derecho. El
éxito puede ser también una
seducción y, de esta forma, abre la
puerta a la desvirtuación del
derecho, a la destrucción de la
justicia. “Quita el derecho y,
entonces, ¿qué distingue el Estado de



una gran banda de bandidos?”, dijo
en cierta ocasión San Agustín.[1]
Nosotros, los alemanes, sabemos por
experiencia que estas palabras no
son una mera quimera. Hemos
experimentado cómo el poder se
separó del derecho, se enfrentó
contra él; cómo se pisoteó el derecho,
de manera que el Estado se convirtió
en el instrumento para la
destrucción del derecho; se
transformó en una cuadrilla de
bandidos muy bien organizada, que
podía amenazar el mundo entero y
llevarlo hasta el borde del abismo.
Servir al derecho y combatir el
dominio de la injusticia es y sigue
siendo el deber fundamental del
político. En un momento histórico, en
el cual el hombre ha adquirido un
poder hasta ahora inimaginable, este
deber se convierte en algo
particularmente urgente. El hombre
tiene la capacidad de destruir el
mundo. Se puede manipular a sí
mismo. Puede, por decirlo así, hacer

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn1


seres humanos y privar de su
humanidad a otros seres humanos.
¿Cómo podemos reconocer lo que es
justo? ¿Cómo podemos distinguir
entre el bien y el mal, entre el
derecho verdadero y el derecho sólo
aparente? La petición salomónica
sigue siendo la cuestión decisiva ante
la que se encuentra también hoy el
político y la política misma.

Para gran parte de la materia que se
ha de regular jurídicamente, el
criterio de la mayoría puede ser un
criterio suficiente. Pero es evidente
que en las cuestiones fundamentales
del derecho, en las cuales está en
juego la dignidad del hombre y de la
humanidad, el principio de la
mayoría no basta: en el proceso de
formación del derecho, una persona
responsable debe buscar los criterios
de su orientación. En el siglo III, el
gran teólogo Orígenes justificó así la
resistencia de los cristianos a
determinados ordenamientos



jurídicos en vigor: “Si uno se
encontrara entre los escitas, cuyas
leyes van contra la ley divina, y se
viera obligado a vivir entre ellos…,
por amor a la verdad, que, para los
escitas, es ilegalidad, con razón
formaría alianza con quienes
sintieran como él contra lo que
aquellos tienen por ley…”[2]

Basados en esta convicción, los
combatientes de la resistencia
actuaron contra el régimen nazi y
contra otros regímenes totalitarios,
prestando así un servicio al derecho
y a toda la humanidad. Para ellos era
evidente, de modo irrefutable, que el
derecho vigente era en realidad una
injusticia. Pero en las decisiones de
un político democrático no es tan
evidente la cuestión sobre lo que
ahora corresponde a la ley de la
verdad, lo que es verdaderamente
justo y puede transformarse en ley.
Hoy no es de modo alguno evidente
de por sí lo que es justo respecto a las

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn2


cuestiones antropológicas
fundamentales y pueda convertirse
en derecho vigente. A la pregunta de
cómo se puede reconocer lo que es
verdaderamente justo, y servir así a
la justicia en la legislación, nunca ha
sido fácil encontrar la respuesta y
hoy, con la abundancia de nuestros
conocimientos y de nuestras
capacidades, dicha cuestión se ha
hecho todavía más difícil.

¿Cómo se reconoce lo que es justo?
En la historia, los ordenamientos
jurídicos han estado casi siempre
motivados de modo religioso: sobre
la base de una referencia a la
voluntad divina, se decide aquello
que es justo entre los hombres.
Contrariamente a otras grandes
religiones, el cristianismo nunca ha
impuesto al Estado y a la sociedad un
derecho revelado, un ordenamiento
jurídico derivado de una revelación.
En cambio, se ha remitido a la
naturaleza y a la razón como



verdaderas fuentes del derecho, se
ha referido a la armonía entre razón
objetiva y subjetiva, una armonía
que, sin embargo, presupone que
ambas esferas estén fundadas en la
Razón creadora de Dios. Así, los
teólogos cristianos se sumaron a un
movimiento filosófico y jurídico que
se había formado desde el siglo II a.
C. En la primera mitad del siglo
segundo precristiano, se produjo un
encuentro entre el derecho natural
social, desarrollado por los filósofos
estoicos y notorios maestros del
derecho romano.[3] De este contacto,
nació la cultura jurídica occidental,
que ha sido y sigue siendo de una
importancia determinante para la
cultura jurídica de la humanidad. A
partir de esta vinculación
precristiana entre derecho y filosofía
inicia el camino que lleva, a través de
la Edad Media cristiana, al desarrollo
jurídico del Iluminismo, hasta la
Declaración de los derechos
humanos y hasta nuestra Ley

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn3


Fundamental Alemana, con la que
nuestro pueblo reconoció en 1949
“los inviolables e inalienables
derechos del hombre como
fundamento de toda comunidad
humana, de la paz y de la justicia en
el mundo”.

Para el desarrollo del derecho, y para
el desarrollo de la humanidad, ha
sido decisivo que los teólogos
cristianos hayan tomado posición
contra el derecho religioso,
requerido por la fe en la divinidad, y
se hayan puesto de parte de la
filosofía, reconociendo a la razón y la
naturaleza, en su mutua relación,
como fuente jurídica válida para
todos. Esta opción la había tomado
ya san Pablo cuando, en su Carta a
los Romanos, afirma: “Cuando los
paganos, que no tienen ley [la Torá
de Israel], cumplen naturalmente las
exigencias de la ley, ellos... son ley
para sí mismos. Esos tales muestran
que tienen escrita en su corazón las



exigencias de la ley; contando con el
testimonio de su conciencia…” (Rm
2,14s). Aquí aparecen los dos
conceptos fundamentales de
naturaleza y conciencia, en los que
conciencia no es otra cosa que el
“corazón dócil” de Salomón, la razón
abierta al lenguaje del ser. Si con
esto, hasta la época del Iluminismo,
de la Declaración de los Derechos
humanos, después de la Segunda
Guerra mundial, y hasta la
formación de nuestra Ley
Fundamental, la cuestión sobre los
fundamentos de la legislación
parecía clara, en el último medio
siglo se produjo un cambio
dramático de la situación. La idea del
derecho natural se considera hoy
una doctrina católica más bien
singular, sobre la que no vale la pena
discutir fuera del ámbito católico, de
modo que casi nos avergüenza hasta
la sola mención del término. Quisiera
indicar brevemente cómo se llegó a
esta situación. Es fundamental, sobre



todo, la tesis según la cual entre ser y
deber ser existe un abismo
infranqueable. Del ser no se podría
derivar un deber, porque se trataría
de dos ámbitos absolutamente
distintos. La base de dicha opinión es
la concepción positivista de
naturaleza adoptada hoy casi
generalmente. Si se considera la
naturaleza – con palabras de Hans
Kelsen – “un conjunto de datos
objetivos, unidos los unos a los otros
como causas y efectos”, entonces no
se puede derivar de ella realmente
ninguna indicación que tenga de
algún modo carácter ético.[4] Una
concepción positivista de la
naturaleza, que comprende la
naturaleza de manera puramente
funcional, como las ciencias
naturales la entienden, no puede
crear ningún puente hacia el Ethos y
el derecho, sino dar nuevamente sólo
respuestas funcionales. Pero lo
mismo vale también para la razón en
una visión positivista, que muchos

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn4


consideran como la única visión
científica. En ella, aquello que no es
verificable o falsable no entra en el
ámbito de la razón en sentido
estricto. Por eso, el ethos y la religión
han de ser relegadas al ámbito de lo
subjetivo y caen fuera del ámbito de
la razón en el sentido estricto de la
palabra. Donde rige el dominio
exclusivo de la razón positivista – y
este es en gran parte el caso de
nuestra conciencia pública – las
fuentes clásicas de conocimiento del 
ethos y del derecho quedan fuera de
juego. Ésta es una situación
dramática que afecta a todos y sobre
la cual es necesaria una discusión
pública; una intención esencial de
este discurso es invitar urgentemente
a ella.

El concepto positivista de naturaleza
y razón, la visión positivista del
mundo es en su conjunto una parte
grandiosa del conocimiento humano
y de la capacidad humana, a la cual



en modo alguno debemos renunciar
en ningún caso. Pero ella misma no
es una cultura que corresponda y sea
suficiente en su totalidad al ser
hombres en toda su amplitud. Donde
la razón positivista es considerada
como la única cultura suficiente,
relegando todas las demás realidades
culturales a la condición de
subculturas, ésta reduce al hombre,
más todavía, amenaza su
humanidad. Lo digo especialmente
mirando a Europa, donde en muchos
ambientes se trata de reconocer
solamente el positivismo como
cultura común o como fundamento
común para la formación del
derecho, reduciendo todas las demás
convicciones y valores de nuestra
cultura al nivel de subcultura. Con
esto, Europa se sitúa ante otras
culturas del mundo en una condición
de falta de cultura, y se suscitan al
mismo tiempo corrientes extremistas
y radicales. La razón positivista, que
se presenta de modo exclusivo y que



no es capaz de percibir nada más que
aquello que es funcional, se parece a
los edificios de cemento armado sin
ventanas, en los que logramos el
clima y la luz por nosotros mismos,
sin querer recibir ya ambas cosas del
gran mundo de Dios. Y, sin embargo,
no podemos negar que en este
mundo autoconstruido recurrimos
en secreto igualmente a los
“recursos” de Dios, que
transformamos en productos
nuestros. Es necesario volver a abrir
las ventanas, hemos de ver
nuevamente la inmensidad del
mundo, el cielo y la tierra, y
aprender a usar todo esto de modo
justo.

Pero ¿cómo se lleva a cabo esto?
¿Cómo encontramos la entrada en la
inmensidad, o la globalidad? ¿Cómo
puede la razón volver a encontrar su
grandeza sin deslizarse en lo
irracional? ¿Cómo puede la
naturaleza aparecer nuevamente en



su profundidad, con sus exigencias y
con sus indicaciones? Recuerdo un
fenómeno de la historia política
reciente, esperando que no se
malinterprete ni suscite excesivas
polémicas unilaterales. Diría que la
aparición del movimiento ecologista
en la política alemana a partir de los
años setenta, aunque quizás no haya
abierto las ventanas, ha sido y es sin
embargo un grito que anhela aire
fresco, un grito que no se puede
ignorar ni rechazar porque se
perciba en él demasiada
irracionalidad. Gente joven se dio
cuenta que en nuestras relaciones
con la naturaleza existía algo que no
funcionaba; que la materia no es
solamente un material para nuestro
uso, sino que la tierra tiene en sí
misma su dignidad y nosotros
debemos seguir sus indicaciones. Es
evidente que no hago propaganda de
un determinado partido político,
nada más lejos de mi intención.
Cuando en nuestra relación con la



realidad hay algo que no funciona,
entonces debemos reflexionar todos
seriamente sobre el conjunto, y todos
estamos invitados a volver sobre la
cuestión de los fundamentos de
nuestra propia cultura. Permitidme
detenerme todavía un momento
sobre este punto. La importancia de
la ecología es hoy indiscutible.
Debemos escuchar el lenguaje de la
naturaleza y responder a él
coherentemente. Sin embargo,
quisiera afrontar seriamente un
punto que – me parece – se ha
olvidado tanto hoy como ayer: hay
también una ecología del hombre.
También el hombre posee una
naturaleza que él debe respetar y
que no puede manipular a su antojo.
El hombre no es solamente una
libertad que él se crea por sí solo. El
hombre no se crea a sí mismo. Es
espíritu y voluntad, pero también
naturaleza, y su voluntad es justa
cuando él respeta la naturaleza, la
escucha, y cuando se acepta como lo



que es, y admite que no se ha creado
a sí mismo. Así, y sólo de esta
manera, se realiza la verdadera
libertad humana.

Volvamos a los conceptos
fundamentales de naturaleza y
razón, de los cuales hemos partido.
El gran teórico del positivismo
jurídico, Kelsen, con 84 años – en
1965 – abandonó el dualismo de ser y
de deber ser (me consuela
comprobar que a los 84 años se esté
aún en condiciones de pensar algo
razonable). Antes había dicho que las
normas podían derivar solamente de
la voluntad. En consecuencia – añade
–, la naturaleza sólo podría contener
en sí normas si una voluntad hubiese
puesto estas normas en ella. Por otra
parte – dice –, esto supondría un Dios
creador, cuya voluntad se ha
insertado en la naturaleza. “Discutir
sobre la verdad de esta fe es algo
absolutamente vano”, afirma a este
respecto.[5] ¿Lo es verdaderamente?,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn5


quisiera preguntar. ¿Carece
verdaderamente de sentido
reflexionar sobre si la razón objetiva
que se manifiesta en la naturaleza no
presupone una razón creativa, un 
Creator Spiritus?

A este punto, debería venir en
nuestra ayuda el patrimonio cultural
de Europa. Sobre la base de la
convicción de la existencia de un
Dios creador, se ha desarrollado el
concepto de los derechos humanos,
la idea de la igualdad de todos los
hombres ante la ley, la conciencia de
la inviolabilidad de la dignidad
humana de cada persona y el
reconocimiento de la
responsabilidad de los hombres por
su conducta. Estos conocimientos de
la razón constituyen nuestra
memoria cultural. Ignorarla o
considerarla como mero pasado sería
una amputación de nuestra cultura
en su conjunto y la privaría de su
integridad. La cultura de Europa



nació del encuentro entre Jerusalén,
Atenas y Roma; del encuentro entre
la fe en el Dios de Israel, la razón
filosófica de los griegos y el
pensamiento jurídico de Roma. Este
triple encuentro configura la íntima
identidad de Europa. Con la certeza
de la responsabilidad del hombre
ante Dios y reconociendo la dignidad
inviolable del hombre, de cada
hombre, este encuentro ha fijado los
criterios del derecho; defenderlos es
nuestro deber en este momento
histórico.

Al joven rey Salomón, a la hora de
asumir el poder, se le concedió lo que
pedía. ¿Qué sucedería si nosotros,
legisladores de hoy, se nos concediese
formular una petición? ¿Qué
pediríamos? Pienso que, en último
término, también hoy, no podríamos
desear otra cosa que un corazón
dócil: la capacidad de distinguir el
bien del mal, y así establecer un



verdadero derecho, de servir a la
justicia y la paz. Muchas gracias.

[1] De civitate Dei, IV, 4, 1.

[2] Contra Celsum GCS Orig. 428
(Koetschau); cf. A. Fürst, 
Monotheismus und Monarchie. Zum
Zusammenhang von Heil und
Herrschaft in der Antike. En: Theol.
Phil. 81 (2006) 321 – 338; citación p.
336; cf. también J. Ratzinger, Die
Einheit der Nationen. Eine Vision der
Kirchenväter (Salzburg – München
1971) 60.

[3] Cf. W. Waldstein, Ins Herz
geschrieben. Das Naturrecht als
Fundament einer menschlichen
Gesellschaft (Augsburg 2010) 11ss; 31
– 61.

[4] Waldstein, op. cit. 15-21.

[5] Citado según Waldstein, op. cit.
19.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref5


vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/visita-al-
parlamento-federal-en-el-reichstag-de-

berlin-22-de-septiembre-de-2011/
(10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/

	Visita al Parlamento Federal en el Reichstag de Berlín (22 de septiembre de 2011)

