opusdei.org

Visita al Parlamento
Federal en el
Reichstag de Berlin
(22 de septiembre de
2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostolico a
Alemania (22-25 septiembre).

24/09/2011

[lustre Sefior Presidente
Sefior Presidente del Bundestag

Sefiora Canciller Federal



Senor Presidente del Bundesrat
Seforas y Sefnores

Es para mi un honor y una alegria
hablar ante esta Cadmara alta, ante el
Parlamento de mi Patria alemana,
que se reune aqui como
representacion del pueblo, elegido
democraticamente, para trabajar por
el bien comun de la Republica
Federal de Alemania. Agradezco al
Sefior Presidente del Bundestag su
invitacién a tener este discurso, asi
como sus gentiles palabras de
bienvenida y aprecio con las que me
ha acogido. Me dirijo en este
momento a ustedes, estimados
sefioras y sefiores, también como un
connacional que por sus origenes
estd vinculado de por vida y sigue
con particular atencion los
acontecimientos de la Patria
alemana. Pero la invitacion a tener
este discurso se me ha hecho en
cuanto Papa, en cuanto Obispo de



Roma, que tiene la suprema
responsabilidad sobre los cristianos
catolicos. De este modo, ustedes
reconocen el papel que le
corresponde a la Santa Sede como
miembro dentro de la Comunidad de
los Pueblos y de los Estados. Desde
mi responsabilidad internacional,
quisiera proponerles algunas
consideraciones sobre los
fundamentos del estado liberal de
derecho.

Permitanme que comience mis
reflexiones sobre los fundamentos
del derecho con un breve relato
tomado de la Sagrada Escritura. En el
primer Libro de los Reyes, se dice
que Dios concedi6 al joven rey
Salomon, con ocasion de su
entronizacién, formular una
peticion. ¢Qué pedird el joven
soberano en este momento tan
importante? ¢Exito, riqueza, una
larga vida, la eliminacion de los
enemigos? No pide nada de todo eso.



En cambio, suplica: “Concede a tu
siervo un corazon docil, para que
sepa juzgar a tu pueblo y distinguir
entre el bien y mal” (1 R 3,9). Con
este relato, la Biblia quiere
indicarnos lo que en definitiva debe
ser importante para un politico. Su
criterio ultimo, y la motivacion para
su trabajo como politico, no debe ser
el éxito y mucho menos el beneficio
material. La politica debe ser un
compromiso por la justicia y crear
asi las condiciones bdsicas para la
paz. Naturalmente, un politico
buscara el éxito, sin el cual nunca
tendria la posibilidad de una accion
politica efectiva. Pero el éxito esta
subordinado al criterio de la justicia,
a la voluntad de aplicar el derecho y
a la comprension del derecho. E1
éxito puede ser también una
seduccion y, de esta forma, abre la
puerta a la desvirtuacion del
derecho, a la destruccion de la
justicia. “Quita el derechoy,
entonces, ¢qué distingue el Estado de



una gran banda de bandidos?”, dijo
en cierta ocasion San Agustin.[1]
Nosotros, los alemanes, sabemos por
experiencia que estas palabras no
son una mera quimera. Hemos
experimentado como el poder se
separo del derecho, se enfrento
contra €él; como se pisoteo el derecho,
de manera que el Estado se convirtid
en el instrumento para la
destruccion del derecho; se
transformo en una cuadrilla de
bandidos muy bien organizada, que
podia amenazar el mundo enteroy
llevarlo hasta el borde del abismo.
Servir al derecho y combatir el
dominio de la injusticia es y sigue
siendo el deber fundamental del
politico. En un momento historico, en
el cual el hombre ha adquirido un
poder hasta ahora inimaginable, este
deber se convierte en algo
particularmente urgente. E1 hombre
tiene la capacidad de destruir el
mundo. Se puede manipular a si
mismo. Puede, por decirlo asi, hacer


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn1

seres humanos y privar de su
humanidad a otros seres humanos.
¢Como podemos reconocer lo que es
justo? ¢Como podemos distinguir
entre el bien y el mal, entre el
derecho verdadero y el derecho solo
aparente? La peticion salomonica
sigue siendo la cuestion decisiva ante
la que se encuentra también hoy el
politico y la politica misma.

Para gran parte de la materia que se
ha de regular juridicamente, el
criterio de la mayoria puede ser un
criterio suficiente. Pero es evidente
que en las cuestiones fundamentales
del derecho, en las cuales esta en
juego la dignidad del hombre y de la
humanidad, el principio de la
mayoria no basta: en el proceso de
formacion del derecho, una persona
responsable debe buscar los criterios
de su orientacion. En el siglo III, el
gran teologo Origenes justifico asi la
resistencia de los cristianos a
determinados ordenamientos



juridicos en vigor: “Si uno se
encontrara entre los escitas, cuyas
leyes van contra la ley divina, y se
viera obligado a vivir entre ellos...,
por amor a la verdad, que, para los
escitas, es ilegalidad, con razon
formaria alianza con quienes
sintieran como €1 contra lo que
aquellos tienen por ley...”[2]

Basados en esta conviccion, los
combatientes de la resistencia
actuaron contra el régimen naziy
contra otros regimenes totalitarios,
prestando asi un servicio al derecho
y a toda la humanidad. Para ellos era
evidente, de modo irrefutable, que el
derecho vigente era en realidad una
injusticia. Pero en las decisiones de
un politico democratico no es tan
evidente la cuestion sobre lo que
ahora corresponde a la ley de la
verdad, lo que es verdaderamente
justo y puede transformarse en ley.
Hoy no es de modo alguno evidente
de por silo que es justo respecto a las


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn2

cuestiones antropologicas
fundamentales y pueda convertirse
en derecho vigente. A la pregunta de
como se puede reconocer lo que es
verdaderamente justo, y servir asi a
la justicia en la legislacion, nunca ha
sido facil encontrar la respuesta y
hoy, con la abundancia de nuestros
conocimientos y de nuestras
capacidades, dicha cuestion se ha
hecho todavia mas dificil.

¢Como se reconoce lo que es justo?
En la historia, los ordenamientos
juridicos han estado casi siempre
motivados de modo religioso: sobre
la base de una referencia a la
voluntad divina, se decide aquello
que es justo entre los hombres.
Contrariamente a otras grandes
religiones, el cristianismo nunca ha
impuesto al Estado y a la sociedad un
derecho revelado, un ordenamiento
juridico derivado de una revelacion.
En cambio, se ha remitido a la
naturaleza y a la razén como



verdaderas fuentes del derecho, se
ha referido a la armonia entre razon
objetiva y subjetiva, una armonia
que, sin embargo, presupone que
ambas esferas estén fundadas en la
Razén creadora de Dios. Asi, los
tedlogos cristianos se sumaron a un
movimiento filoséfico y juridico que
se habia formado desde el siglo II a.
C. En la primera mitad del siglo
segundo precristiano, se produjo un
encuentro entre el derecho natural
social, desarrollado por los filésofos
estoicos y notorios maestros del
derecho romano.[3] De este contacto,
nacio la cultura juridica occidental,
que ha sido y sigue siendo de una
importancia determinante para la
cultura juridica de la humanidad. A
partir de esta vinculacion
precristiana entre derecho y filosofia
inicia el camino que lleva, a través de
la Edad Media cristiana, al desarrollo
juridico del Iluminismo, hasta la
Declaracion de los derechos
humanos y hasta nuestra Ley


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn3

Fundamental Alemana, con la que
nuestro pueblo reconocio en 1949
“los inviolables e inalienables
derechos del hombre como
fundamento de toda comunidad
humana, de la paz y de la justicia en
el mundo”.

Para el desarrollo del derecho, y para
el desarrollo de la humanidad, ha
sido decisivo que los tedlogos
cristianos hayan tomado posicion
contra el derecho religioso,
requerido por la fe en la divinidad, y
se hayan puesto de parte de la
filosofia, reconociendo a la razon y la
naturaleza, en su mutua relacion,
como fuente juridica valida para
todos. Esta opcion la habia tomado
ya san Pablo cuando, en su Carta a
los Romanos, afirma: “Cuando los
paganos, que no tienen ley [la Tora
de Israel], cumplen naturalmente las
exigencias de la ley, ellos... son ley
para si mismos. Esos tales muestran
que tienen escrita en su corazon las



exigencias de la ley; contando con el
testimonio de su conciencia...” (Rm
2,14s). Aqui aparecen los dos
conceptos fundamentales de
naturaleza y conciencia, en los que
conciencia no es otra cosa que el
“corazon docil” de Salomon, la razén
abierta al lenguaje del ser. Si con
esto, hasta la época del lluminismo,
de la Declaracion de los Derechos
humanos, después de la Segunda
Guerra mundial, y hasta la
formacion de nuestra Ley
Fundamental, la cuestion sobre los
fundamentos de la legislacion
parecia clara, en el ultimo medio
siglo se produjo un cambio
dramatico de la situacion. La idea del
derecho natural se considera hoy
una doctrina catolica mas bien
singular, sobre la que no vale la pena
discutir fuera del ambito catdlico, de
modo que casi nos avergiienza hasta
la sola mencion del término. Quisiera
indicar brevemente como se llegoé a
esta situacion. Es fundamental, sobre



todo, la tesis segun la cual entre ser y
deber ser existe un abismo
infranqueable. Del ser no se podria
derivar un deber, porque se trataria
de dos ambitos absolutamente
distintos. La base de dicha opinion es
la concepcion positivista de
naturaleza adoptada hoy casi
generalmente. Si se considera la
naturaleza - con palabras de Hans
Kelsen - “un conjunto de datos
objetivos, unidos los unos a los otros
como causas y efectos”, entonces no
se puede derivar de ella realmente
ninguna indicacion que tenga de
algun modo caracter ético.[4] Una
concepcion positivista de la
naturaleza, que comprende la
naturaleza de manera puramente
funcional, como las ciencias
naturales la entienden, no puede
crear ningun puente hacia el Ethos 'y
el derecho, sino dar nuevamente solo
respuestas funcionales. Pero lo
mismo vale también para la razon en
una vision positivista, que muchos


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn4

consideran como la unica vision
cientifica. En ella, aquello que no es
verificable o falsable no entra en el
ambito de la razon en sentido
estricto. Por eso, el ethos y la religion
han de ser relegadas al ambito de lo
subjetivo y caen fuera del ambito de
la razon en el sentido estricto de la
palabra. Donde rige el dominio
exclusivo de la razon positivista -y
este es en gran parte el caso de
nuestra conciencia publica - las
fuentes clasicas de conocimiento del
ethos y del derecho quedan fuera de
juego. Esta es una situacion
dramatica que afecta a todos y sobre
la cual es necesaria una discusion
publica; una intencién esencial de
este discurso es invitar urgentemente
a ella.

El concepto positivista de naturaleza
y razon, la vision positivista del
mundo es en su conjunto una parte
grandiosa del conocimiento humano
y de la capacidad humana, a la cual



en modo alguno debemos renunciar
en ningun caso. Pero ella misma no
es una cultura que corresponda y sea
suficiente en su totalidad al ser
hombres en toda su amplitud. Donde
la razon positivista es considerada
como la unica cultura suficiente,
relegando todas las demas realidades
culturales a la condicion de
subculturas, ésta reduce al hombre,
mas todavia, amenaza su
humanidad. Lo digo especialmente
mirando a Europa, donde en muchos
ambientes se trata de reconocer
solamente el positivismo como
cultura comun o como fundamento
comun para la formacion del
derecho, reduciendo todas las demas
convicciones y valores de nuestra
cultura al nivel de subcultura. Con
esto, Europa se situa ante otras
culturas del mundo en una condicion
de falta de cultura, y se suscitan al
mismo tiempo corrientes extremistas
y radicales. La razon positivista, que
se presenta de modo exclusivo y que



no es capaz de percibir nada mas que
aquello que es funcional, se parece a
los edificios de cemento armado sin
ventanas, en los que logramos el
clima y la luz por nosotros mismos,
sin querer recibir ya ambas cosas del
gran mundo de Dios. Y, sin embargo,
no podemos negar que en este
mundo autoconstruido recurrimos
en secreto igualmente a los
“recursos” de Dios, que
transformamos en productos
nuestros. Es necesario volver a abrir
las ventanas, hemos de ver
nuevamente la inmensidad del
mundo, el cielo y la tierra, y
aprender a usar todo esto de modo
justo.

Pero ¢como se lleva a cabo esto?
¢Como encontramos la entrada en la
inmensidad, o la globalidad? ¢Cémo
puede la razon volver a encontrar su
grandeza sin deslizarse en lo
irracional? ;Como puede la
naturaleza aparecer nuevamente en



su profundidad, con sus exigencias y
con sus indicaciones? Recuerdo un
fendmeno de la historia politica
reciente, esperando que no se
malinterprete ni suscite excesivas
polémicas unilaterales. Diria que la
aparicion del movimiento ecologista
en la politica alemana a partir de los
aflos setenta, aunque quizas no haya
abierto las ventanas, ha sido y es sin
embargo un grito que anhela aire
fresco, un grito que no se puede
ignorar ni rechazar porque se
perciba en él demasiada
irracionalidad. Gente joven se dio
cuenta que en nuestras relaciones
con la naturaleza existia algo que no
funcionaba; que la materia no es
solamente un material para nuestro
uso, sino que la tierra tiene en si
misma su dignidad y nosotros
debemos seguir sus indicaciones. Es
evidente que no hago propaganda de
un determinado partido politico,
nada mas lejos de mi intencion.
Cuando en nuestra relacion con la



realidad hay algo que no funciona,
entonces debemos reflexionar todos
seriamente sobre el conjunto, y todos
estamos invitados a volver sobre la
cuestion de los fundamentos de
nuestra propia cultura. Permitidme
detenerme todavia un momento
sobre este punto. La importancia de
la ecologia es hoy indiscutible.
Debemos escuchar el lenguaje de la
naturaleza y responder a él
coherentemente. Sin embargo,
quisiera afrontar seriamente un
punto que — me parece — se ha
olvidado tanto hoy como ayer: hay
también una ecologia del hombre.
También el hombre posee una
naturaleza que €l debe respetary
que no puede manipular a su antojo.
El hombre no es solamente una
libertad que él se crea por si solo. El
hombre no se crea a si mismo. Es
espiritu y voluntad, pero también
naturaleza, y su voluntad es justa
cuando él respeta la naturaleza, la
escucha, y cuando se acepta como lo



que es, y admite que no se ha creado
a si mismo. Asi, y solo de esta
manera, se realiza la verdadera
libertad humana.

Volvamos a los conceptos
fundamentales de naturaleza y
razon, de los cuales hemos partido.
El gran tedrico del positivismo
juridico, Kelsen, con 84 afios — en
1965 — abandono el dualismo de sery
de deber ser (me consuela
comprobar que a los 84 afios se esté
aun en condiciones de pensar algo
razonable). Antes habia dicho que las
normas podian derivar solamente de
la voluntad. En consecuencia — afiade
—, la naturaleza solo podria contener
en si normas si una voluntad hubiese
puesto estas normas en ella. Por otra
parte — dice —, esto supondria un Dios
creador, cuya voluntad se ha
insertado en la naturaleza. “Discutir
sobre la verdad de esta fe es algo
absolutamente vano”, afirma a este
respecto.[5] ¢Lo es verdaderamente?,


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftn5

quisiera preguntar. ;Carece
verdaderamente de sentido
reflexionar sobre sila razén objetiva
que se manifiesta en la naturaleza no
presupone una razon creativa, un
Creator Spiritus?

A este punto, deberia venir en
nuestra ayuda el patrimonio cultural
de Europa. Sobre la base de la
conviccion de la existencia de un
Dios creador, se ha desarrollado el
concepto de los derechos humanos,
la idea de la igualdad de todos los
hombres ante la ley, la conciencia de
la inviolabilidad de la dignidad
humana de cada personay el
reconocimiento de la
responsabilidad de los hombres por
su conducta. Estos conocimientos de
la razon constituyen nuestra
memoria cultural. Ignorarla o
considerarla como mero pasado seria
una amputacion de nuestra cultura
en su conjunto y la privaria de su
integridad. La cultura de Europa



nacio del encuentro entre Jerusalén,
Atenas y Roma; del encuentro entre
la fe en el Dios de Israel, la razon
filosofica de los griegos y el
pensamiento juridico de Roma. Este
triple encuentro configura la intima
identidad de Europa. Con la certeza
de la responsabilidad del hombre
ante Dios y reconociendo la dignidad
inviolable del hombre, de cada
hombre, este encuentro ha fijado los
criterios del derecho; defenderlos es
nuestro deber en este momento
historico.

Al joven rey Salomon, a la hora de
asumir el poder, se le concedio lo que
pedia. ;Qué sucederia si nosotros,
legisladores de hoy, se nos concediese
formular una peticion? ;Qué
pediriamos? Pienso que, en ultimo
término, también hoy, no podriamos
desear otra cosa que un corazon
docil: la capacidad de distinguir el
bien del mal, y asi establecer un



verdadero derecho, de servir a la
justicia y la paz. Muchas gracias.

[1] De civitate Dei, 1V, 4, 1.

[2] Contra Celsum GCS Orig. 428
(Koetschau); cf. A. Furst,
Monotheismus und Monarchie. Zum
Zusammenhang von Heil und
Herrschaft in der Antike. En: Theol.
Phil. 81 (2006) 321 — 338; citacion p.
336; cf. también ]J. Ratzinger, Die
Einheit der Nationen. Eine Vision der
Kirchenvdter (Salzburg — Minchen
1971) 60.

[3] Cf. W. Waldstein, Ins Herz
geschrieben. Das Naturrecht als
Fundament einer menschlichen
Gesellschaft (Augsburg 2010) 11ss; 31
- 61.

[4] Waldstein, op. cit. 15-21.

[5] Citado segun Waldstein, op. cit.
19.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_sp.html#_ftnref5

vatican.va

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/visita-al-
parlamento-federal-en-el-reichstag-de-
berlin-22-de-septiembre-de-2011/
(10/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/visita-al-parlamento-federal-en-el-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/

	Visita al Parlamento Federal en el Reichstag de Berlín (22 de septiembre de 2011)

