opusdei.org

VIII. ROMANO Y
MARIANO.

Biografia del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

02/01/2012

La revolucion aprobada

Ocho semanas después de la muerte
de Monsefior Escriva de Balaguer, el
Cardenal Frings -que habia sido
Arzobispo de Colonia desde 1942
hasta 1969- escribia una carta al
Papa Pablo VI en la cual definia al
Fundador del Opus Dei como un
pionero de la espiritualidad laical



que habia reconocido con
clarividencia los peligros y las
necesidades de los tiempos; en la
carta presagiaba para la Obra una
importancia capital en el futuro de la
Iglesia.

No era necesario convencer al Papa
de estas cosas: las conocia bien desde
hacia afios; estaba profundamente
convencido de la extraordinaria
importancia de Mons. Escriva de
Balaguer en la historia de la Iglesia.
Cuando era sustituto en la Secretaria
de Estado, Monsefnor Montini -con
Mons. Tardini- habia ayudado a
aquel joven sacerdote espafiol, recién
llegado a Roma, a franquear y
recorrer los a menudo tortuosos
caminos de la Curia. Los dos Prelados
habian conseguido que Pio XII le
concediera una audiencia privada el
dia de la Inmaculada Concepcion, el
8 de diciembre de 1946 (la segunda
que tuvo en una gran fiesta). Los dos
le habian prestado ayuda y consejo a



la hora de erigir la sede central de la
Obra en Roma; los dos habian
apoyado, también, su nombramiento
como Prelado Doméstico de Su
Santidad, que tuvo lugar el 22 de
abril de 1947 (1).

Da mucho que pensar la rapidez con
que se sucedieron los hechos, pues
deja entrever algo de la increible
tenacidad que caracterizo al
Fundador. Su primera estancia en
Roma duro tan sélo cinco semanas y
media, desde el 23 de junio hasta el
31 de agosto en 1946. Durante el
otofio permanecio en Esparia, y el 8
de noviembre de 1946 retorno a
Roma, donde ya estableceria su
residencia definitiva. (veintinueve
afios viviria en Roma, la segunda
mitad de su vida...). Si se tiene en
cuenta que una institucion tan
experimentada como la Curia
romana no suele brillar por su
agilidad, hay que reconocer que un
periodo de tiempo de cuatro semanas



hasta la primera audiencia papal (16
de julio de 1946), tres meses hasta el
«Decretum laudis» de la Obra (24 de
febrero de 1947), cinco meses hasta
el nombramiento de Monsefior
Escriva como Prelado Doméstico y
tres afos hasta la aprobacion
definitiva de la Obra en el verano de
1950, constituyen realmente «un
tiempo récord».

La aprobacion del Opus Dei se
basaba, hasta la ereccién como
Prelatura personal el 28 de
noviembre de 1982, en una nueva
formula juridica general que tuvo
que ser creada ex profeso, como lo
prueba el hecho de que la
Constitucion apostdlica «Provida
Mater Ecclesia», (2) fechada el 2 de
febrero de 1947, fiesta de la
Purificacion, es sélo tres semanas
anterior al «Decretum laudis» de
aprobacion canonica de la Obra.



Monsefior Escriva sabia compaginar
los suefios mas atrevidos sobre un
futuro lejano con un gran sentido de
la realidad. Sabia urgir, pero
también esperar, segun lo exigiera
cada situacion y cada problema en
particular. Por eso comprendid
enseguida que la Constitucion
Apostolica «Provida Mater» suponia
una base suficiente para el anclaje
canonico del Opus Dei en la Iglesia;
ademas, teniendo en cuenta la
novedad de los problemas
espirituales y pastorales que se
derivaban de la entrega total de los
laicos, era lo mas que se podia
conseguir en aquel momento, ya que
suponia un gran y atrevido paso
hacia el futuro. Ahora bien, por otra
parte se daba perfectamente cuenta
de que su aplicacién al Opus Dei -con
el «Decretum laudis» y la aprobacion
definitiva del 16 de junio de 1950,
fiesta del Sagrado Corazon- no
correspondia al carisma fundacional
y a la realidad viva de la Obra.



La «Provida Mater», como es bien
sabido, constituye el marco juridico
para crear y regular de manera
general la situacion canonica de los
«Institutos Seculares». E1 Documento
consta de una introduccion juridico-
histdrica en trece puntos y de las
«disposiciones generales para los
Institutos Seculares» en diez
articulos. La ordenacion juridica de
cada uno de los Institutos debe
adaptarse a este marco canonico.
Quien, sin prevencion, lee hoy en dia
este documento se da cuenta de que,
junto a la buena voluntad de «ir con
los tiempos» y de apoyar y fortalecer
la busqueda de la perfeccion
cristiana de los laicos en medio del
mundo, coexiste la actitud
fundamental de ver en ello una
variante moderna del ideal clasico de
las drdenes religiosas. Da la
impresion de que se ha tratado de
«trasponer» el estado religioso a las
realidades seculares de los laicos,
como si la Iglesia quisiera ofrecer un



sucedaneo a aquellos hijos suyos que
estan en el mundo y desean llegar a
«mas». De acuerdo con la concepcion
tradicional de las 6rdenes religiosas,
se destaca el valor de los «consejos
evangélicos», o sea, de los votos de
pobreza, castidad y obediencia (3);
ademas, los Institutos Seculares
quedan enmarcados en la
Congregacion para los, Religiosos (4).
A pesar de todo, la «Provida Mater»
permitié que, en un plazo de tres
semanas a partir de su
promulgacion, la Obra pasara a ser
una institucion de derecho pontificio
y que, animada por la bendicion del
Papa y de la jerarquia, pudiera
extenderse por todo el mundo. Ya en
1948 el Fundador habia enviado a
algunos de sus hijos a América del
Norte y del Sur para que tomaran
contacto con los Obispos y
prepararan los comienzos de la labor
apostolica. En 1949 el Opus Dei pudo
dar el primer paso allende el
Atlantico, en México y los Estados



Unidos; en la primavera de 1950
fueron los primeros a Chile y
Argentina.

En Europa, la Obra estaba extendida
ya en cinco paises, ademas de
Esparfia: en Portugal, Italia e
Inglaterra, desde 1946; en Francia e
Irlanda, desde 1947. Y todo se iba
desarrollando siempre tal y como lo
hemos descrito en el capitulo
anterior al tratar del apostolado
dentro de Espafia: tres o cuatro
jovenes, sacerdote uno de ellos,
llegaban al pais en cuestion con un
minimo de equipaje, un poco mas de
dinero que el estrictamente
necesario para el viaje, unos cuantos
nombres y direcciones y un caudal
inagotable de buen humor y de
carifio a la Iglesia, al Padre y a todos
los hombres. Enseguida, empezaban
a ejercer su profesion o a estudiar, si
eran estudiantes. En muchas
ocasiones resultaba muy dificil
ganarse el sustento. Por regla



general, uno o dos afnos después,
cuando ya la labor empezaba a
consolidarse, llegaban las mujeres de
la Obra.

Consecuencia de la fuerza persuasiva
de Monsefior Escriva de Balaguer
(una persuasion que manaba de la
oracion y de la lucha ascética, pero
también de su simpatia y de su
conocimiento de la Curia romana)
fue que enseguida se reconociera e
hiciera posible en la practica la
unidad de la vocacion al Opus Dei
como principio valido para hombres
y mujeres, solteros y casados, y
sacerdotes seculares. Muy poco
después del «Decretum laudis» del 24
de febrero de 1947 y dieciocho afios y
medio después de la fundacion, fue
posible admitir en el Opus Dei, de
acuerdo con las normas dictadas por
la Santa Sede, a los casados. Es
comprensible, pues, que en los afios
inmediatamente posteriores al 2 de
octubre de 1928 y al 14 de febrero de



1930 el Fundador se concentrara,
sobre todo, en formar un nucleo
importante de miembros célibes, es
decir, de Numerarios. Sin embargo,
desde mediados de los afos treinta
sus esfuerzos apostolicos se
dirigieron también a la formacion
religiosa y en el espiritu de la Obra
de aquellos que en su dia podrian
pertenecer al Opus Dei como
miembros casados, los cuales, con el
tiempo (de esto estaba plenamente
convencido), serian mayoria dentro
de la Obra.

Si se tiene en cuenta que la sociedad
humana se basa en la familia, que es
su unidad menor y a la vez mas
fuerte y permanente (pues su
existencia no depende del capricho
humano, sino de la ley natural, de la
Voluntad de Dios y -para los
cristianos- de la Revelacion), la
apertura del Opus Dei a los casados
tiene una enorme importancia.
Puede decirse que, con ello, la Obra



se anclaba en la humanidad también
desde un punto de vista «bioldgico».
La Obra esta muy unida a las
«familias de sangre» y, en parte, esta
formada por ellas. La vida cristiana
adquiere asi, en mi opinion, una
singular plenitud, pues la
«materializacion» de la imitacion de
Cristo, que constituye el nucleo del
mensaje de Monsefor Escriva de
Balaguer, desde 1947 no tiene que
prescindir .ya de un «modelo» que,
en esencia, es una materializacion...
y debe serlo, segun Voluntad de Dios,
que instituyo este modelo: el
matrimonio y la familia. Verdad es
que también las personas que viven
en celibato (los futuros Numerarios
del Opus Dei, los sacerdotes y
también los religiosos) nacen y
crecen en una familia, pero la
admision en el Opus Dei de los
casados y de aquellos que tienen
vocacion y voluntad de casarse ha
tenido enormes y benéficas
consecuencias; el numero de



miembros aumento gracias a una
verdadera «ola de vocaciones» de
Supernumerarios, y cuando el
Concilio Vaticano II promulgo y
redescubrio, como parte de la
Voluntad de Dios, la actividad
apostolica de los laicos y la entrega
total de los casados a Jesucristo, ya
habia en todo el mundo miles de
familias que seguian este espiritu
dentro del Opus Dei.

«¢Y su hijo -preguntaba un padre a
otro hace poco tiempo- también es
del Opus Dei?»

Tras la contestacion afirmativa,
enseguida vino una segunda
pregunta:

-Y dentro de la Obra, ¢qué es?
-Numerario...

-jAh! Numerario... O sea, miembro a
titulo pleno.



No fue facil aclarar el malentendido.
Quiza contribuyeran algo los
términos técnicos de «Numerario» y
«Supernumerario», que podrian dar
pie a la confusion de que habria
miembros «ordinarios» y
«extraordinarios», cuando, en
realidad, todos los miembros de la
Obra son iguales y tienen la misma
vocacion, aunque cada uno la viva
segun sus propias condiciones de
vida. (A eso obedecen tales
denominaciones, cuyo uso no tiene
especial importancia.)

Aunque ya nos hemos referido al
caracter plenamente secular de los
Numerarios y a la necesidad de su
existencia dentro de la Prelatura
personal del Opus Dei, quiza haya
quien se empefie en discriminarlos
de alguna manera, pues ciudadanos
normales que viven el celibato en
medio del mundo por amor a Cristo y
a su Iglesia no son algo corriente en
la historia de la Iglesia. Tal vez



algunos piensen que este camino no
esta en consonancia con el espiritu
de los tiempos en el siglo XX. Sin
embargo, en la Iglesia siempre ha
habido personas que han
prescindido del matrimonio por
amor a Cristo, aunque fuera en una
forma totalmente distinta a la de los
Numerarios (si exceptuamos las
primeras generaciones de cristianos).
Sobre este punto se puede pensar
como se quiera, pero, «de algun
modo», se comprende, porque,
ademas, tiene «historia». Lo que tal
vez sea mas dificil de comprender es
la rotunda afirmacion de Monsefior
Escriva (y mas tarde del Concilio) de
que el matrimonio y la familia
pueden ser materia y lugar de
santidad; y no solo que pueden, sino
que deben serlo, pues los casados
estan llamados y capacitados -de
igual manera que los que se obligan
a vivir el celibato- a practicar en
esencia, y en el mismo grado, todas
las virtudes cristianas: la caridad, la



esperanza y la fe, la humildad y la
castidad, la justicia y la pobreza, la
fortaleza, la obediencia, la
sinceridad, la paciencia... Todas,
todas las virtudes cristianas. A los
que entienden esto se les abre un
panorama de felicidad: «jQué ojos
llenos de luz -escribia el Fundador en
1959- he visto mds de una vez
cuando, creyendo -ellos y 'ellas-
incompatibles en su vida la entrega y
un amor noble y limpio, me oian
decir que el matrimonio es un
camino divino en la tierral!» (5). El
matrimonio no es tan sélo una
institucion bioldgica, social y juridica
para asegurar la pervivencia de la
humanidad, sino también un medio
querido por Dios para que crezcay
se extienda el Pueblo de Dios de la
Nueva Alianza; cada nifio que nace
esta llamado a ser miembro del
Cuerpo Mistico de Cristo. «El Sefior -
repetia Monsefior Escriva- suele
coronar a las familias cristianas con



corona de hijos, os he dicho muchas
veces.

Recibidlos siempre con alegria y
agradecimiento, porque son regaloy
bendicion de Dios y una prueba de su
confianza» (6).

La carta «Dei Amore», que Mons.
Escriva de Balaguer dirigio hace ya
casi un cuarto de siglo a los
miembros del Opus Dei, esta
dedicada principalmente al tema de
los «Supernumerarios»; y como en
todos estos afios no ha perdido nada
de su actualidad, tampoco en lo que
se refiere el enjuiciamiento de la
situacion de la humanidad, quiero
referirme a ella con mas detalle.

Al comienzo de la carta, el Fundador
habla de las tres grandes manchas
que ensucian el mundo: en primer
lugar, «esa mancha roja», el ateismo
marxista, «que se extiende rapida
por la tierra, que lo arrasa todo, que
quiere destruir hasta el mas pequerfio



sentido sobrenatural» (7). Luego, una
segunda mancha: esa ola de
sensualidad desatada -de
imbecilidad, se podria decir- que
hace que los hombres se comporten
como animales. Y finalmente, una
mancha de otro color: las tendencias
crecientes a negar el contenido y la
importancia objetiva de Dios y de la
Iglesia, reduciéndolos a un rincon de
la vida privada, donde caerian bajo
la proteccion de una «conciencia»
subjetivista; es decir, la desaparicion
de la fe y de sus expresiones de la
vida publica. Estas tres manchas son
peligros permanentes, patentes y
agresivos. Y el Fundador del Opus
Dei se preguntaba: el progreso
técnico casi increible de muchos
paises, la elevacion de las
condiciones materiales de vida, ¢;no
habrian tenido que llevar a una
renovacion religiosa, al
agradecimiento a Dios, a alabar su
gracia, que permite y regala tales
frutos al hombre? «Sin embargo, no



es asi: tampoco ellos, a pesar de su
progreso, son mas humanos. No
pueden serlo, porque, si falta la
dimensioén divina, la vida del hombre
-por mucha perfeccién material que
alcance- es vida animal» (8). Sdlo
cuando el hombre se abre al &mbito
religioso, se aparta del animal. En
cierto modo -dice- la religion es
«como la mas grande rebelion del
hombre, que no quiere ser una
bestia» (9).

El afio 1959 era el umbral de una
época en la que iban a ponerse en
duda, una vez mas, las verdades
dogmaticas de la fe, no sdlo en su
contenido, sino en su naturaleza.
Algunos verian en esas verdades tan
solo productos del espiritu humano
subjetivo, determinados
sociohistéricamente (una explicacion
que incluso han dado algunos dentro
de la Iglesia). En ese afio el Fundador
del Opus Dei afirmaba claramente:
«En el orden religioso, hijas e hijos



mios, no hay progreso, no hay
posibilidad de adelanto. La cumbre
de ese progreso se ha dado ya: es
Cristo, alfa y omega, principio y fin.
Por eso, en la vida espiritual no hay
nada que inventar; sélo cabe luchar
por identificarse con Cristo, ser otros
Cristos -ipse Christus-, enamorarse y
vivir de Cristo, que es el mismo ayer
que hoy y sera el mismo siempre...
¢Comprendéis que yo os repita, unay
otra vez, que no tengo otra receta
que daros mas que ésta: santidad
personal? No hay otra cosa, hijos
mios, no hay otra cosa» (10).

Tras estas consideraciones
fundamentales, el Fundador del
Opus Dei pasa a comentar las
posibilidades y tareas especificas que
corresponde a los Supernumerarios,
recordando para ello dos figuras del
Evangelio: Nicodemo y José de
Arimatea; un sabio conocedor de la
Ley, «personaje de relieve» y varias
veces miembro del Sanedrin, el uno;



rico y distinguido, miembro del
gremio con mayor autoridad en
Jerusalén, el otro. «Actuaban discreta
y calladamente, firmes en la vida
publica a los imperativos de su
conciencia, y valientes y audaces, a
cara descubierta, en la hora dificil.
Siempre he pensado -y os lo he dicho-
que estos dos varones
comprenderian muy bien, si viviesen
hoy, la vocacion de los
Supernumerarios del Opus Dei. Lo
mismo que entre los primeros
seguidores de Cristo, en nuestros
Supernumerarios esta presente toda
la sociedad actual, y lo estara la de
siempre: intelectuales y hombres de
negocios; profesionales y artesanos;
empresarios y obreros; gentes de la
diplomacia, del comercio, del campo,
de las finanzas y de las letras;
periodistas, hombres del teatro, del
cine y del circo, deportistas. Jovenes
y ancianos. Sanos y enfermos. Una
organizacion desorganizada, como la
vida misma, maravillosa;



especializacion verdadera y
auténtica del apostolado, porque
todas las vocaciones humanas -
limpias, dignas- se hacen apostdlicas,
divinas» (11).

¢Qué significa esto? Significa, por
ejemplo, no contentarse con cumplir
las ocho horas de la jornada laboral
de mala gana, poniendo el minimo
esfuerzo posible, el necesario para
guardar las apariencias. Significa no
concebir el trabajo mas o menos
como «una molesta interrupcion del
tiempo libre»; y no tener como unico
horizonte vital, en cuanto se termina
la jornada, una barra de cafeteria o
una poltrona comoda, para ver
tranquilamente y en zapatillas la
television. Quiere decir que el
cristiano no puede encerrarse entre
cuatro paredes: alli, en su profesion,
con sus colegas, tiene que hacer
apostolado; y su trabajo bien hecho,
su simpatia humana, su
disponibilidad para con todos, su



lealtad intachable tienen que ser un
testimonio fiel de que vive lo que
ensefia con sus palabras. Tendra -en
consecuencia- que formarse
continuamente y participara en las
asociaciones profesionales y en las
actividades sociales, culturales,
politicas y (¢,por qué no?) recreativas
de su entorno social. En definitiva:
estard alli donde los hombres se
encuentran naturalmente: en la vida
normal y corriente de este mundo. Y
todo esto, con el espiritu de sencillez
propio del Opus Dei: sin aspavientos,
sin esperar aplausos ni
reconocimientos publicos del mérito
de su labor (12).

Estd claro que, cuando escribia estas
cosas, pensaba en primer lugar en
los sistemas estatales y sociales que
permiten o prevén la libre
participacion ciudadana; en ellos los
cristianos que trabajen de este modo,
en silencio, y se asocien a otros de
forma legitima, podran influir sobre



la legislacion de su pais, «sobre todo
en aquellos puntos que son clave en
la vida de los pueblos: las leyes sobre
el matrimonio, sobre la moralidad
publica, sobre la propiedad, etc.»(13).
Se puede ver que el Fundador del
Opus Dei es un «conservador» o
(digamoslo con una metafora) una
«roca primigenia cristiana» o -si se
quiere- «una roca primigeniamente
cristiana», con una profundidad y
una conviccion tales que, a la vez, le
convierten en el mayor
«revolucionario catolico» de los
ultimos doscientos afos. Quiza suene
paradojico, pero, para entenderlo,
basta con definir y usar
correctamente estos conceptos.
Quien afirma que la Revelacion, base
de la Redencion y de la Salvacion, se
cerro hace siglos; que su contenido,
por la accion del Espiritu Santo, esta
formulado de una vez para siempre,
con una validez de expresion y de
conceptos tal que puede ser
transmitida y aceptada por cualquier



generacion en cualquier lugar y
tiempo; quien rechaza de plano el
error fundamental de nuestros dias -
que va minando lentamente la
firmeza y la fidelidad a la fede creer
que el deposito de la fe es tan solo
una coleccion de definiciones de
caracter historico y cultural (de lo
que se sigue que estaria
continuamente en evolucion, siendo
susceptible de cambios), es un
conservador, porque reconoce que
existe algo que no se puede alterar,
que hay que conservar. También el
Estado queda incluido, pues, como
institucion de derecho divino, no
puede ser «neutro», sino que debe
orientarse por la ley moral, por la
tradicion del pueblo, por el bien
individual y el bien comun de sus
ciudadanos, que abarca, por ejemplo,
la defensa del no-nacido, la tutela
moral y médica de la juventud, la
proteccion del matrimonio, el
cuidado de una cierta moralidad
publica y tantas cosas mas. Ahora



bien, el que no se esfuerza por
«conservar» estos bienes no se
convierte automaticamente en un
«progresista» 0 un «moderno», sino
en un retrogrado y un anticuado,
porque defiende viejas teorias del
siglo XVIII y cae en herejias
antiquisimas que se han demostrado
como falsas, tanto en la teoria como
en la practica. Por eso, darse cuenta
de que esto es asi y proponer, vivir y
practicar un comportamiento de
signo contrario, impregnando la
sociedad con un seguimiento de
Cristo basico y total, es 1o que, en
verdad, resulta revolucionario.

En aquella carta de 1959 Monsefior
Escriva de Balaguer se dirigia
también a ese reducido numero de
miembros del Opus Dei que
trabajaban en la vida publica;
aprovechaba, ademas, la ocasion
para esbozar los derechos y los
deberes de todos los cristianos (y
también, claro esta, los de los



miembros del Opus Dei) en ese
campo (14). Es evidente que los
catolicos tienen derecho a trabajar
profesionalmente en la politica y en
la vida estatal. Si se les negara este
derecho, seria logico que se les
denegara cualquier tipo de
participacion ciudadana. Por otra
parte, el catdlico que se sintiera
llamado a una actividad politica y no
siguiera esa llamada seria culpable
de un pecado de omision.

Tienen valor intemporal unas
palabras que Monseifior Escriva
quiza escribiera pensando en primer
lugar en aquellos hijos suyos que
actuaban en politica: «Vosotros, al
cumplir vuestra mision, hacedlo con
rectitud de intencion -sin perder el
punto de mira sobrenatural-, pero no
mezcléis lo divino con lo humano.
Haced las cosas como las deben
hacer los hombres, sin perder de
vista que los 6rdenes de la creacion
tienen sus principios y sus leyes



propias, que no se pueden violentar
con actitudes de angelismo. El peor
elogio que puedo hacer de un hijo
mio es decir que es como un angel:
nosotros no somos angeles, somos
hombres»(15). «Cumplid -asi termina
la carta "Dei Amore"- vuestra mision
con audacia, sin miedo a
comprometeros, a dar la cara,
porque los hombres facilmente
tienen miedo a ejercitar la libertad.
Prefieren que les den formulas
hechas para todo: es una paradoja,
pero los hombres muchas veces
exigen la norma -renunciando a la
libertad- por temor a

arriesgarse» (16).

Cuando, en 1950, el Fundador obtuvo
finalmente de la Santa Sede el
permiso para admitir en la Obra a los
sacerdotes diocesanos y para poder
nombrar a no catolicos e incluso no
cristianos Cooperadores de la Obra,
se «completo» la familia espiritual
del Opus Dei.



Lo que para una «familia natural»
son los amigos y conocidos, son los
Cooperadores para la «familia
sobrenatural» del Opus Dei: personas
que se sienten atraidas por un
ambiente cristiano de simpatia 'y
amistad y se comprometen a prestar
a la Obra una colaboracion personal,
obteniendo asi el derecho a recibir
unos medios especificos de
formacion espiritual (retiros y cursos
de retiro, convivencias de estudios,
etc.). Ya en mayo de 1935 el
Fundador habia previsto su
existencia en aquella Instruccion a la
que dio forma definitiva en 1950: los
Cooperadores -se dice en ella-
«constituyen -sin ser miembros de
nuestra Familia- una asociacion
propia e inseparable de la Obra» (17).

«Colaboracion personal» quiere decir
tanto la oracion de una persona
atada a una silla de ruedas como la
ayuda material o la promocion de
grandes iniciativas culturales. No hay



limites, por tanto, en las
posibilidades de cooperar. Lo
normal, sin embargo, es que entre
ellas se cuente una aportacion
economica, sobre cuya cuantia
decide cada uno. Pero lo
fundamental es siempre la cercania a
la espiritualidad de la Obra y la
disposicion de perfeccionar la propia
formacion religiosa; v, si se trata de
Cooperadores catolicos, difundir en
el propio ambiente el espiritu de una
vida cristiana laical y secular con
fidelidad plena a la Iglesia y al Papa.
La naturaleza de este fenomeno lleva
consigo que, de entre los
Cooperadores, surjan vocaciones
para la Obra; por eso, del numero y
de las actividades de los
Cooperadores se puede deducir en
gran parte el vigor y el empuje
juvenil de la labor apostdlica del
Opus Dei.

Amor a Pedro



El punto 520 de «Camino» dice:
«Catodlico, Apostdlico, jRomano! -Me
gusta que seas muy romano. Y que
tengas deseos de hacer tu "romeria",
"videre Petrum", para ver a Pedro».
Hay numerosisimas expresiones de
Monsefior Escriva con idéntico o
similar contenido; de ellas se deduce
que no solo consideraba el Papado
como una institucion legitimada por
la historia, util, importante e incluso
necesaria para garantizar la unidad y
la labor eficaz de la Iglesia en el
mundo (todos éstos son puntos que
cualquier catdlico acepta, lo mismo
que muchas personas que ni son
catdlicas ni creyentes), sino que
amaba al Papa como Cabeza visible
de la Iglesia, instituida por el
Fundador de ésta, Jesucristo; es decir,
como aquel que, como hombre y en
la historia, representa a Cristo.Para
que se dé este amor no son decisivas
las cualidades personales de cada
sucesor de Pedro, sino el hecho de
que cualquiera de ellos es, en



esencia, el mismo Pedro; pues
Jesucristo no quiso instituir una
cabeza visible para una «Iglesia»
meramente humana y temporal o,
menos aun, para sus primeros tres o
cuatro decenios; Cristo quiso instituir
un Pastor supremo para ese Pueblo
de Dios que recorre los tiempos como
Iglesia visible; un Pastor que fuera
hermano de los Obispos, pastores
también, y a la vez su regente y
padre; un Pastor hermano de todos
los cristianos y de todos los hombres;
un Pastor, en suma, en quien la
caridad, la verdad, la unidad y la
autoridad de Cristo se hacen visibles.

El que se acepte este concepto del
ministerio de Pedro es, en mi
opinion, el nucleo central de
cualquier ecumenismo, aunque
parezca que hay otras cuestiones
controvertidas mas profundas y mas
dificiles de superar, como pudieran
ser la doctrina sobre la justificacion,
sobre los Sacramentos (en especial



sobre la Eucaristia), sobre la
importancia de «Escritura» y
«Tradicion», sobre el sacerdocio y
tantas mas. Esas cuestiones son muy
importantes, pero el primado papal
estd, tanto en la teologia como en la
practica, en intima e indisoluble
conexion con todas ellas. Antes de
que los «<hermanos separados»
puedan ponerse de acuerdo sobre lo
que no ven, tendrian que reconocer
lo que esta ante sus ojos: el sucesor
de Pedro, el Papa. Este punto tiene
que ser el comienzo, no el final, de
un sincero ecumenismo. La
naturaleza humana ensefia que, por
lo general, el conocimiento de la
verdad, la permanencia en ella y el
retorno a ella se logra con dos
condiciones: obediencia y humildad;
condiciones que se manifiestan en
cosas concretas y reales, en el
espacio y en el tiempo, en lo humano
y deficiente, o sea, alli donde nos
pueden resultar duras y causar
dolor. La historia de la Iglesia,



ademas, nos muestra que, si se ven
las cosas con calma,. hay muchas
mas herejias consecuentes a los
cismas que al revés.

En este sentido, ser verdaderamente
«romano» es ser verdaderamente
«ecuménico»... y viceversa. A
menudo se olvida esto en nuestros
dias. Ante periodistas, Mons. Escriva
comento que, con ocasion de una
audiencia, habia dicho al Papa Juan
XXIII: «En nuestra Obra siempre han
encontrado todos los hombres,
catolicos o no, un lugar amable: no
he aprendido el ecumenismo de Su
Santidad». Este comentario, que
suena quiza algo pretencioso,
expresaba una idea tan importante
para el Fundador que lo cit6 dos
veces, la primera en un periodico
francés, la segunda en otro espaiiol
(18). Al hacerlo queria rectificar las
confusas concepciones sobre el
ecumenismo que proliferaron
despueés del Concilio. Y como era



hombre de criterio claro y limpia
distincion, diferenciaba entre las
actividades comunes de personas «de
buena voluntad», que por su fe en
Dios o en Cristo o por su actitud ética
estan dispuestas a servir al bien
comun, y la unidad en la fe. Entre los
cristianos, ésta no puede conseguirse
(un punto sobre el que no le cabia
ninguna duda) por medio de
negociaciones o de un compromiso
en que cada parte «concede» un poco
y «acepta» otro poco, sino sélo por la
conversio in corde, un don del
Espiritu Santo que ha de mover a los
que se han marchado a retornar a la
casa del Padre comun. El amor que
hemos de tener a los «<hermanos
separados» (como a todos los
hombres, cristianos o no) no puede
suponer, pues, una merma del amor
a la verdad, a cuyo servicio estamos
llamados y de la que no podemos
disponer. Siempre distinguio
Monsefor Escriva de Balaguer el
error y las personas equivocadas:



rechazaba el error, pero respetaba a
la persona que lo sostenia. Defendia
la libertad de la persona (también la
libertad de equivocarse). Pero nunca
permitié que se tuviera la impresion
de que la Obra es, como se suele
decir hoy en dia, «<supraconfesional»;
no, la Obra es catolica cien por cien;
por eso precisamente tiene un
espiritu abierto y ama a todos los
hombres, aunque en grado diverso.
«Ciertamente los miembros son
catdlicos -decia-, y catolicos que
procuran ser consecuentes con su fe
(...) Desde el principio de la Obra, y
no solo desde el Concilio, se ha
procurado vivir un catolicismo
abierto, que defiende la legitima
libertad de las conciencias, que lleva
a tratar con caridad fraterna a todos
los hombres, sean o no catolicos, y a
colaborar con todos, participando de
las diversas ilusiones nobles que
mueven a la humanidad»(19).



Monsefior Escriva de Balaguer dejo
escritas ocho meditaciones sobre el
tema de la «unidad de los

cristianos» (20), para los dias del
octavario por la unidad en la fe, que
se celebra cada afo. En esos textos se
recuerdan los fundamentos sobre los
que se basa la unidad, aclarando asi
las condiciones que son decisivas
para poder reconquistarla: en
Jesucristo nos sabemos unidos a
todas las criaturas. Fl es Cabeza de la
humanidad y de la Creacion toda...
Para poder vivir esta unidad tenemos
que unirnos personalmente a Cristo
y mover a los que nos rodean a que
también ellos se identifiquen con F1
(21). Una unidad asi vivida no es ni
una «mezcolanza» de sentimientos
religiosos, ni un estadio determinado
dentro de un desarrollo histérico-
social, ni una unidad forzada por
nosotros mismos; esa unidad tiene
que darse en la Iglesia, comunidad
instituida por Dios con las notas de
catolicidad y universalidad (22); en



ella encuentran sitio personas de
todo tipo, con distintos puntos de
vista en lo opinable (y eso también
tiene que estar claramente definido:
lo que es opinable y lo que no lo es),
pero que, al mismo tiempo, es
depositaria de una verdad de fe
integra, que no se halla en un
continuo status nascendi a lo Hegel,
sino que es un depositum fidei
perfectum. Un ecumenismo sincero,
por lo tanto, debe combinar la
firmeza con respecto a ese depositum
y la bondad y comprension para los
que aun estan en camino de
alcanzarlo (23). La unidad interior en
la fe y la fidelidad a ese deposito
dentro de la Iglesia catolica son el
mas fuerte estimulo para el retorno
de los cristianos separados (24). Y la
garantia segura para la conservacion
y para la reedificacion de esa unidad
que tanto anhelamos es el Papa
(25).«Para mi -decia Monsefior
Escriva de Balaguer a un periodista-,
después de la Trinidad Santisima y



de nuestra Madre la Virgen, en la
jerarquia del amor, viene el

Papa» (26). Nunca iba a la Plaza de
San Pedro en Roma sin rezar un
Credo pidiendo especialmente por el
Papa; y recomendo a todos los
miembros de la Obra que adoptaran
esta costumbre. Queria que la
primera visita de sus hijos en la
Ciudad Eterna les llevara a San
Pedro, como muestra de la fidelidad
a la Iglesia Romana. Con tres Papas -
Pio XII, Juan XXIII y Pablo VI-
mantuvo él mismo encuentros
personales y una frecuente
correspondencia (27). En Roma tuvo
dos veces ocasion de seguir de cerca
la eleccion de un nuevo Papa:
«Cuando el Siervo de Dios vio salir el
humo blanco anunciando que
teniamos Papa, inmediatamente se
puso de rodillas, gesto que
secundaron todos los que estaban
con él, y, sin saber quién era el
elegido, rezo la siguiente oracion:



Oremus pro Beatissimo Papa
nostro... » (28).

Cuando, durante los afios posteriores
al Concilio, la, Iglesia tuvo que
superar erosiones internas que se
extendian como en oleadas
(doctrinas falsas, rebeldias de
tedlogos, decadencia general de la
disciplina, fuga de sacerdotes y
arbitrariedades en la liturgia), el
Fundador confesaba: «Sufro, jpara
qué voy a ocultarlo!; y sufro también
pensando en el dolor del Papa» (29).
En los ultimos afios de su vida, segun
indican los Articulos del Postulador,
ofrecio a diario al Sefior su vida por
la Iglesia y por el Papa. Pedia que
Dios tomara su vida como holocausto
por la Iglesia, para que se diera una
nueva floracion de santidad y de
buena doctrina, un nuevo
recomenzar como en Pentecostés...
«Cuando vosotros seais viejos -decia
a sus hijos-, y yo haya rendido
cuentas a Dios, vosotros diréis a



vuestros hermanos como el Padre
amaba al Papa con toda su alma, con
todas sus fuerzas» (30). El mismo
amor, la misma estima sentia por la
Jerarquia, por los Obispos, sucesores
de los Apostoles. Precisamente por
€s0 -y No por su categoria personal o
por su popularidad- tienen derecho a
veneracion y respeto, es decir, a una
actitud que jincluye la obediencia. El
Fundador del Opus Dei hizo que
todos los miembros rezaran cada dia
por el Papa y por el Obispo de sus
respectivas diocesis y que, dentro y
fuera del ambito eclesiastico, les
fueran leales, de palabra, por escrito
y en sus hechos.

Los Papas y los Obispos
correspondieron al carifio y a la
entrega de Josemaria Escriva de
Balaguer con simpatia, admiracion y
apoyo. Quiza no entendieran todos
las dimensiones del «fenomeno del
Opus :Dei» 0 no se dieran cuenta de
la grandiosa personalidad del



Fundador, pero en lo que respecta al
fruto visible, al asentimiento de la
Santa Sede y al constante aliento de
la jerarquia, Mons. Escriva de
Balaguer logré realmente abrir
dentro de la Iglesia un camino nuevo
y renovador, tal como Dios se lo
habia encomendado.

Sabemos que Pablo VI utilizaba
«Camino» para su meditacion
personal. Juan XXIII, por su parte,
comento a su secretario, el futuro
Prelado de Loreto, que la Obra «é
destinata ad operare nella Chiesa

su :inattesi orizzonti di universale
apostolato», que «esta destinada a
abrir en la Iglesia desconocidos
horizontes de apostolado

universal» (31). Para los Papas Juan
Pablo I y Juan Pablo II, el Opus Deiy
su Fundador eran ya hechos
historicos objetivos que suponian el
comienzo de una nueva época del
cristianismo. Todos ellos tuvieron
que empuiiar -y Juan Pablo II lo sigue



empufiando- el timon de la «nave de
Pedro» en el tormentoso mar de los
afos conciliares y posconciliares,
afios en los que el barco «rechinaba
en todas las junturas».

La situacion de Pio XII era muy
distinta: tuvo que conducir a la
Iglesia a través de la catastrofe de la
Segunda Guerra Mundial, pero la
Iglesia, en su interior, parecia fuerte
y sana (y lo era en su mayor parte).
Su prestigio, el del Papado en general
y el de Pio XII en particular,
alcanzaron entre 1946 y 1958 una
cima no alcanzada desde la Reforma
protestante, que ya no parecia
posible alcanzare (32). Fue
precisamente este Papa el que, en
una época en la que ningun peligro
interno parecia amenazar a la Iglesia
y en la que las persecuciones
externas (por ejemplo en los paises
comunistas) acrecentaban la gloria
de sus martires, se dio cuenta de la
necesidad de realizar una intensa



labor apostodlica en medio del
mundo; y vio también, en la Obra
fundada por aquel sacerdote espafiol,
un medio querido por Dios para este
fin. Clarividencia que, sin duda
alguna, formaba parte de un cambio
de rumbo inspirado por Dios, un
cambio de enorme trascendencia.

Encarnacion Ortega, que a principios
de diciembre de 1946 lleg6 a Roma
con otras mujeres del Opus Dei para,
en su dia, ocuparse de la
administracion de la sede central,
narra una audiencia privada que Pio
XII le concedio a ella y a Carmen, la
hermana del Fundador, por deseo
expreso de Mons. Escriva y gracias al
emperfio del Secretario General, don
Alvaro del Portillo, que estaba muy
bien considerado en los ambientes
vaticanos. La descripcion es tan
conmovedora como interesante, pues
transmite algo de la afabilidad
humana del Papa Pacelli y también
de la despreocupada candidez de sus



visitantes (33). «Nos acompafio don
Alvaro como introductor en el
Vaticano y para estar con nosotras
mientras duro la espera. Fuimos
pasando distintas guardias -la suiza,
la palatina, la noble- y distintos
salones. En el inmediato al que nos
recibio el Santo Padre, habia un
silencio sepulcral...» Don Alvaro -
sigue comentando Encarnacion
Ortega- enseguida comenzo a
explicar a los componentes de la
guardia noble lo que era el Opus Dei.
Por fin, se pidio a las dos que
entraran. «Pasamos nosotras.
Después de besar, con la rodilla en
tierra, la mano de Pio XII, le
explicamos que Carmen era la
hermana de nuestro Fundador y que
yo era del Opus Dei: una de las que
habian llegado a Roma para
comenzar la labor en Italia. Le
dijimos el carifio que teniamos al
Vicario de Cristo, aprendido de
nuestro Fundador, y como nosotras
queriamos que el Santo Padre



encomendase la labor de la Seccion
femenina en la Ciudad Eternay,
especialmente, que encomendase al
Padre. Entonces nos contesto que lo
hacia todos los dias, desde el afo
1943, fecha en que lo habia visitado
don Alvaro del Portillo». Entonces no
era sacerdote -afiadio el Papa-y
venia con el uniforme de gala de
ingenieros. «En aquel encuentro me
encargo que pidiese por el Fundador
del Opus Dei. Desde entonces lo hago
todos los dias. Tengo en mi mesilla el
ejemplar de Camino que me regald.»
El Papa paso luego a comentar que
habia recibido la visita de otro socio
de la Obra, José Maria Albareda, que
le habia impresionado por su talla
intelectual y cientifica. Es de destacar
la contestacion de las dos mujeres:
«Le comentamos como en la Obra
cada uno se santifica con su trabajo:
el investigador, investigando; la
profesora, dando clases y
ocupandose de sus alumnos; el ama
de casa, viviendo amorosamente sus



obligaciones familiares (...), y que si
el trabajo era el medio de encuentro
con Dios, era 16gico que pusiéramos
en €l el mayor empefio».

Estas palabras -sobre todo si
recuerdo mi propio encuentro con
Pio XII en 1953- me llenan de
admiracion por su despreocupacion.
La que escribe estos recuerdos anota
que contaron al Santo Padre detalles
de la labor apostolica y del
crecimiento de la Seccidon de mujeres,
intercalando algunas anécdotas.
Seguro que el Papa se dio cuenta del
espiritu filial, completamente
genuino, de las dos mujeres,
atribuyéndolo -como un reflejo de la
filiacion divina- al mensaje del Opus
Dei.

Esta estrecha unidon de Mons. Escriva
de Balaguer con la Santa Sede
permanecio inalterada hasta su
muerte y continua ahora bajo su
sucesor.



En 1957, Monsefor Escriva fue
nombrado miembro de la Pontificia
Academia de Teologia y Consultor de
la Congregacion de Seminarios y
Universidades. Ya cuatro afios antes,
en 1953, el Prefecto de esta
Congregacion, el Cardenal Pizzardo,
le expresaba en un documento su
reconocimiento por la ereccion,
direccion y labor de formacion del
Collegium Romanum Sanctae Via
(34), de Roma, inaugurado en 1948.
En 1953 entrd en funcionamiento un
Centro analogo para las mujeres del
Opus Dej, el Collegium Romanum
Sanctae Mariae.

En 1952 habia abierto sus puertas, en
una fase previa, lo que mas tarde
seria la Universidad de Navarra, de
la que hablaremos mas adelante, y
habia ya numerosos colegios en
varios paises en los que el Opus Dei
se habia hecho cargo de la direccion
de las actividades formativas.



En 1957 se encomendd a un
sacerdote de la Obra la Praelatura
nullius de Yauyos, en Peru, un
territorio inmenso y escabroso con
varios picos andinos de mas de cinco
mil metros de altitud, poblado de
indios depauperados.

En 1961, Juan XXIII nombro a
Monsefior Escriva Consultor de la
Comision para la interpretacion
auténtica del Codigo de Derecho
Canonico.

Como se ve, al Fundador del Opus
Dei nunca le faltaron encargos de la
Santa Sede, algunos particularmente
dificiles. Y nunca eludio6 el deber de
aclarar las cosas. En 1966 contaba
que, en cierta ocasion, un Cardenal le
habia recordado la norma vigente en
la Curia: «A veces hay que hacerse el
muerto para que no le maten a uno».
Y respondiod que él, cuando hablaba
con la Santa Sede, siempre se
expresaba con claridad, sin



preocuparse de que pudieran
surgirle incomprensiones por
confesar la verdad que llevaba en el
corazon. Si consideramos su vida en
general, debemos subrayar que esta
aseveracion suya se vio confirmada
por la comprension, cada vez mas
amplia y profunda, que las
autoridades eclesiasticas le prestaron
siempre.

Aspectos de la humildad

Estda claro que cualquier Papa, que
per definitionem es sucesor de Pedro,
es «romano y mariano». Sin
embargo, Pio XII lo fue de un modo
muy especial: era romano de
nacimiento y de familia, y marco el
final de una etapa del Papado que
durd unos cuatrocientos afios y que
yo me atreveria a denominar de
absolutismo regio, imperial, de gran
dignidad y autoridad. Irradiaba
santidad, y su bondad estaba
rodeada de un aura de majestad y de



distancia natural. Se le amo y venero
como a casi ningun otro Papa de la
edad moderna anterior a él, y no solo
en el mundo catdlico: todos le
miraban con gran respeto. Bajo el
titulo de «Pastor angelicus» se rodo
una pelicula sobre su vida que lleno
los cines durante meses. Nunca habia
sucedido nada semejante.

A pesar del automavil, del teléfono y
de la radio, durante el Pontificado del
Papa Pacelli culming el «barroco
romano» -como estilo curial- y con €l
terminé esta forma de gobernar.

Pio XII fue también profundamente
«mariano» incluso de forma
absolutamente oficial: el 1.° de
noviembre de 1950, fiesta de Todos
los Santos, proclamo el dogma de la
Asuncion de la Virgen en cuerpo y
alma al Cielo, y el afio 1954 fue
declarado Ano Mariano, en el
centenario de la proclamacion del
dogma de la Inmaculada Concepcion.



Con su profunda fe personal, el Papa
se sentia intimamente unido a la
Virgen de Lourdes y de Fatima, asi
como a su mensaje, y puso todo su
empefio en transmitir ese amor a la
Virgen a toda la cristiandad.

El Fundador del Opus Dei encontro,
en este clima espiritual de la Iglesia
universal, una actitud muy favorable
para la expansion y el crecimiento de
la Obra. En aquel afio mariano de
1954, Monsefor Escriva de Balaguer
escribia (35): «Nuestro Opus Dei
nacio y se ha desarrollado bajo el
manto de Nuestra Sefiora. Por eso
son tantas las costumbres marianas
que empapan la vida diaria de los
hijos de Dios en esta Obra de Dios.
Pensad cudl habra sido mi alegria al
ver consagrado, por el Romano
Pontifice, este afio 1954 a la
Santisima Virgen. Nosotros
responderemos a los deseos del Papa
renovando con mas amor -si fuera
posible- nuestras practicas de piedad



a Maria Santisima. Y ademas
imponiéndonos, especialmente en
este afio, el deber de propagar la
devocion del rezo del santo rosario y
haciendo, de la manera
acostumbrada, tres romerias a
santuarios de la Virgen, una dentro
del mes de febrero, otra en mayo y la
ultima en octubre» (36).

En un centro del Opus Dei pude leer
en una ocasion esta inscripcion:
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam («Todos con Pedro hacia
Jesus, a través de Maria»). La
inscripcion podria ser una formula
breve de lo que quiere expresar ese
binomio tan profundamente catolico
de «romano» y «mariano». Un solo
rebafio bajo un solo pastor, un solo
camino -firme y seguro-, una sola
aspiracion: esto es lo que expresan
esas slete palabras latinas. Sobre el
cum Petro hemos hablado ya; del ad
Iesum trata todo el libro; nos queda
por tratar del per Mariam.



Monsefior Escriva de Balaguer no
cred una «nueva Mariologia», como
tampoco creo una nueva escuela
teoldgica (aunque el mensaje
espiritual del Opus Dei suponga,
también para la teologia, un enorme
enriquecimiento, lleno de un
dinamismo rejuvenecedor). Siempre
predico la doctrina de fe de la Iglesia
Catdlica y Romana, la doctrina
asegurada por la Tradicion, la
doctrina vigente para todos. Exhorto
a los miembros de la Obra a
mantenerse firmes en ella, con
fidelidad y humildad, rechazando
cualquier acrobacia interpretativa
individualista y seudointelectual.
Desde este punto de vista, en el Opus
Deiy en su Fundador no hay nada
«original» o «sensacional»: hay tan
soOlo fidelidad. Cuando, en los afios
del Concilio y del posconcilio, ciertos
tedlogos comenzaron a poner en tela
de juicio la doctrina de fe,
removiendo sus sillares (a
consecuencia de lo cual también



comenzo a tambalearse la piedad
popular tradicional), su fidelidad y su
amor a la fe y la tradicion cristiana
fueron realmente extraordinarias y
llamativas, por la fortaleza
sobrenatural y humana con las que
defendio la fe de la Iglesia. No
constituye ningun descubrimiento
para el lector de este libro la
afirmacion de que desde hace veinte
afios cada vez quedan menos
creyentes (incluyendo a muchos de
los que van a Misa o frecuentan los
sacramentos) que sepan en qué
creemos realmente los catdlicos y
qué verdades estamos obligados a
profesar si queremos permanecer en
el seno de la Iglesia. Todo esto, qué
duda cabe, es fruto de la ignorancia y
también de esa teoria equivocada
que sostiene que, en el fondo, no
existen verdades de fe absolutas e
inmutables, sino tan soélo
afirmaciones y teorias humanas que
surgen de la corriente de la historia 'y
vuelven a desaparecer; eso, sin



olvidar a quienes, desde una
perspectiva falsa, proclaman la
incompatibilidad entre la ciencia y la
fe. Estas tres posturas, ademas,
suelen potenciarse mutuamente.

Conocer la fe, vivirla, irradiarla y
ponerla en practica con caridad: son
puntos que debieran interesar a
todos los cristianos; algo que, para
los catolicos, supone la cercania a la
Madre de Dios. En este punto el
Fundador del Opus Dei no tuvo
necesidad de «inventar» o de
«desenterrar» nada: la Iglesia ha
edificado y promulgado una extensa
doctrina mariana. Mas de sesenta
generaciones de cristianos han
honrado a la Virgen y Madre de Dios
con un tesoro de devociones que ha
ido creciendo a lo largo de los siglos.

Las muestras de piedad mariana que
encontramos a lo largo de la vida del
Fundador del Opus Dei son
innumerables: constituian el



respirar, el latir del corazon de su
vida interior, y encontro un tono
muy personal, inconfundible, para
hablar de Maria y para hablar con
Maria. Casi todas sus meditaciones
terminaban con una carifiosa alusion
a la Virgen y permanecia en un
continuo dialogo del corazon con
Ella. Tal vez no exista otro autor
espiritual del siglo XX que haya dado
a la devocion mariana tanto brillo
intelectual y linguistico, que le haya
dado una dimension tan renovada
(37), sacandola del ghetto de una
piedad rutinaria o superficial, como
mucho, que suscita la repulsa
instintiva de los llamados cristianos
«modernos» o «liberales».
Contribuy6 decisivamente a superar
ese prejuicio de que la devocion
mariana es tan solo un afiadido
religioso, un sucedaneo para
espiritus sencillos que «lo necesitan»,
porque no son capaces de
«desarrollar intelectualmente las
verdades religiosas». Para



contrarrestar este error antepuso a
su «Santo Rosario», del afio 1934, la
siguiente advertencia: «No se
escriben estas lineas para
mujercillas. -Se escriben para
hombres muy barbados, y muy...
hombres, que alguna vez, sin duda,
alzaron su corazon a Dios... El
principio del camino, que tiene por
final la completa locura por Jesus, es
un confiado amor haciaMaria
Santisima. -¢Quieres amar a la
Virgen? -Pues, jtratala! ;Como? -
Rezando bien el Rosario de nuestra
Sefiora» (38).

Pienso que el lector ha podido
comprobar ya, a lo largo de este
libro, que el Opus Dei es importante
para la vida y para el futuro de la
Iglesia, de los cristianos e incluso de
la humanidad; que es necesario,
porque remedia necesidades; que es
«operatio Dei»... Expresion que yo
quisiera traducir por una vez, muy
libremente, como «operacion de



Dios»: una intervencion quirurgica
salvadora del Médico divino que
quiere curar y ayudar a ponerse «en
pie» (en sentido literal) a la Iglesia,
Corpus mysticum Christi, Cuerpo de
Cristo debilitado por la pérdida de la
fe, que, a veces, camina como
cojeando por el mundo moderno.

Pienso, también, que el Opus Dei no
se corresponde con «el espiritu de
nuestros tiempos», al que nada
parece contrariar mas que la
humildad, el servicio, la obediencia,
la abnegacion, la castidad... es decir,
todo aquello que caracterizd la vida
de la «trinidad de la tierra», como
Monsenor Escriva solia llamar a la
Sagrada Familia de Nazaret, Jesus,
Maria y José. Ahora bien, si no
conseguimos reactivar esas virtudes,
ninguno de nuestros empenos tendra
éxito: ni la renovacion de lo que se
ha dado en llamar la sociedad
posindustrial, ni un desarrollo
armonico del Tercer Mundo, ni la



conservacion de la paz (de la que
depende también nuestra existencia
sobre este planeta); quien no ame
esas virtudes y no intente, en una
lucha personal, irlas viviendo dia a
dia, no puede ser del Opus Dei ni
perseverar en €l. Y lo mismo se
podria decir de cualquier otra obra
de seguimiento activo de Cristo, de
militia Christi. No hay duda: la
filiacion divina y el permanecer en
ella -ambas cosas son dones de la
gracia, aceptados con libertad-
constituyen el fundamento de la
santidad y de la santificacidn, pero la
humildad es el cemento necesario
para edificar.

«Sefior, jno puedo!, jno valgo!, ino
sél, ino tengo!, ino soy nadal!»
Monsefior Escriva repitio
constantemente estas palabras
durante toda su vida, ante Dios y
ante los hombres (39). Y era
absolutamente fidedigno cuando lo
decia, porque era absolutamente



sincero.El clérigo que se hacia pasar
por humilde (cuando en realidad
estaba dominado por la ambicién de
poder), astuto y lascivo, fue durante
largo tiempo (especialmente en el
Siglo de las Luces y en el
«kulturkampf», o sea, durante la
ofensiva del Estado bismarquiano
contra la Iglesia y luego bajo Hitler)
elemento imprescindible en el elenco
de las diatribas contra los catolicos.
Caricaturas de este tipo (que surgen
de un oscuro sector de la persona
humana o de un impulso sentimental
carente de formas concretas) han
demostrado ser muy persistentes,
precisamente porque escapan al
control racional y pueden ser
renovadas siempre que alguien tenga
interés en hacerlo. Pues asi como un
ajetreado mariposeo puede
desprestigiar la laboriosidad o una
agarrotada mojigateria la castidad,
una humildad pervertida (que no
tiene por que ser consciente, puede
ser consecuencia de un



malentendido) desprestigia la
humildad verdadera..

Modestia no es dejacion de derechos;
humildad no es complejo de
inferioridad. «A pesar de nuestras
pobres miserias personales -escribia
el Fundador del Opus Dei en 1931-
somos portadores de esencias
divinas de un valor inestimable:
somos instrumentos de Dios. Y como
queremos ser buenos instrumentos,
cuanto mas pequefios y miserables
nos sintamos, con verdadera
humildad, todo lo que nos falte lo
pondra Nuestro Sefior» (40). Una
caracteristica casi infalible de la
humildad verdadera y sana es que
pasa inadvertida, que no es una
humildad chillona. Bien sabemos que
todas las virtudes estan
concatenadas entre si, formando una
red, completandose y vivificandose
mutuamente. Pero hay algunas
virtudes, como la fortaleza o la
justicia, que, en cierto modo, pueden



aparecer aisladas: pueden avanzar
resueltamente, arrastrando a las
demas virtudes como en su séquito.
La humildad verdadera, sin
embargo, siempre es ya de por si
«séquito», es la servidora entre las
virtudes. Nunca puede presentarse
sola, sino que siempre tiene que
existir en las demas virtudes, como
parte de ellas, en una simbiosis. Es
como el medio de conservacion
espiritual de todas las virtudes, tanto
de las naturales como de las
sobrenaturales. Sélo la humildad
garantiza que las demas virtudes no
se corrompan ni siembren
corrupcion. La humildad verdadera
no consiste en evitar los resultados
brillantes, o en rechazar los ascensos,
los cargos, las responsabilidades del
ejercicio de los propios derechos,
sino en poner todo eso en las manos
de Dios, como un nifio que devuelve
a sus padres cuanto ha ahorrado,
porque de ellos procede. Ahora bien,
entrega sus ahorros, no los de sus



hermanos o los de otros nifios. No
existe una humildad por cuenta de
los demas.

Un cristiano debe saber aceptar las
humillaciones; y debe hacerlo
uniéndose a Cristo y considerandolas
«como don divino para reparar,
purificarse y llenarse de mas amor al
Sefior» (41). A Monsefor Escriva
nunca le dejaban abatido; nunca se
defendia ante acusaciones injustas,
nunca hacia «un drama» de esas
cosas.

La otra cara de esa misma moneda
era que si se equivocaba, si habia
sido injusto con alguien (o si le
parecia haberlo sido), de inmediato y
aun estando presentes otras
personas, le pedia perdon. «A mi
también me hacen advertencias -
decia-, y las recibo con la cabeza
baja. Si alguna vez pienso que no
tienen razon, rectifico, y veo que el
equivocado soy yo» (42).



La humildad verdadera y una
inocencia natural -ni necia ni fingida-
son virtudes que van unidas y que se
reconocen cuando alguien, con toda
sinceridad, sabe maravillarse, y
cuando no existe envidia ni
egocentrismo. En cierta ocasion, en
febrero de 1947, el Fundador escucho
una emision de Radio Vaticano en la
que se hablaba elogiosamente de ély
de la importancia de su labor.
Aunque el locutor estaba
mencionando al Padre con gran
admiracion, éste parecia ni darse
cuenta; «estaba mas bien ausente -
narra un testigo-; yo aseguraria que
estaba rezando, sin enterarse de lo
que se referia a su persona» (43). Sin
embargo, en otra ocasion,
contemplando un programa de
television, le llamé la atencién un
anciano profesor que, candoroso,
mostraba un monton de libros que
habia escrito, fruto de muchos anos
de trabajo. Al verlo -comentaria al
dia siguiente- se habia avergonzado



ante el Sefior, puesto que, al cabo de
tantos afios de vocacion, no podia
presentar ninguna obra acabada; no
habia hecho nada, le parecia ser un
nifio de primeras letras, un
principiante en la vida interior...(44).

En este camino de humildad y
secularidad hay trampas y escollos.
Mucho se podria decir sobre este
tema. Fue (o por lo menos asi me lo
parece) el unico aspecto en la vida
del Fundador en el que a veces dio
pasos como vacilantes, siguiendo, en
ocasiones, mas el parecer de sus hijos
que su propia opinion, obedeciendo a
su director espiritual y a su confesor
mas que a su propia iniciativa. Esta
claro que no se trataba de encontrar
una «alternativa» para la humildad,
sino (y es aqui donde se daban y se
dan las dificultades) de vivir
concreta y ejemplarmente la virtud
de la humildad de acuerdo con la
secularidad. Josemaria Escriva de
Balaguer, con su humildad, que iba



unida a su fidelidad, a su obediencia
a su mision y a su prudencia, rechazo
todas las ofertas -atrayentes muchas
de ellas- que le habrian ayudado a
hacer una brillante carrera
eclesiastica, pero que habrian
dificultado o imposibilitado que
siguiera su camino. Por lo tanto era
16gico (y supongo que no le resultaria
un sacrificio especialmente duro)
que en 1928 rechazara el ser
nombrado «Capelldn honorario de
Palacio», algo que, por entonces, era
el suefio dorado de muchos clérigos
(45); o que en los afios treinta no
aceptara el ser nombrado canonigo
de la Catedral de Cuenca (46), ni el
cargo de Director espiritual de la
«Casa del Consiliario» de Accion
Catdlica (47). La contestacion que dio
a don Angel Herrera, cuando se lo
propuso, es muy significativa: «No,
no. Agradecido, pero no acepto;
porque yo debo seguir... el camino
por el que Dios me llama. Ademas,
no acepto por eso mismo que usted



me dice: porque en esa Casa se
reuniran los mejores sacerdotes de
Espafia. Y es evidente que yo no
valgo para dirigirles...» (48). Palabras
estas ultimas que, sin querer,
recuerdan otras de Santo Tomas
Moro; en los oidos de un escéptico
desilusionado sonaran a ironia, pero,
en realidad, fueron humildes, como
de un nifio.

Ser humilde en la forma adecuada no
siempre es tan facil como en los
casos que hemos indicado: en otras
situaciones puede convertirse en un
camino surcado de dudas, en un
itinerario acrobatico... El modelo de
vida para Monsefior Escriva de
Balaguer y para todos los miembros
del Opus Dei fue, es y sera siempre
Jesucristo, también en los treinta
afos de vida oculta en Nazaret. Por
eso no les gusta llamar la atencion.
Don Alvaro del Portillo recuerda que
cuando en 1950, acompafiando al
Fundador, visito Montecantini



(Italia), se les acerco un alto Prelado
de la Curia que empezd a hacerles
preguntas sobre el numero de
centros y sobre otros detalles
cuantitativos y de organizacion. El
Padre, entonces, le hablé de la
eficacia de la oracion, del espiritu de
penitencia, del trabajo callado y
humilde. «¢Como puede usted -dijo al
Prelado- hacer estadisticas de todo
esto, que es lo que verdaderamente
cuenta?» Y, ante la cara de sorpresa
del Prelado, afiadio: «L.o que pasa es
que hay quien trabaja por tres, y
hace el ruido de trescientos. Nosotros
hemos de hacer al revés: trabajar por
trescientos y hacer el ruido de tres,
con humildad. Hay quienes no
entienden esta forma nuestra de
trabajar... Y es que no se explican
que no procuremos, aqui en la tierra,
la alabanza personal y el honor -
dicen- para la Obra» (49). Ante esta
actitud, se comprende que, como ya
dijimos, no le gustaran los focos, las
camaras, los microfonos y las



entrevistas, y que rechazara
cualquier reportaje sobre su
persona. Nunca particip6 en una
conferencia de prensa, nunca
aparecio en la television.

Los hogares en los que se quieren
vivir las virtudes que se vivian en la
Casa de Nazaret (de la que el Opus
Dei quiere ser un rinconcito en
expresion de Mons. Escriva de
Balaguer) no han alterado el espiritu,
el calor, el ambiente de aquella casa
donde vivio Jesus: sdlo varian -por
decirlo asi- los muebles. Hay
teléfono, radio, television,
periodicos..., todo lo que ha traido el
inmenso desarrollo de los medios de
comunicacion. El que a uno le guste
esto o0 no es cosa personal y privada.
Pero, queramoslo o no, esos medios
existen, actuan, ejercen una
influencia grande, inevitable, sobre
los hombres. Y como no es posible -ni
tampoco conveniente- prescindir de
ellos, hay que contribuir a darles



forma y contenido. En este punto,
Monsefior Escriva de Balaguer no
albergaba la mas minima duda.
Sabia que tanto él como sus hijos
tenian que ser apostoles en una
época tecnificada e industrializada.
Ese era el marco en el que deberian
cumplir el mandato divino en todo el
mundo; por eso habia que conseguir
que los hombres tuvieran claro que
Cristo pasa por el mundo de las
fabricas, de las rotativas, de los
omnipresentes medios de
comunicacion, de los aviones a
reaccion, de los reactores nucleares y
de los microprocesadores; Cristo
pasa por alli como paso por los
caminos polvorientos de Palestina; y
Cristo esta presente en el cine o en la
television cuando en la pantalla
aparece su representante en la tierra,
el Papa...

Monsefior Escriva de Balaguer apoyo
e impulso, con toda su energia, el
apostolado en los medios de



comunicacion social, un apostolado
que abarca un campo profesional
muy amplio. No se cansaba de
animar a todos los que trabajaban en
él a que se comportaran de acuerdo
con la gran responsabilidad
apostolica que tenian, colaborando
tanto por medio de su empefio
personal en su puesto de trabajo
como creando muy variadas
iniciativas periodisticas. Asi nacio,
como labor corporativa, la Facultad
de Ciencias de la Informacion de la
Universidad de Navarra. Y de la
iniciativa personal de miembros del
Opus Dei, junto con un numero
mucho mayor de personas que no
pertenecen a la Obra, surgieron
empresas editoriales, periodicos y
revistas. Al Fundador le urgia
«envolver el mundo en papel
impreso», refiriéndose, con estas
palabras, a un modo apostolico de
propagar la doctrina de Cristo y de la
Iglesia. No esta en contradiccion con
esto el hecho de que ni la Obra, ni sus



miembros en cuanto tales, incluido el
Presidente General (o, actualmente,
el Prelado), suelan aparecer
publicamente en los medios de
comunicacion social, sobre todo de
forma «oficiosa» u «oficial». Si Mons.
Escriva de Balaguer permitio,
después de resistirse por algun
tiempo (50), que, a partir de 1972, se
filmaran sus largos viajes de
catequesis, lo hizo por un solo
motivo: para que Cri.

sto «se luciera» -también bajo los
focos y las camaras- y, con El, su
Iglesia y su doctrina.

No -hace falta insistir en que don
Josemaria no ansiaba ni titulos, ni
medallas, ni condecoraciones de
ninguna clase. No pudo rechazarlas
cuando se las ofrecieron: tenia que
actuar en consonancia con el espiritu
secular del Opus Dei.

A principios de 1947, después de la
primera aprobacion de la Obra por la



Santa Sede, don Alvaro del Portillo,
entonces Secretario General, en
nombre y por encargo del Consejo
General, inici6 ante la Santa Sede las
gestiones para el nombramiento del
Padre como Prelado Doméstico de Su
Santidad. Don Josemaria no sabia
nada de ello, por lo que cuando, el 22
de abril, lleg6 el nombramiento, don
Alvaro le tuvo que convencer de que
lo aceptara, pues estaba firmemente
dispuesto a rechazarlo. En ésta, como
en muchas otras ocasiones, sus hijos
pudieron comprobar que siempre
estaba dispuesto a aceptar los
argumentos claros y sensatos.

Cuando habia motivos espirituales
claros, estaba dispuesto a revisar sus
propias opiniones. Conocemos
algunas fotos y cuadros que le
muestran con todo el ornato
prelaticio, vestimenta que para €l era
(él mismo lo decia) «como otro
cilicio» (51).Cuando se le concedia un
doctorado honoris causa, una



ciudadania de honor o una medalla,.
se quedaba igual de tranquilo y de
agradecido como cuando le llegaban
calumnias o humillaciones. En los
afios cincuenta se le concedid una
importante condecoracion estatal, y
un miembro de la Obra, oficial del
ejército, le felicito al verle. El1 Padre
le contesto sonriente: «Hijo mio, para
vosotros -los militares- esto de las
condecoraciones es una cosa
interesante; para mi, no. A mi -y sé
que a ti en el fondo también- sélo me
interesa una cruz, la Santa

Cruz» (52).

Yo no gobierno solo

Josemaria Escriva de Balaguer, que,
con la aprobacion de la Obra como
«Instituto Secular» en 1947, habia
pasado a ser «Presidente General»,
residia desde 1946 en Roma; no asi el
organo de gobierno superior del
Opus Dej, el Consejo General, que,
con permiso de la Santa Sede,



permanecia en Madrid. Esto, que lo
podemos considerar como una
separacion poco natural, dur6 un
decenio. So6lo cuando se llegue a
escribir con detalle la historia de la
Obra sabremos qué problemas
planteo esta «bilocacion» y como se
superaron en la practica. Lo cierto es
que fue precisamente durante ese
decenio cuando el Opus Dei llego a
extenderse por todo el mundo, lo que
demuestra hasta qué punto su
Fundador fue el motor espiritual y
apostolico. El Congreso General del
Opus Dei que se celebroé en agosto de
1956 en Einsiedeln (Suiza) decidié, a
propuesta del Presidente General,
que ante la expansion de la Obra 'y
ante las tareas de direccion que de
ello se derivaban, seria conveniente
que el Consejo General se trasladara
a Roma. Asi se hizo, después de
haberlo comunicado a la Santa Sede.
En este punto debemos recordar que
el Opus Dei es algo asi como un
tronco doble; sus dos partes



(«Seccidn de varones» y «Seccion de
mujeres») estdn unidos en lo
espiritual por una vocacion, por un
espiritu de entrega, por una labor
apostolica y, naturalmente, por una
cabeza que, dentro de la Obra, es el
Padre de una familia, y hacia fuera,
desde el punto de vista juridico, el
Presidente General (desde 1982, el
Prelado) de una institucion. Al Padre
y Prelado le ayuda un Director
espiritual para las dos Secciones, las
cuales tienen una estructura analoga.
La de la Seccion de varones es la
siguiente: el Consejo General consta
dél Vicario General o Secretario
General, que se podria llamar «la
mano derecha» del Prelado (antes
Presidente General); el Vicario para
la Seccion de mujeres o Sacerdote
Secretario Central (53); los tres
Vicesecretarios de San Miguel, San
Gabriel y San Rafael (o sea, para los
Numerarios y Agregados, los
Supernumerarios y el apostolado
entre la juventud); el Prefecto de



Estudios, que se ocupa de la
formacion de los varones de la Obra,
y el Administrador General, a quien
conciernen las cuestiones
economicas. Todos ellos trabajan en
Roma y forman, por decirlo asi, el
«Gobierno», el «Gabinete»
permanente, pero no el Consejo
General completo, pues a €l
pertenecen también los
representantes de las diversas
Regiones del Opus Dei, los Delegados
Regionales procedentes de los paises
en los que trabaja la Obra. Segun las
necesidades de cada caso, colaboran
en la direccion diversos drganos
asesores.

La estructura de la Seccion de
mujeres corresponde, como ya
dijimos, a este esquema en todo, solo
que los nombres de los cargos son
distintos para poder distinguirlos con
mas facilidad. Los representantes de
las dos Secciones, procedentes de
todo el mundo, son los que eligen al



Prelado de por vida; el 15 de
septiembre de 1975, tras la muerte
del Fundador, se decidieron por don
Alvaro del Portillo.

Los drganos directivos en cada pais
corresponden a los del gobierno
central en Roma; a la cabeza esta, en
cada Region, el Vicario Regional o
Consiliario; es siempre un sacerdote
que en su Region representa al Padre
y Prelado. El Padre le nombra de
acuerdo con el Consejo General. En
los directorios y anuarios que
publica el episcopado de cada pais se
incluyen.

también los nombres de los
Directores de la Obra; todo el que lo
desea puede conocerlos.Esto, que
puede parecer algo complicado, se
basa en dos principios sencillos y
claros: descentralizacion y
colegialidad. El principio de
descentralizacion, que Monsefior
Escriva definio innumerables veces



como «organizacion desorganizadar,
quiere decir, usando sus mismas
palabras, «que se da primacia al
espiritu sobre la organizacion, que la
vida de los miembros no se encorseta
en consignas, planes y reuniones.
Cada uno esta suelto, unido a los
demas por un comun espiritu y un
comun deseo de santidady de
apostolado ...» (54). Cada miembro de
la Obra actua por su cuenta, con
independencia, en la medida en que
es sensato y factible desde el punto
de vista practico. Del mismo modo,
cada Centro, cada labor corporativa
(ya sea un Colegio Mayor, una
Escuela de capacitacion agraria o de
servicio domeéstico) funciona con
gran libertad, con iniciativa y con
responsabilidad propias; como es
natural, con una condicion previa:
permanecer fiel al espiritu del Opus
Dei y transmitirlo a los demas.Cada
labor apostodlica también se ocupa
por cuenta propia de mantenerse en
lo material y en lo econdmico. Esto se



consigue gracias a las aportaciones
procedentes de los miembros de la
Obra; a los medios publicos de
financiacion, en el caso de labores
formativas; a las pensiones de los
residentes, en el caso de Colegios
Mayores; a las subvenciones de
Patronatos y Asociaciones de Amigos
fundadas con este fin, etc. Y cuando
todo esto no basta (lo que sucede a
menudo) hay que cubrir los
«agujeros» por medio de donativos. Y
como éstos no llegan, la
preocupacion urgente y constante
por recabar los medios necesarios es
siempre parte de las ocupaciones de
un Director, que, por muy cualificado
que sea en otros terrenos, también
tiene que ser un «mendigo
diplomado», un mendigo honoris
causa, es decir, por causa del honor
de Jesucristo...- (55).

En cuanto al principio de
colegialidad, el Fundador lo
explicaba de la siguiente manera:



«La labor de direccion en el Opus Dei
es siempre colegial, no personal.
Detestamos la tirania, que es
contraria a la dignidad humana... Yo
no gobierno solo. Las decisiones se
toman en el Consejo General del
Opus Dej, que tiene su sede en Roma
y que esta compuesto actualmente-
(56) por personas de catorce paises.
El Consejo General se limita a su vez
a dirigir en lineas fundamentales el
apostolado de la Obra en todo el
mundo, dejando un amplisimo
margen de iniciativa a los directores
de cada pais» (57).El término
«director» es hoy en dia una de esas
palabras vacias de contenido que
han devaluado la moneda de nuestro
idioma. Pero en el Opus Dei este
vocablo designa algo especifico,
caracteristico y, por lo que sé, unico
en la Iglesia. El Director no sdlo es
responsable en sentido organizativo,
juridico o administrativo del
desarrollo de las iniciativas
apostolicas, del cuidado de las



instalaciones y del funcionamiento
de su Centro, entendido como
parcela de la Obra, sino que también
le compete la tarea espiritual de
«dirigir» a otros miembros de la
Obra, es decir, de ocuparse de su
formacion espiritual; los Directores
casi siempre son laicos. Quiero
precisarlo aun mas: en el desarrollo
historico del Opus Dei llegé un
momento (ya lo dijimos) en que el
Fundador ya no podia transmitir
personalmente a cada miembro el
espiritu del Opus Dei (es decir, el
modo especifico de buscar la
santidad en medio del mundo). Hubo
un momento en que tuvo que
sacrificar su cercania paternal en la
direccion y atencion al personal, a
cada uno, y transferirla a aquellas
hijas e hijos que estaban preparados
para esa tarea. En la familia
espiritual del Opus Dei, la uniéon
espiritual con el Padre comun se
realiza a través de la cercania real a
los hijos e hijas suyos que «en cada



sitio» han recibido el encargo de
hacer sus veces. Como no es posible
que cada miembro de la familia esté
continuamente en relacion directa
con el Prelado, como es imposible
que el Padre le ayude en concreto y
en detalle (de modo plenamente
adaptado a su individualidad y
personalidad) a seguir a Jesucristo de
acuerdo con el espiritu del Opus Dei,
otros miembros de la familia tienen
que hacer sus veces, ocupandose de
la labor de formacion: ése es el
«director».

Esto es algo nuevo y singular en la
Iglesia. En otras épocas, y también en
nuestros dias, los que deseaban
entregarse plenamente a Cristo sélo
podian hacerlo con ayuda de un
«director de almas», normalmente
un confesor que se ocupaba ademas
de su direccion espiritual, aunque ya
desde los primeros siglos del
cristianismo hubo también
«direccion de almas» encomendada a



laicos. Los principes, los gobernantes
y los religiosos buscaban consejo de
manos de su confesor, y a €l acudian
las personas normales y corrientes
que querian amar a Diosy a la
Igleisa y que, por eso, seguian un
camino de maduracion espiritual a
través de un mejor aprovechamiento
del Sacramento de la Penitencia y de
la direccion espiritual. Pues bien,
aunque los miembros del Opus Dei
reciben direccidn espiritual a través
de la confesion frecuente, una de las
cosas que, en mi opinion, mereceria
la denominacion de «hazafia
importante en la historia de la
espiritualidad y de la pastoral
catdlica» es la ensefianza del
Fundador del Opus Dei, segun la cual
una persona corriente, secular y
laical, para poder tomarse realmente
en serio la «identificacion con
Cristo», el «hacerse como Cristo»,
necesita una ayuda continua y
concreta de sus iguales- (58). De esta
conviccion, traducida en experiencia



vital, saco consecuencias muy
concretas y eficaces, ensefiando a
vivirlas en la practica. Fue una
verdadera «revolucion pastoral» en
la Iglesia de Dios, quiza la revolucion
mas radical desde los tiempos de los
primeros cristianos.

Para que en un cristiano Cristo lo sea
todo; para que -siguiendo las
palabras de San Pablo- pueda
hacerse todo para todos; para que
todo lo pueda «en aquel que le
conforta» (Phil 4,13), tiene que poner
todos los medios que le ayuden a
alcanzarlo. Es decir: vida de oracion,
recepcion de los Sacramentos,
lectura espiritual, conocimiento
detallado del Evangelio, formacion
en la doctrina de la fe. Y a esto se
debe unir la ayuda que cada uno
recibe de los demads a la hora de
esforzarse por mejorar. En el Opus
Dei no hay nadie que no cuente con
esa ayuda, que no disponga de un
director, en el sentido indicado. Los



directores tienen funciones
determinadas, pero no son
fucionarios, sino miembros de la
Obra que, de acuerdo con su
espiritualidad especifica, toman
parte, per delegationem, en la gracia
de direccion del Padre. Los
directores son también conductores,
en el sentido que esta palabra tiene
en la Fisica.

Monsefior Escriva consiguio,
mediante este sistema de direccion
basado sobre la colegialidad y en la
direccion espiritual laical entre
hermanos, unir los principios de
paternidad y de fraternidad, de tal
manera que cada uno de ellos
permanece integro y, a la vez, esta
unido inseparablemente al otro. En
una carta de 1957 podemos leer:
«Tened muy en cuenta que en la
Obra el gobierno funciona a base de
confianza. Todos en el Opus Dei
tienen con sus Directores una
franqueza, fraterna y filial a la vez,



sin temores ni recelos; porque saben
que seria un gran mal, para sus
almas y para la eficacia del
apostolado, que -por un falso respeto
o por la cobardia de evitarse una
reprension- admitieran un
pensamiento de miedosa timidez
ante los que mandan (...) Si no hay
confianza, nacen pronto la inquietud,
el desconcierto, la falta de serenidad
y de ponderacion. Desde el principio
procuré formar a vuestros hermanos
en ese ambiente de familia, y
también a los chicos de San Rafael
que trataba» (59). Y en la misma
carta se lee la conocida y bella frase
del Fundador: «M4s os creo a cada
uno de vosotros que a cien notarios
unanimes que me afirmasen lo
contrario » (60).

La persecucion arrecia

Villa Tevere, en Roma: cabeza y
corazon del Opus Dei, Centro de
direccion para la Seccion de varones



y para la de mujeres. Un ir y venir
ininterrumpido: peregrinos que, en
numero creciente cada afo, acuden a
la Cripta donde reposa el cuerpo de
Monsefior Escriva de Balaguer:
visitantes del Prelado y Padre
procedentes de todo el mundo:
Cardenales de la Curia y Obispos;
estudiantes, profesionales y padres
con sus hijos pequerios; ancianos y
enfermos; miembros de la Obra de
los cinco continentes; parientes y
amigos, también no catolicos y no
cristianos.

El flujo de visitantes no se
interrumpe, y Villa Tevere, en
algunas épocas, se desborda ante el
numero de personas que llegan. Por
ejemplo, durante la Semana Santa se
reunen en Roma varios miles de
universitarios de los cinco
continentes con el fin de fortalecerse,
por medio del espiritu del Opus Dei,
para colaborar en la renovacion ética
y espiritual de la cristiandad y de



todo el mundo. Pero Villa Tevere no
deja nunca de ser un lugar de trabajo
realizado sin nerviosismo y sin
ruido: un lugar de silencio activo y
de actividad silenciosa. Un lugar de
lucha por la santidad en medio del
mundo del trabajo; preside la casa
Jesus, sacramentalmente presente.
En ninguna habitacion, escalera o
rincon falta -como vigilando y
saludando- una imagen de la Virgen,
en escultura o en cuadro.

El primitivo edificio (una casa de tres
pisos construida en los afios veinte)
fue sede de la Embajada de Hungria
ante la Santa Sede. Los Prelados
Tardini y Montini habian aconsejado
a Monsefior Escriva de Balaguer que
buscara una sede en Roma y la
encontraron a finales de 1947.
Decidi6 comprar Villa Tevere entre
grandes penurias economicas, cuya
enumeracion haria inacabable este
relato. Basta con decir que, gracias a
la oracion constante de todos los



miembros de la Obra, se resolvieron
problemas materiales
aparentemente insolubles, si se ven
desde un punto de vista racional y
«natural». La fuerza de la oracion fue
capaz de superar la falta de medios,
encontrando donantes y
bienhechores que habia que «atraer
rezando», movié muchos corazones
y, 1o que es mas, la «prudencia
comercial» de los vendedores y
acreedores. En este terreno se dieron
transformaciones sorprendentes. La
del propietario del terreno en la calle
Bruno Buozzi es una de ellas: acabo
teniendo una gran estima por
Monsefor Escriva, y una gran
amistad con don Alvaro del Portillo,
y lo vendio por una suma
relativamente aceptable y en
condiciones de pago muy
convenientes. Ah, eso si: queria que
se le pagara en francos suizos: «No
nos importa nada -decia el Padre-,
porque nosotros no tenemos ni liras



ni francos suizos, y al Sefor le es
igual una moneda que otra» (61).

En julio de 1947, el Fundador se
traslado, con algunos de sus hijos, a
la porteria de la finca, que denomino
«Villa Tevere». Alli vivian en
condiciones muy precarias, de
extremada pobreza; sobrevivian a
base de pasar hambre, dormian
sobre el suelo, sufrian bajo el calory,
aun mas, bajo el frio por las noches;
y esta situacion duro hasta 1949,
pues los antiguos inquilinos no
acababan de abandonar la casa...

Sin tener en cuenta todo esto, el 29
de junio de 1948, fiesta de los
Apostoles Pedro y Pablo, comenzo la
labor del Colegio Romano de la Santa
Cruz. En aquellas modestas
habitaciones se instalaron los
alumnos del primer curso, para
recibir una formacion intelectual y
espiritual. Desde entonces, en los casi
cuarenta anos transcurridos, miles



de personas han estudiado Filosofia
y Teologia en el Colegio Romano de la
Santa Cruz y muchos de ellos sirven
a la Iglesia en el Opus Dei como
sacerdotes en la actualidad. Suelen
ser jovenes profesionales en su
mayoria, que provienen de todos los
paises donde trabaja el Opus Deiy
que han ejercido su profesion
durante algun tiempo. Todo un
cuarto de siglo durd la situacion
provisional de los locales de Villa
Tevere, hasta que en 1974 los
primeros estudiantes pudieron
trasladarse a Cavabianca, un
conjunto de edificios, de caracter
universitario, situado en la Via
Flaminia. Este nuevo centro comenzo
a construirse en 1971, y en 1975
todavia no habian concluido las
obras, aunque habian empezado ya
las actividades. Monsefior Escriva de
Balaguer -que habia denominado, en
broma, a este ambicioso proyecto
una de sus «ultimas locuras»- no



pudo contemplar en vida la
terminacion de Cavabianca.

Las obras de Villa Tevere duraron
mas de diez afios. Como ya hemos
dicho, el dinero y los medios
materiales eran practicamente nulos.
Sin embargo, formaba parte de la
«logica divina» el que se erigiera en
Roma este centro, vital para el Opus
Deij; la gran aventura consistia en
«transformar» y «materializar» esa
«logica» para que Villa Tevere llegara
a ser una realidad que habria de
tener una funcion muy especifica
para la Obra.El Fundador seguia
incansablemente el desarrollo de las
obras, y revisaba los planos
arquitectonicos hasta el ultimo
detalle. Todo lo preveia, coordinaba,
dirigia y revisaba personalmente. Se
preocupaba con esmero especial,
como es logico, de todo lo relativo a
los oratorios. Era raro el dia en el que
no daba varios paseos por las obras.



La falta de dinero fue una fiel
comparfiera de aquellos afios. Cada
sdbado surgia de nuevo el problema
acuciante: habia que pagar los
jornales de los obreros. No resulta
facil imaginarse hoy las terribles
preocupaciones que pesaban sobre
don Alvaro del Portillo, que era el
que se encargaba de las cuestiones
econdmicas: cada semana tenia que
suceder, como decia, un pequerio
«milagro». Por eso, cuando el 9 de
enero de 1960 el Padre bendijo y
coloco, en una pequerfia ceremonia,
la ultima piedra, pudo decir, con
justicia, que los muros de la casa
«parecen de piedra y son de

amor» (62).

En una zona separada del complejo
de «Villa Tevere» se encontraba
«Villa Sacchetti», dedicada a la
Seccion de mujeres; albergaba
también el Colegio Romano de Santa
Maria, que habia sido erigido el 12 de
diciembre de 1953. El numero de las



que cursaban estudios alli creci6 con
tal rapidez que, ya en 1959, el espacio
con el que se contaba resultaba
insuficiente. Por eso, en julio de ese
mismo afio, cuando Villa Tevere
estaba a punto de ser terminada, el
Fundador, siguiendo la «logica
divina», tuvo que emprender una
nueva «aventura». La Santa Sede
habia puesto a disposicion de las
mujeres de la Obra un terreno en
Castelgandolfo, muy cerca de la
residencia estival del Papa. Alli, en
«Villa delle Rose», comenzaron
enseguida las obra (63) , que
durarian varios afios. Y cuando, por
fin, se terminaron, en febrero de
1963, comenzaron los proyectos para
edificar «Cavabianca». Sin exagerar,
se puede decir que el Fundador del
Opus Dei vivié en Roma casi treinta
afios entre andamios.

Con su traslado a Roma y con la
ereccion del centro de direccion y de
los centros de formacion para la



Obra se ponia de manifiesto, también
externamente, que la Obra era
romana, lo que para él era sinénimo
de universal. Las consagraciones (a
la Sagrada Familia, al Sagrado
Corazon de Jesus y al Inmaculado
Corazon de Maria) confirmaban ante
todo el mundo y ante la Iglesia
universal, de manera visible, su
caracter mariano.Romano y
mariano: asi habia venido el Opus
Dei al mundo; ahora estos dos
factores se hacian visibles para
todos; en el futuro podrian
aplicarsele las palabras del
Evangelio: «No puede esconderse
una ciudad puesta sobre la cima de
un monte» (Mt 5,14). Tal vez por eso
arreciaron por entonces los ataques
al Opus Dei...

Al final de los afios cuarenta, en
Espafia, los ataques tendian sobre
todo a intranquilizar a los padresy a
las familias de los miembros, aunque
«intranquilizar» es un vocablo muy



suave: se trataba de que padresy
madres, tios y abuelos, se
convenciesen de que los jovenes del
Opus Dei habian emprendido un mal
camino y sufririan las consecuencias,
con gran dafo de su alma. Es facil
suponer cuanto dolor, preocupacion
y angustia causarian tales
desinformaciones, que se repitieron
en Italia en los afios cincuenta. E1
Padre estaba convencido de que,
contra ellas, no existia otra
proteccion y defensa eficaz que el
encomendar la proteccion y la
defensa a Dios mismo. Por eso, el 14
de mayo de 1951, el Fundador
consagro, en el oratorio de la Sagrada
Familia en Villa Tevere, las familias
de sus hijos a la Sagrada Familia de
Nazaret.

Estaba claro que la aprobacion de la
Obra no habia disipado todas las
incomprensiones y animosidades. Y
precisamente a comienzos de los
afos cincuenta debio de haber (es lo



que supongo basandome en diversos
testimonios) intrigas muy graves y
serias por parte de personas
influyentes que querian transformar
el Opus Dei, separando la Seccion de
mujeres, 0 quiza incluso liquidando
la Obra entera y dejando fuera a
Monsefior Escriva de Balaguer; al
parecer, estuvieron muy cerca de
conseguir su proposito (64).

Diez afios después, recordando aquel
episodio, el Fundador escribia: «Se
me negaba el didlogo, no se me
concedia la posibilidad de explicar,
de aclarar las cosas. Fue mucha mi
amargura... Aun después de obtenida
la aprobacion, no cesaron las
calumnias. No sabiendo a quién
dirigirme aqui, en la tierra, me dirigi,
como siempre, al cielo» (65). E1 14 de
agosto de 1951 Monsefior Escriva de
Balaguer parti6 hacia la pequefia
ciudad italiana de Loreto (66), en la
provincia de Ancona, donde, segun la
tradicion, se encuentra la casa de la



Sagrada Familia de Nazaret,
alrededor de la cual se ha construido
una grandiosa basilica de estilo
renacentista. Celebro al dia siguiente
alli la Santa Misa, poniendo el Opus
Dei bajo la proteccion de la Virgen.
Era la fiesta de la Asuncion.

Siguio, finalmente, la Consagracion
de la Obra al Corazon Sacratisimo de
Jesus, que el Fundador hizo el 26 de
octubre de 1952, fiesta de Cristo Rey,
en el oratorio del Sagrado Corazon
en Villa Tevere. Desde entonces, estas
tres consagraciones se renuevan
cada ano en los Centros del Opus Dei
de todo el mundo.

Los peligros para la existencia del
Opus Dei pasaron. Sélo dentro de
algun tiempo, cuando haya avanzado
suficientemente el proceso de
sedimentacion historica y se abran
los archivos, sabremos mas
concretamente de qué tipo fueron los
peligros y como se pudieron superar.



La Obra salio fortalecida de esta
época de persecuciones; comenzo a
trabajar en 1951 en Venezuela y
Colombia; en 1952, en Alemania; en
1953, en Peru y Guatemala; en 1954,
en Ecuador; en 1956, en Uruguay y
Suiza; en 1957, en Brasil, Austria y
Canada; en 1958, en El Salvador,
Kenia y Japon; en 1959, en Costa Rica;
en 1960, en Holanda; en 1962, en
Paraguay; en 1963, en Australia; en
1964, en Filipinas; en 1965, en
Nigeria y Bélgica; en 1969, en Puerto
Rico. Y, desde entonces, la lista se
sigue alargando casi de afio en afio.

¢Como era la partida hacia un pais
lejano? ¢Qué consejos daba el Padre
a sus hijos al enviarlos a cualquier
rincon del mundo?... Un ejemplo,
entre muchos, lo tenemos en las
notas que tomo por escrito una de las
mujeres de la Obra que, en 1952,
partio de Roma para Irlanda. «No
vamos a enquistarnos -le habia dicho
el Padre- en un pais. Vamos a



fundirnos. Si no, no va: porque lo
nuestro no es hacer nacionalismo, es
servir a Jesucristo y a su Iglesia
santa» (67). Parte de ello seria el
adaptarse a las costumbres del pais
en la comida, la bebida y el vestido y
el no hacer propaganda del propio
pais. Monsefor Escriva de Balaguer,
al dia siguiente, le escribi6é unos
cuantos puntos, como un guion.
Fueron veintinueve frases que se
referian a los mas diversos temas,
desde el cuidado material de los
Centros de varones hasta detalles de
la labor apostdlica. Finalmente, el
Fundador le tomo el bloc de notas
que tenia entre manos y escribio: «En
Dublin, en Roma, en Madrid como en
medio de Africa: jalmas!» (68). El
punto numero 19 decia: «Finalmente,
no hemos de olvidar que, poniendo
todos los medios humanos que estén
a nuestro alcance, hemos de poner
siempre los medios sobrenaturales:
la Confidencia, la Confesion con
nuestros sacerdotes (siempre con



completa libertad, para confesar con
cualquier sacerdote que tenga
licencias), estudio del Catecismo». Y
también de propia mano escribia:
«Comer (jhay que comer!: es una
humillacidn (69), pero, si no coméis,
perdéis la chaveta y no podéis servir
al Sefnor); dormir, al menos siete
horas, mejor ocho; nunca mas de
ocho, si no manda otra cosa el
medico» (70). Y, finalmente, el Padre
dibujo un pato en el bloc, con el pico
bien abierto: «Esta eres tu... jpatas a
nadar!» (71). Y afiadio: «Cuando te
pido una cosa, hija, no me digas que
es imposible, porque ya lo sé. Pero,
desde que empecé la Obra, el Sefior
me ha pedido muchos imposibles... |y
han ido saliendo! Por eso me gusta
que sedis como las patas para
echaros al agua: sin vacilaciones, sin
miedos. Si Dios pide una cosa, hay
que hacerla; hay que echarse
adelante con valentia. ;Veis ahora
por queé les tengo simpatia aesos
animales ?» (72).



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/viii-romano-y-
mariano/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/viii-romano-y-mariano/
https://opusdei.org/es-es/article/viii-romano-y-mariano/
https://opusdei.org/es-es/article/viii-romano-y-mariano/

	VIII. ROMANO Y MARIANO.

