opusdei.org

VII. LA PESCA
MILAGROSA

Biografia del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

02/01/2012

«Somos para la masa»

Mi viaje -demasiado corto- siguiendo
las huellas de Monsefior Escriva de
Balaguer en Espafia habia
comenzado en Madrid, en la calle
Diego de Leon, 14, sede de la Vicaria
regional del Opus Dei. Y alli terminé
también.



El edificio no causa en absoluto la
impresion de un museo, sino que
estd lleno de vida, como corresponde
al centro de direccién de una familia
de varios miles de personas. Senti
especialmente el genius loci, la
presencia palpable del Fundador. Alli
vivio desde 1940 hasta 1946, afno en
el que se traslado a Roma. En esta
casa solia residir cuando regresaba a
Madrid. En esta casa le encontré en
los recuerdos de mis interlocutores,
en la impronta que habian recibido
de él, y a cada paso, en las
habitaciones, en los muebles, en los
recuerdos; y especialmente en el
oratorio, en su modesto cuarto de
trabajo y dormitorio y, también, de
forma emocionante, en la cripta
donde descansan sus padres.

Alli se conservan también una
reproduccion y algunos objetos
pertenecientes a un vaporcito
bastante pobretdn, el «J. J. Sister», un
barco correo que, en 1946, recién



terminada la guerra, era la unica
comunicacion maritima regular
entre Espafia e Italia: una vez por
semana hacia la travesia entre
Barcelona y Génova. Este vaporcito
fue el que sirvio al Fundador para su
primer viaje a Roma, que, ademas (si
se exceptua algun viaje a Andorra,
las treinta horas en Francia durante
la fuga y los viajes a Portugal), fue su
primera salida al extranjero. Fue un
viaje realmente fundacional y de
gran importancia para el Opus Deiy
para la Iglesia. La Obra, que cumplia
dieciocho afios, iba a adquirir la
«mayoria de edad» para ponerse al
servicio de la Iglesia universal. Don
Josemaria partia asi no solo de
Madrid a Roma, sino también de
Esparfia al mundo.

Lo hizo en barco, atravesando la
mar: y ante aquellas reliquias del
vaporcito desguazado muchos afios
antes me di cuenta de que este hecho
encerraba un profundo simbolismo.



iCuanto amaba el Fundador aquellas
escenas del Evangelio en las que se
habla del mar y de barcas, de
pescadores y de redes! jCuantas
veces comparo el apostolado con un
«mar sin orillas»!... Duc in altum!:
ésta era una de las jaculatorias que
mas repetia. Evocaba aquellas
palabras que el Sefior habia dirigido
a Pedro: «Guia mar adentro y echad
vuestras redes para pescar» (Lc 5,4).
Y comentaba: «Pierde tu tranquilidad
y tu egoismo. Complicate la vida.
Métete en las aguas del mundo, en
nombre de Cristo» (1). El fue el
primero en cumplir esta exhortacion,
también en aquel viaje: lo hizo
porque no se permitia demoras,
porque Alvaro del Portillo, que ya
habia realizado gestiones en Roma, le
pidio que lo hiciera, porque su
presencia era necesaria para
conseguir que la Santa Sede
aprobara candnicamente la Obra; y
lo hizo a pesar de que desde 1944
padecia diabetes (una enfermedad



cuya terapia presentaba entonces
muchas mas incomodidades que
ahora), a pesar de que estaba muy
enfermo y de que hacia el viaje en
contra del parecer de los médicos. La
travesia en aquel vapor (un veterano
de cincuenta afios y 1.500 toneladas,
uno de esos barcos que los marinos
llaman un «viejo cascaron» y en
Alemania, mas graficamente aun, un
«vendedor de almas») duro mas de
veinte horas y tuvo lugar en medio
de una fuerte tormenta,
desacostumbrada para el verano:
una verdadera pesadilla.

El aspecto de Alvaro del Portillo, que
esperaba al Fundador en el muelle
de Génova, era otro desde hacia
algun tiempo; ahora llevaba
alzacuello y sombrero de teja. Hacla
dos afios, el 25 de junio de 1944,
habia sido ordenado sacerdote, junto
con otros dos miembros de la Obra,
por el Obispo de Madrid don
Leopoldo Eijo y Garay, en la capilla



del palacio episcopal. La ordenacion
se habia hecho necesaria porque el
Padre ya no podia atender
sacerdotalmente €l solo al numero
creciente de miembros del Opus Dei
y al aumento de la labor apostdlica; y
habia sido posible porque, por
tercera vez, Dios le habia concedido
una gracia fundacional: el 14 de
febrero de 1943, la «Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz» entraba
en la historia de la Obra y de la
Iglesia, mas o menos como un cable
que Dios lanzaba al Fundador para
que pudiera amarrar la barca del
Opus Dei a la roca de Pedro.

Todo ello era consecuencia natural
de un desarrollo sobrenatural, del
«milagro» que habia traido, al
terminar la guerra civil, un
verdadero alud de vocaciones.

En el otofio de 1939, y en un piso de
Madrid, la Obra habia reanudado
con normalidad su labor apostolica;



es decir, en la misma ciudad en que
habia quedado interrumpida en el
verano de 1936; pues bien, cuando
don Josemaria Escriva, casi siete
anos mas tarde, se traslado a Roma,
existian ya centros del Opus Dei en
Madrid y en Barcelona, en Bilbao,
Granada, Santiago de Compostela,
Zaragoza, Sevilla, Valencia y
Valladolid. En 1945 abria sus puertas
la primera casa de retiros y
convivencias: Molinoviejo, cerca de
Segovia. En 1946 se instalaba el
primer centro fuera de las fronteras
espafiolas, en la ciudad universitaria
de Coimbra, en Portugal (2).

Poco después de su regreso a Madrid,
al final de la guerra, el Padre habia
vuelto a ocupar la Rectoria del
Patronato de Santa Isabel. Asi como
existen enfermedades contagiosas,
también hay curaciones y estados de
salud contagiosos. Espafia seguia
sangrando de las mil heridas que le
habia producido la guerra fratricida;



grande era la pobrezay el
agotamiento después de la lucha,
pero habia esperanza, voluntad y
afan por sanar el pais. Muchos
espafioles tenian deseos de
reconciliacion y de renovacion
cristiana. Entre los jovenes de las
«dos Espafias» crecia el numero de
los que se daban cuenta de que el
destino (de cada uno, del pais, de la
humanidad) no depende, en ultimo
término, de los sistemas estatales, de
las ideologias y estructuras sociales,
sino de que todo esto se impregne del
espiritu, de Cristo. Las ultimas
consecuencias de cada situacion
dependen, en ultimo término, de que
siempre haya esos «diez justos» con
los que Abraham, regateando, habria
conseguido, de la bondad de Dios, la
salvacion de Sodoma (Gén 18, 23-33);
«justos» que, en la era del Nuevo
Testamento, tras la venida salvifica
de Cristo, se han de encontrar sobre
todo entre los cristianos.



Y precisamente cuando estallaba la
Segunda Guerra Mundial el Opus Dei
recomenzaba su labor en un pais que
habia sufrido el horroroso preludio
de la gran contienda, pero que ahora
no quedaria implicado en ella. Esta
Guerra, que habria de durar cinco
afos y ocho meses, cambiaria la faz
de Europa y del mundo, en una
transformacion que es cada vez mas
patente, que ha causado verdaderas
montafias de papel y dé debates, y
cuyas consecuencias (y las
consecuencias de las consecuencias)
experimentamos todos.

Un proceso callado y nada
espectacular, casi oculto: la
«metanoia», la conversion en los
corazones de algunos cientos de
hombres y su caminar con Cristo por
el mundo («mundo», esa suma de los
asuntos de la tierra que se ha
encomendado a los hombres), es una
revolucion que no llama la atencion:
pero puede producir



transformaciones mas profundas que
una guerra; tiene mayor alcance y
puede dar incluso una nueva
direccion a la historia de la
humanidad. Es ésta una idea que
quiza nos resulte desacostumbrada e
incluso chocante. Pero es cierta: los
bautizados, que han elegido la
identificacion con Jesucristo porque
han sentido, entendido y aceptado
una vocacioén, una llamada,
compensan todas las cabezas
atomicas en los arsenales de las
grandes potencias.

En los afios posteriores a la Guerra
de Espafia, Monsefior Escriva dirigio
espiritualmente a cientos de
personas: hombres y mujeres,
solteros y casados, profesores 'y
estudiantes, académicos y artesanos.
Y muchos de ellos pidieron la
admision en la Obra. Como una
gracia fundacional especial, don
Josemaria poseia la capacidad de
descubrir hasta la menor chispa del



amor de Dios en un alma, por muy
escondida que estuviera bajo la
ceniza. Y casi siempre conseguia que
volviera a arder en llama viva.

Normalmente una vocacion al Opus
Dei, hasta pedir la admision, se va
desarrollando en el alma muy
despacio, a veces durante afnos; pero
en aquel entonces este proceso
interior a menudo se acortaba, como
con una «camara rapida»
sobrenatural, y se daba en pocas
semanas, y en algunos casos incluso
en pocos dias u horas. Aun cuando
éstos fueron casos extremos (pero
que sucedian con cierta frecuencia),
la cosecha apostolica en la Espafia de
los afios cuarenta iba madurando
con gran rapidez y en plenitud poco
comun.

Mons. Escriva de Balaguer transmitio
constantemente, incansable, el
mensaje de la Obra, pero nunca
intento que llegaran vocaciones por



otros medios que por la oracion, el
sacrificio y la atencion llena de
carifo. Poseia un carisma que sin
duda necesitaba para cumplir la
enorme tarea que le habia sido
encomendada; un carisma que
consistia en reconocer
inmediatamente en las personas su
«disposicion» para una entrega de
acuerdo con el espiritu del Opus Dei.
Se daba cuenta enseguida si una
persona estaba llamada para este o
para otro camino, si podria «ir
rapido» o necesitaria tiempo. Algo
que, sin embargo, no modificaba en
absoluto la amistad y estima que
sentia hacia cada uno. Dios llama a
quien quiere. Nadie puede hacer mas
que esto: ir delante de quien Elllama,
tocando la campanilla. Y Monseifior
Escriva tocaba una campana
perfectamente perceptible, que hizo
que muchos dormilones se
levantaran de la cama, abrieran la
ventana y asomaran la cabeza para
poder ver ya, de lejos, al pregonero



divino... También se pueden
entender en este sentido las palabras
del Fundador: «<Somos gente de la
calle. En medio del mundo, iguales
entre nuestros iguales, entre todo
tipo de personas, con los brazos
abiertos a todas las almas, siendo luz
y sal, sin ningun distintivo externo,
que no tenemos por qué llevar: solo
hay una diferencia, que es interior,
del alma: la vocacidn, que el Sefior
nos ha dado» (3). Para contagiar a los
demads -y no sdlo para eso, sino
también para «contagiarse» a si
mismo- hay que salir de las cuatro
paredes que, a menudo, le aprisionan
a uno.

El «apostolado del viaje», del
«despliegue»: ya el sentido comun lo
dictaba como lo mds natural... y la
experiencia de dos mil afios de labor
misionera de la Iglesia lo confirmaba
como lo mas adecuado y aconsejable.
Don Josemaria, incansable, viajo a
todas las grandes ciudades, y a



algunas menos grandes de Espafia.
Esos viajes no suponian
precisamente una diversion: habia
que prescindir de cualquier
comodidad, de conceptos como
«descanso», «tiempo libre», «fin de
semana» y otros que han pasado a
ser los idolos de la sociedad
occidental y casi su unico, su ultimo
consenso. Tras una semana de
noventa horas, que era lo «<normal»,
el Fundador viajaba en tren, casi
siempre en la tarde del sdbado y
haciendo noche en el viaje, a la
ciudad en cuestion; el domingo por la
noche utilizaba el mismo medio de
transporte para regresar a Madrid,
donde proseguia el trabajo con toda
normalidad el lunes por la mafiana.
Y no hay que pensar en los trenes de
lujo que conocemos hoy, sino en
viejos vagones con duros bancos de
madera, avanzando
parsimoniosamente, a sacudidas,
entre vahos de vapor. Y Espafia es
grande: como dos veces la Republica



Federal de Alemania. Diez o doce
horas de viaje no eran nada
extraordinario. Y cuando, de
manana, llegaba a la ciudad, no le
esperaba un centro del Opus Dei: las
meditaciones tenia que darlas en la
habitacion de algun hotel (y de un
«hotel» tampoco se podia esperar
gran cosa en aquella época), y las
conversaciones con las personas que
iba a ver tenia que tenerlas en el
banco de un parque, en un rincon de
un pequeiio café o paseando.

Nada ha cambiado respecto a este
modo apostdlico. En todos los paises
a los que ha llegado la Obra y en
todos a los que llegara, la labor
empieza siempre asi: con confianza
en Dios, con laboriosidad y buen
humor; y nunca falta el compafiero
mas fiel: la pobreza. Es importante
comprender que se trata de una
pobreza en sentido literal: comidas
muy sencillas (a veces s6lo una
comida fuerte al dia), vida en



condiciones muy modestas, viajes en
los medios de transporte mas
baratos... Aun asi, muchas veces
hubo problemas para pagar los
billetes de aquellos «viajes de
apostolado». Una vez -contaba Mons.
Escriva de Balaguer-, en plena
guerra, se encontro sin dinero
suficiente para el viaje de regreso de
Cordoba a Burgos; entonces vacio sus
bolsillos, puso todo el dinero que
tenia en la taquilla y pidio un billete
en direccion a Burgos, hasta donde
llegara con aquel dinero... Supongo
que el empleado le miraria algo
perplejo, pero el Padre consiguid
llegar hasta cerca de Salamanca, a
unos doscientos cincuenta
kilometros de la meta de su viaje (4).

«No basta querer ser pobre -dice el
Fundador-. Hay que aprender a ser
pobre» (5). Y él mismo domino a la
perfeccion el arte de la pobreza:
cuando estaba solo, comia muy poco
y con gran rapidez, pero si tenia un



huésped se desvivia por tratarle bien,
aunque se gastara la ultima peseta y
tuviera luego que ayunar; recorrio
muchisimos kilometros a pie por las
calles de Madrid, pero cuando
invitaba a comer a un sacerdote que
se encontraba muy solo y algo
desanimado hacia que se le recogiera
y llevara luego a su casa en taxi;
jcuantas noches, cuando en Roma se
estaban haciendo obras en la sede
central del Opus Dej, en Villa Tevere,
durmio en el suelo! jCuantos afios
palo sin colcha para su cama! Su
dormitorio era tan sobrio, que en él
querria vivir poca gente de nuestro
pais; y, sin embargo, los que le
visitaban se admiraban del buen
gusto de las salas de visita y de la
belleza de los oratorios.

No hay un solo centro del Opus Dei
de entre los cientos que existen que
se haya instalado con holgura, o al
menos con los medios necesarios;
siempre y en todo lugar se han dado



los signos precisos para reconocer,
sin posibilidad de error, que se trata
de una cosa de Dios; el trabajo
profesional es la primera fuente de
ingresos y, como nunca basta, se
procura reunir dinero o -digdmoslo
claramente- pedir limosna, se buscan
contactos, se piden citas, se hace
antesala, se camina bajo el viento, el
frio y la lluvia o bajo el sofoco del
calor; se advierte que el otro solo
quiere deshacerse cortésmente de
uno, se experimenta lo que supone
que le echen a uno, que no le den
nada o que le despachen con un
pequeiio donativo para que deje de
«dar la lata»... Siempre y en todo
lugar se ha repetido esta historia, y
también la historia contraria: ayuda,
generosidad y comprension por
parte de muchas personas de
caracter y condicion muy diversos.
Si: siempre y en todo lugar se ha
dado este fendmeno contrario,
porque Dios no se deja ganar en
generosidad y a las pequerias



renuncias por amor responde con la
abundancia de su gracia.

Es caracteristico del Opus Dei el que
dos cosas vayan siempre muy
unidas: los esfuerzos de cada uno por
conducir a otros a la entrega total a
Cristo en medio del mundo (es decir,
el preparar a las personas para
responder a su vocacion) y la propia
formacion religiosa y espiritual que
capacita para ello. Si se quiere
invitar a alguien a buscar la santidad
y la imitacion de Cristo en la vida
cotidiana, y si se quiere que la
invitacion surta efecto, es necesario
querer crecer personalmente en esa
santidad. Con el desarrollo de la
Obra, esta doble actividad, el
apostolado en el mundo y la mejora
de la propia vida interior y del
espiritu de familia (que en realidad
constituye una unidad), se fue
distribuyendo sobre mas espaldas.
Pero al principio el peso recaia
exclusiva o casi exclusivamente



sobre el Fundador. Viajaba por toda
Espafia, de norte a sur y de este a
oeste, para ir extendiendo el Opus
Dei. Preparaba la fundacion de cada
centro, en cada ciudad, con su labor
de catequesis, sus conversaciones
con el Obispo diocesano, sus
contactos con los organismos
oficiales. Y a la vez se dedicaba,
incansable, a la formacion de los que
ya pertenecian a la Obra: se trataba -
les decia- de ganar la «batalla de la
formacion.

Las cartas que dirigia en aquellos
anos a los miembros de la Obra, las
Instrucciones que iba escribiendo
para encauzar aquella «batalla»,
dejan entrever algo del fuego que
ardia en su alma. «Espera el Sefior de
vosotros y de mi -escribia en 1940-
que, gozosamente agradecidos por la
vocacion que su infinita bondad ha
puesto en nuestra alma, formemos
un gran ejército de sembradores de
paz y de alegria en los caminos de los



hombres, de manera que pronto sean
innumerables las almas que puedan
repetir con nosotros: cantad al Sefior
un cantico nuevo; sea toda la tierra
un cantico de alabanza a Dios» (6). Y
haciendo alusion a la parabola del
convite mesianico, en la que el Sefior
ordena: «Sal a los caminos y a los
cercados, y obliga a entrar (compelle
intrare), para que se llene mi

casa» (Lc 14, 23), se lee en una carta
del afio 1942: «El compelle intrare,
que habéis de vivir en el
proselitismo, no es como un empujon
material, sino la abundancia de luz,
de doctrina; el estimulo espiritual de
vuestra oracion y de vuestro trabajo,
que es testimonio auténtico de la
doctrina; el camulo de sacrificios,
que sabéis ofrecer; la sonrisa, que os
viene a la boca, porque sois hijos de
Dios: filiacion que os llena de una
serena felicidad... que los demads ven
y envidian... Afiadid, a todo esto,
vuestro garbo y vuestra simpatia



humana, y tendremos el contenido
del compelle intrare (7).

Y un afio mas tarde: «Hijas e hijos
queridisimos, daos cuenta de tantas
cosas como el Sefior, la Iglesia, la
humanidad entera esperan del Opus
Dei, que es todavia casi como una
semilla escondida en el surco;
percataos de toda la grandeza de
vuestra vocacion y amadla cada dia
mas, decididos a ser el instrumento
que el Sefior necesita, con
optimismo, con alegria, con sentido
sobrenatural. Adelante, hijos mios,
que Jesus y la Iglesia esperan mucho
de vosotros; pero que se os meta bien
en la cabeza y en el corazon que no
haremos nada si no somos

santos» (8). Y otro afio después: «Si
pedimos en nombre de Jesucristo, el
Padre nos lo concedera, estad
seguros. La oracion ha sido siempre
el secreto -el arma poderosa- del
Opus Dei: la oracion es el
fundamento de nuestra paz y de



nuestra eficacia apostdlica...; por eso
os insisto en que tengais fe en que el
Sefior nos concedera lo que
pedimos» (9). Una carta
especialmente conmovedora es la de
mayo de 1945, fechada dos dias antes
de que se terminara la guerra en
Europa: «<Somos para la masa, hijos
mios, para la multitud. No hay alma
a la que no queramos amar y ayudar,
haciéndonos todo para todos:
omnibus omnia factus sum (I Cor IX,
22) (11).

No me deja de interesar ninguna
criatura, hijas e hijos mios: deseo
llevarlas todas a Dios. {Me duelen las
almas! A veces no entiendo como me
aguantan el corazon y la cabeza. Este
es el espiritu nuestro: sentir el
lamento de tantos corazones aridos,
que parecen decirnos hominem non
babeo (Inann 'V, 7), no tengo quien
me dé una mano y me acerque a la
luz y al calor de Cristo... Somos
nosotros otros Cristos, llamados a



corredimirli, y tampoco se puede
seccionar nuestra vida de hijos de
Dios en su Obra, separandola de
nuestro celo apostolico» (12).

En numerosisimas ocasiones, de
palabra y por escrito, el Fundador
dio salida a esta fuerza motriz de
todo su vivir y quehacer, una fuerza
que se identifica con el sentido que
tiene la vida en el Opus Dei. «Porque
no tiene vocacion para el Opus Dei -
deciaaquel que no tiene sed
universal de almas. Tu y yo, hijos de
Dios..., cuando vemos a la gente,
tenemos que pensar en las almas: he
aqui un alma -hemos de decirnos-
que hay que ayudar; un alma que
hay que comprender; un alma con la
que hay qué convivir; un alma que
hay que salvar» (13).

Pero esta exigencia paulina del amor
universal como fundamento del
apostolado universal no excluye, ni
mucho menos, la prudencia e incluso



el deber de tener en cuenta ciertas
circunstancias. Ya en una instruccion
del afio 1934 habia presentado algo
asi como un catalogo negativo de la
vocacion a la Obra: «No caben: los
egoistas, ni los cobardes, ni los
indiscretos, ni los pesimistas, ni los
tibios, ni los tontos, ni los vagos, ni
los timidos, ni los frivolos. Caben: los
enfermos, predilectos de Dios, y
todos los que tengan el corazon
grande, aunque hayan sido mayores
sus flaquezas» (14). Y ¢(qué pasa con
los intelectuales, con los sabios?
«Bienvenidos sean los sabios a la
Obra, pero nos conformamos con
que la mayoria -todos los demas-
sean doctos en su profesion o en su
oficio» (15). Esta cercania a la vida,
este sentido de la realidad es casi
«refrescante»: espiritus grandes,
personalidades importantes, los
«fuera de serie»... si, bien, muy
bien..., pero lo que el Opus Dei
necesita y lo que Dios quiere que
haya en él son <hombres y mujeres...



cultos, santos, discretos, obedientes y
enérgicos, que son quienes sacaran
adelante la Obra, como premio de su
humildad» (16). Y en una lista que
casi suena pintoresca va
enumerando lo que -como dice-
«interesa a Dios nuestro Sefior»; le
interesa que haya muchas
vocaciones entre las personas que,
por su profesion, estan ya
continuamente rodeadas de otras
personas y que, enseguida, pueden
ser «multiplicadores»: maestros
artesanos, funcionarios,
representantes, peluqueros,
farmacéuticos, comadronas, carteros,
camareros, vendedores de
periodicos... (17). O sea: nada de
elitismos; el Fundador buscaba
hombres que estuvieran dispuestos a
servir como fermento de Cristo en el
pan divino que es la humanidad, no
hombres que se empefiaran por
todos los medios en ser pasa o
almendra en un buen bollo. Por eso,
su mirada se dirigia con



perseverancia hacia aquellos que,
desde un punto de vista socioldgico,
eran ya algo asi como el fermento en
la masa de la sociedad y que tan solo
tenian que recibir el refrendo
sobrenatural de su posicion natural.

Con juventud y entusiasmo por
Cristo

La Seccion de mujeres del Opus Dei
sufrio mucho durante la guerra.
Mientras que en 1939 el Fundador
pudo recomenzar la labor con los
varones con un «equipo base»
robustecido por los peligros y las
aflicciones que habian superado
conjuntamente, en el caso de las
mujeres habia que volver a empezar
practicamente desde cero. Las causas
son obvias: en las condiciones de
guerra que reinaban en las dos
partes de Espaiia el Padre no habia
podido mantener contacto personal
con ellas. Por eso se rompieron los
lazos; durante una temporada



incluso circul6 el rumor de que el
Fundador habia muerto. Algunas de
las mujeres, a las que ya no podia
dirigir personalmente ni transmitir
con mayor profundidad el espiritu
del Opus Dei (un espiritu que hasta
1936 sdlo habia empezado a
germinar en ellas, pero sin que
pudiera echar raices profundas), se
fueron por otros camino y tomaron,
en parte, formas de vida propias de
las religiosas.

Nada mas natural para este «segundo
comienzo» (que se incoo ya en
Burgos, durante la guerra) que
dirigirse especialmente a los
parientes de sus hijos y de cuantos
participaban en las labores del Opus
Dei. Era l6gico, puesto que el Opus
Dei no se extiende por medio de
campaifas y acciones de propaganda,
sino mediante una siembra y
germinacion de persona a persona,
por «contagio», de amigo a amigo o
dentro de una familia. Es natural,



pues, que las familias de los
miembros y de los amigos de la Obra
constituyeran el primer vivero de
vocaciones para la Seccion de
mujeres. Como antes de la guerra,
también ahora iban a confesarse con
don Josemaria en alguna iglesia de
Madrid; las meditaciones las daba en
la casa de la calle Jenner, donde, con
su madre y sus hermanos, ocupaba
una vivienda separada de la
Residencia de estudiantes. En 1940 se
efectud el traslado a Diego de Leon;
la Seccion de mujeres encontro
también alli un «hueco» separado del
resto de la casa, y don Josemaria se
pudo ocupar de la formaciéon
espiritual, de la direccion y de la
atencion sacerdotal de las primeras.
La labor apostolica pronto empezo a
crecer visible y continuadamente, de
tal forma que ya en 1942 pudo
abrirse el primer centro solo para
ellas.



En el capitulo anterior hemos
hablado de algunos documentos de
gran valor historico que escribieron
los primeros miembros varones del
Opus Dei. Afortunadamente
contamos también con documentos
escritos por las primeras mujeres.
Los recuerdos sobre el Fundador que
Encarnacion Ortega puso por escrito
en 1978 con destino a la Causa de
Beatificacion abarcan mas o menos
el decenio comprendido entre 1942 y
1952. Estan redactados con un estilo
muy grafico y se refieren a una época
de gran relevancia historica para la
Obra: afos de duras contradicciones
para Monsefior Escriva de Balaguer,
pero afnos, también, en los que se
produjo la fundacion de la «Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz», el
traslado a Roma, la aprobacion de la
Obra por parte de la Iglesia y el
comienzo de la expansion del Opus
Dei por todo el mundo. El valor
especial del informe de Encarnacion
Ortega consiste en que no solo



describe el desarrollo de la Seccion
de mujeres en esos diez afios
decisivos, sino que capta también
perfectamente la personalidad del
Fundador, vista con ojos de mujer
(18).

Encarnacion Ortega trabajo en
diferentes centros en Espafia, en los
organismos de direccion de aquella
region y también, durante afios, en la
«Asesoria Central», el 6rgano de
direccion de las tareas apostolicas de
las mujeres del Opus Dei a nivel
universal, con sede en Roma. Aqui, y
también antes. y después en Espafia,
estuvo muchas veces con el
Fundador; hoy vive en Espafia y
puede suministrar informacion de
primera mano sobre tres decenios
del desarrollo de la Obra y de la vida
de Mons. Escriva de Balaguer.

Cuando, el Domingo de Ramos de
1941, conocid al Fundador del Opus
Dei en Valencia, Encarnacion tenia



quince afios: don Josemaria estaba
en la ciudad del Turia dando un
curso de retiro para las jovenes de
Accion Catdlica, en la casa de
ejercicios de las Operarias
Doctrineras. Participaba por pura
curiosidad, como dice ella misma. Un
hermano suyo le habia hablado de
un sacerdote excepcional y habia
querido conocerlo..«Entramos en la
capilla. Poco después llego nuestro
Padre. Su recogimiento, lleno de
naturalidad, su genuflexion ante el
Sagrario y el modo de
desentrafiamos la oracion
preparatoria de la meditacion,
animandonos a ser conscientes de
que el Sefior estaba alli, y nos miraba
y nos escuchaba, me hicieron olvidar
inmediatamente mi deseo de
escuchar a un gran orador, y se
cambiaron por la necesidad de
escuchar a Dios y de ser generosa
con El» (19).



Tras la meditacion, Encarnita pudo
hablar brevemente con don
Josemaria. En pocas palabras, y como
de pasada («como en hipdtesis»,
dice), el Padre le fue explicando la
Obra, de la que ella hasta entonces
no sabia nada, pues su hermano le
habia hablado de don Josemaria,
pero no del Opus Dei: «Buscar la
santidad en el trabajo ordinario, sin
salirse de su sitio; estar en el mundo
sin ser del mundo; vivir vida
contemplativa sin ser religiosos,
convirtiendo -sin hacer cosas raras-
la calle en celda... Me hablo de la
filiacion divina como nota que
perfilaba la fisonomia de las
personas que trabajaban asi, y su
gran importancia; de inquietud
apostolica; de virtudes humanas:
sinceridad, laboriosidad,

valentia ...» (20). Quedo
profundamente inquieta, pues sentia
la llamada.....e internamente la
rechazaba, como suele ocurrir a
menudo. «Hice el proposito de no



volver nunca a encontrarme, frente a
frente, con el Padre. A pesar de esa
decision, no podia dormir ni casi
comer. Veia que Dios necesitaba
mujeres valientes para hacer su Obra
en la tierra; y, no sabia por qué, yo
me habia enterado a traveés de su
Fundador... Aquella idea la tenia viva
constantemente» (21).

En la ultima meditacion del curso de
retiro, don Josemaria hablo sobre la
Pasion del Sefior. El término
«hablar», en este caso, es
inadecuado; don Josemaria vivia la
Pasion de tal manera en su interior,
la hacia tan presente a los que le
escuchaban, que éstos iban
reviviendo en su alma los
padecimientos de Cristo. De ese
modo lograba vencer la indiferencia
y sacar del anonimato a cada uno. En
la meditacion habld, con mas
extension y por decirlo asi- mas
despiadadamente, de lo que luego
repetiria en el «Via Crucis»: «Amo



tanto a Cristo en la Cruz, que cada
crucifijo es como un reproche
carifioso de mi Dios: ... Yo sufriendo,
y ta ... cobarde. Yo amandote, y tu
olvidandome. Yo pidiéndote, y tu ...
negandome» (22). En aquellos
ejercicios en Alacuds, don Josemaria
afladio: «Sé valiente, al menos, y dile
que eso que te estd pidiendo jno te da
la gana!» (23). En los treinta minutos
de aquella meditacion sobre la
Pasion, Encarnita tomo una decision
definitiva sobre el futuro de su vida...
«Solo queria -escribe ella misma-
decir (al Padre) una cosa: que estaba
dispuesta a todo» (24).

A todo aquel que queria servir a
Dios, a la Iglesia y a los hombres en
la Obra, el Fundador no le ocultaba
lo que le esperaba y cualquiera podia
entenderlo, por muy joven que fuera:
tendria que llevar una vida dura, de
gran pobreza; deberia estar
totalmente disponible, dispuesto a
partir para paises lejanos..., para



Japon por ejemplo, aprendiendo
japonés, claro... «<Nada importaba ya
-recuerda Encarnita-: me habia
arrancado una decision plena que,
apoyada en la gracia de Dios, salvaria
las dificultades» (25).

Cuando algunos atacan al Opus Dei
suelen decir que se anima a personas
jovenes a tomar decisiones cuyas
consecuencias no pueden sospechar;
decisiones para las que no estarian ni
capacitadas ni autorizadas, sobre
todo si sus padres no las aceptan; por
lo tanto, esas decisiones podrian
causar dafios irreparables.

Ante este argumento parece
necesario aclarar algunas cosas. Si
nos fijamos en la historia de las
vocaciones cristianas a traveés de los
siglos (y vocacion es la llamada
divina a una entrega sin condiciones
a Cristo y a la Iglesia, con la
correspondiente aceptacion del que
es llamado), nos damos cuenta, en



primer lugar, de que el Espiritu
Santo, que es el que llama, no se
preocupa de la partida de
nacimiento, sino que escoge a las
almas que quiere llamar. No hay
regla fija sobre la edad minima para
que un alma pueda comprender lo
que Dios espera de €1, ni sobre
aquella en que es capaz de seguir su
voluntad: hay ancianos a los que no
se les abren «las puertas de la
comprension» y hay nifios a los que
se «les enciende una luz».

Hace algunos afios, el conocido
tedlogo Wilhelm Schamoni publicd
un pequeiio libro, titulado «Jévenes y
santos», en el que presentaba treinta
y dos retratos y breves biografias de
santos jovenes y de jovenes de vida
santa. El libro habla de algunos
desconocidos y de muchos santos
bien conocidos: San Luis Gonzaga,
Santa Teresita del Nifio Jesus, San
Juan Bosco, Santa Maria Goretti... Es
un libro que deberian conocer todos



los padres catdlicos, y especialmente
aquellos que no comprenden la
vocacion de sus hijos a un
determinado camino de santidad,
pues ello hace que, casi siempre a
causa de una preocupacion y un
carifio mal encauzados, les pongan
obstaculos y les planteen
dificultades. En el prologo del libro
se leen estas hermosas frases: «Los
nifios son como una flor que se esta
abriendo; los jovenes, como la flor ya
en toda su belleza. Estan llenos de
promesas. Y la santidad hace que
esas promesas se conviertan en
realidad» (26). Son palabras
decisivas. Porque es una gracia muy
especial el que los nifios o los jovenes
sean llamados por Dios para seguir a
Cristo, y que acepten la llamada. Una
gracia que debiera mover a los
padres a una profunda gratitud. ;Por
qué dudar de que asi como hay
jévenes que son «capaces» de llevar
una vida de pecado, de prostitucion,
de extorsion o de violencia, haya



otros que también sean «capaces» de
todo lo contrario, es decir, de amar a
Dios, de entregarse, de vivir la
pureza? No me cabe en la cabeza por
qué los jovenes, en la adolescencia, lo
quieran los padres o no, han de tener
derecho (por lo menos en Alemania)
a dejar de asistir a las clases de
Religion y no hayan de tener la
posibilidad de decidirse por servir a
Cristo y a su Iglesia. Esta época, la
adolescencia, no es un dato
arbitrario: la Iglesia sabe, por larga
experiencia, que, por lo general, un
cristiano adolescente es capaz de
reconocer el modo y la esencia de
una vocacion divina y de seguirla
(27).

En muchas vidas de santos jovenes o
de santos que recibieron la llamada
divina cuando eran aun muy jovenes
encontramos como comun
denominador la lucha de los padres
contra esa vocacion, una lucha a
veces brutal e incluso insidiosa.



Parece, sobre todo (y tenemos
numerosos ejemplos desde Santo
Tomas de Aquino hasta nuestros
dias), que la decision de los jovenes
de aceptar el celibato «por el Reino
de los Cielos» (Mt 19,12) provoca en
algunos padres un serio rechazo y, en
ocasiones, incluso aversion e ira. Los
jovenes que toman esa decision
experimentan enseguida, y ademas
en el ambiente que les es mas
querido, que el seguimiento de Cristo
no es un paso comodo, sino que
incluye siempre el compartir Su
suerte. Qué oportunas son, por eso,
unas palabras de Monsefior Escriva,
quien, en cierta ocasion, decia: «Os
he de decir en primer término que
los afios no dan ni la sabiduria ni la
santidad. En cambio, el Espiritu
Santo pone en boca de los jovenes
estas palabras: super senes intellexi,
quia mandata tua quaesivi (Ps CXVII,
100); tengo mas sabiduria que los
viejos, mas santidad que los viejos,
porque he procurado seguir los



mandamientos del Sefior. No
esperéis a la vejez para ser' santos:
seria una gran equivocacion» (28).
En cuanto a los padres, manifestaba
con toda claridad cual es su deber:
deben sentir «una especial
veneracion y un profundo carifio
hacia la castidad perfecta que sabéis
que es superior al matrimonio, y por
eso os alegrais de verdad cuando
alguno de vuestros hijos, por la
gracia del Sefior, abraza ese otro
camino, que no es un sacrificio: es
una eleccion hecha por la bondad de
Dios, un motivo de santo orgullo, un
servir a todos gustosamente por
amor de Jesucristo» (29).

El Fundador de la Obra procuraba
que sus hijas, lo mismo que sus hijos,
vieran el futuro del Opus Dei como
una «realidad anticipada de lo que
seria»; era un «visionario» realista...
y ademas un visionario que
contagiaba. Segun cuenta Encarnita
Ortega, ya en noviembre del 1942



habia descrito con detalle los futuros
campos de accion de las mujeres del
Opus Dei en todo el mundo: Escuelas
agrarias para campesinas, centros de
formacion profesional, residencias
para universitarias, actividades en el
campo de la moda, bibliotecas
circulantes, librerias... Todo ello
como base y medio -como
instrumento- para lo mas
importante: el apostolado personal».
Realmente, hacia falta un gran
optimismo sobrenatural para no
dudar de que todos los planes 'y
proyectos del Padre, incluso los mas
atrevidos, se harian realidad; pues la
«realidad del momento» no dejaba
ver ni siquiera los perfiles de la
realidad futura. En 1940-41 las
mujeres del Opus Dei «eran» seis
jovenes. Tres no siguieron adelante.
Las otras tres fueron fieles y
perseveraron. A finales de 1942 eran
media docena. En 1975, cuando
fallecio el Fundador, habia mas de
doscientos centros culturales en todo



el mundo, sesenta y dos residencias
para universitarias, numerosos
Colegios mayores en diecisiete paises
y otras muchas actividades a cargo
de las mujeres del Opus Dei (30).

En el verano de 1942, las mujeres del
Opus Dei (0 sea aquella media
docena) se instalaron en su primer
centro propio: un pequenio chalet en
la calle Jorge Manrique, 19, sin
muebles. Lo mas necesario lo
trajeron ellas mismas, lo compraron
de segunda mano o lo regald alguna
persona generosa. La formacion
espiritual, la labor apostdlica, las
normas de vida propias de la Obra y
la «vida de familia» eran en todo
semejantes a las de los miembros
varones del Opus Dei. No hace falta,
me parece, explicarlo
exhaustivamente: con respecto a la
dignidad humana y a la filiacion
divina no habia, para Monserfior
Escriva de Balaguer, diferencia
alguna entre hombre y mujer. Esta



igualdad, querida por Dios, es la que
condiciona, soporta, une y da eficacia
a las diferencias propias de cada
sexo, queridas también por Dios. En
1967 el Fundador del Opus Dei
recordaba que, un cuarto de siglo
antes, su intento de que también las
mujeres de la Obra adquirieran el
grado académico de Doctor en
Teologia habia despertado
incomprension e incluso recelos (31).
No pretendia con ello (es superfluo
decirlo) que fueran una especie de
«sacerdotisas»: queria que mejorara
la preparacion de las mujeres en la
labor de la catequesis, en la
ensefianza de la doctrina de fe
dentro y fuera de los centros
docentes.

Las mujeres del Opus Dei asumieron
también una tarea especifica que
solo a ellas compete o, mejor dicho,
distingue: la «administracion». Este
término, que parece denominar algo
burocratico, designa, en la realidad



del Opus Dei, todo lo contrario: la
creacion de un ambiente de hogar en
los centros, la atencion material de
las casas, la colaboracién en el
bienestar humano de los que alli
residen o estan de visita..., es decir,
todo lo que suele hacer una buena
madre de familia. No es casualidad
que el Fundador llamara a la
«administracién» el «apostolado de
apostolados». En los primeros
tiempos de la Obra, como ya_
dijimos, fue el Padre, con algunos de
sus hijos, quien se ocup06 de las
labores domésticas. Luego, cuando
su madre y su hermana se instalaron
en casas proximas a diversos centros
o residencias, las dos fueron llevando
mas y mas estas tareas, con alegriay
como la cosa mas natural del mundo,
hasta ocuparse de toda la atencion de
la casa, incluyendo, por ejemplo, el
lavado de la ropa o el zurcido de los
calcetines. Dolores y Carmen Escriva
fueron la primera «administracion»
del Opus Dei. Cuando muri6 dofia



Dolores, en 1941, toda esta labor
recayo sobre Carmen. Con la
expansion de la Obray el
crecimiento del numero de centros,
se hizo necesaria una solucion
definitiva. Y si se tiene en cuenta que
el Opus Dei es una familia espiritual,
la solucion estaba clara: era natural
que fueran las hijas y hermanas las
que, en la familia, se ocuparan del
hogar. Se abria asi, para las hijas del
Fundador, un campo inmenso de
apostolado, de importancia vital para
el caracter familiar de la Obra; un
campo de santificacion en una labor
profesional cuya relevancia a
menudo se olvida, y un campo de
apostolado en el servicio del hogar
con la creacion de Escuelas de
formacion especializadas; un
apostolado, en suma, cuyas benéficas
consecuencias eran entonces casi
imprevisibles.

En el verano de 1943, cuando abri6
sus puertas el nuevo Colegio Mayor



Moncloa, el Padre, por primera vez,
encomendo la administracion a las
mujeres de la Obra. Encarnacion
Ortega narra muy expresivamente
los comienzos (32): eran tres mujeres
jovenes -no habian cumplido todavia
los veinte afios- y, por aquel
entonces, totalmente inexpertas en la
atencion de una casa. Ademas, se
trataba de una casa llena de
complicaciones; tenian que limpiar y
mantener en orden las habitaciones
de unos cien estudiantes, las salas de
estar, el oratorio, etc.; realizar las
compras, preparar el menu de las
comidas, cocinar, lavar, planchar y
coser; llevar las cuentas y afrontar
las dificultades econdémicas... Todo
ello, sin descuidar las normas de la
Obra: cada dia, la Santa Misa, la
oracion, la lectura espiritual, el rezo
del Rosario... jDios mio!..., las
pobrecillas iban de aqui para alla
como pajarillos que han perdido la
orientacion; les parecia que estaban
fracasando en toda la linea y veian



como la marea iba creciendo... Asi
estaban las cosas cuando, dos dias
antes de la Navidad, las visito el
Padre; y su inquietud se desbordo:
asino valia la pena seguir
trabajando, era imposible... Y le
contaron todo lo que les preocupaba.
Don Josemaria permanecia silencioso
y sereno, aunque apenado. Y, ademas
-le dijeron finalmente-, con todo
aquel trabajo no tenian tiempo para
rezar; intentaban hacerlo «entre
medias», pero sin necesidad, sin
darse cuenta de que hablaban con
Dios... Y, de repente, lo que en el
Fundador habia sido solo
preocupacion se transformé en
profundo dolor. ¢Es que su
predicacion sobre la unidad de vida,
la continua presencia de Dios en una
fusion constante de accion y
contemplacion, la alegria
permanente como consecuencia de la
filiacion divina -también y
especialmente en las contrariedades
habia sido inutil? ¢Es que sus hijas



en el Opus Dei no habian
comprendido lo que era la esencia
del Opus Dei? ¢Es que las mujeres del
Opus Dei, con su cohesion tan sutil,
apenas incoada y todavia no
fortalecida en las tormentas, iban a
volver a perderse y a desintegrarse?
Y prorrumpié a llorar, con un llanto
amargo. Las jovenes se quedaron
como de piedra. «Quiza -escribe
Encarnacion Ortega- fue el momento
del trato con nuestro Padre que
recuerdo con mayor viveza y
siempre con gran emocion: aquella
persona que habia visto con tanta
fortaleza en momentos de insidias y
calumnias; que parecia estar siempre
por encima de todas las dificultades,
sabiendo darles un tono positivo y
sobrenatural y tratando de no
agrandarlas, se derrumbo por
completo» (33). Pidi6 luego un papel
y apunto: «1) sin servicio; 2) con
obreros; 3) sin accesos; 4) sin
manteles; 5) sin despensas; 6) sin
personal; 7) sin experiencia; 8) sin



dividir el trabajo». Traz6 una rayay
escribid debajo: «1) con mucho amor
de Dios; 2) con toda la confianza en
Dios y en el Padre; 3) no pensar en
los desastres hasta mafiana durante
el retiro». Y don Josemaria pidio a
sus hijas que no comentaran entre si
lo que habia sucedido. Luego hizo
que le prometieran que habria una
buena cena aquella noche, que
estarian alegres y contentas. Al dia
siguiente el Fundador explico a
Encarnita por qué habia llorado: «...
porque no haciais oracion. Y para
una hija de Dios en el Opus Dei el
trabajo mas importante, ante el que
hay que posponer todo lo demas, es
éste: la oracion» (34).

Una de las deformaciones de la
imagen del hombre que en nuestros
dias se da con mas frecuencia, y con
terribles consecuencias, nace del
desprecio hacia la actitud de servicio:
la sospecha de que la exigencia y la
voluntad de servicio no son mas que



un maligno truco de los «poderosos»
y una humillacion para los
«oprimidos», que no se dan cuenta
de la trampa. Se piensa que servir es
el principal obstaculo para la
autorrealizacion, y son cada vez mas
los que rechazan o miran con
repugnancia el servicio a otras
personas. Los idealistas que trabajan
en los servicios sociales, en la
atencion de enfermos, en la ayuda al
desarrollo, no cuentan con el apoyo
del espiritu de los tiempos. Tienen
que superarlo muchas veces con
cierto heroismo interior; no ejercen
profesiones «prestigiosas». Ya es
malo que los hombres no quieran
servir, porque se les ha dicho que
servir es de «tontos» o algo
«fascista», pero cuando también las
mujeres se contagian de ese rechazo
es una catastrofe. Muchas jovenes
pasan por toda clase de
humillaciones con tal de trabajar en
una oficina o en una fabrica, porque
consideran como trabajos de menor



valor y dignidad la atencion de la
cocina, ser empleada del hogar o
cuidar de los nifios. Y esto también
sucede si se trata de cuidar a los
propios hijos: un trabajo no
renumerado, que exige a veces el
abandono de la profesion, que segun
dicen algunas es lo unico que «las
realiza plenamente». Muchisimas
mujeres y madres sufren un
descontento cronico porque se les ha
quitado la conciencia de la dignidad
de su vocacion especifica, una
vocacion que corresponde a todas las
épocas y llega hasta las raices de la
humanidad; a cambio, se les ha dado
una bruyjula mal orientada. «Prefiero
-me dijo una vez una joven-
quedarme en paro a limpiar los
zapatos de otro o ponerme a hacer
camas. Eso no se me puede exigir».

A Monsefior Escriva de Balaguer
siempre se le pudo exigir: no solo
porque Dios le exigiéo mucho, sino
porque durante casi cincuenta afos



ensefid que un «serviam!» -serviré-
dicho por amor a Dios y, por Dios, a
los hombres es el nucleo de cualquier
lucha por la santidad y, ademas,
condicion indispensable para una
alegria de vivir sélida y profunda.
Infinitas veces rechazd la distincion
entre trabajos «elevados» y trabajos
«bajos»: el trabajo y el servicio
reciben su valor solo por la medida
del amor con que se realizan. Asi se
hace patente que precisamente el
trabajo, el «servir» en la propia
familia o en otro hogar, tienen un
valor eminente; pues ese amor que
se concreta en mil detalles para crear
un hogar agradable es algo muy
natural, sobre todo para la mujer.
«No hay que olvidar -decia en 1968 a
una periodista- que se ha querido
presentar ese trabajo como algo
humillante. No es cierto... Es
necesario que la persona que preste
ese servicio esté capacitada,
profesionalmente preparada... Toda
tarea social bien hecha es un



estupendo servicio: tanto la tarea de
la empleada del hogar como la del
profesor o la del juez... Para mi
igualmente importante es el trabajo
de una hija mia del Opus Dei que es
empleada del hogar, que el trabajo
de una hija mia que tiene un titulo
nobiliario» (35). Partiendo de esta
actitud animao desde el principio a las
mujeres del Opus Dei a erigir
Escuelas de Capacitacion Doméstica
en las que las jovenes aprendieran a
realizar el trabajo del hogar de forma
integra y moderna, incluyendo todos
los medios técnicos y los aspectos
economicos, y que aprendieran
también que, si realizan este trabajo
con amor, estdn muy cerca del
corazon de Dios. En todo el mundo
muchas mujeres viven su vocacion al
Opus Dei a través de esta forma
peculiar de entrega.

Grande era el carifio del Fundador
por aquellas hijas suyas que
trabajaban en profesiones



domeésticas. Ese carifio se expresaba
en multitud de detalles y en una
preocupacion muy especial por ellas,
empezando por el cuidado de su
armonia interna y externa, siguiendo
por el consejo de comprar una
lavadora o una plancha nuevay
terminando por ensefianzas dichas
alguna vez en tono enérgico. Un dia,
al darse cuenta de que una de sus
hijas vacilaba ante un trabajo
molesto, tomo el cubo y empezo a
trabajar. «Hija mia, no lo hago por
nada, sino porque soy vuestro padre
y vuestra madre -porque no habéis
tenido fundadora-, y debo ensefiaros.
Quiero que lo tengais todo muy
limpio, jreluciente!, jque se vea la
caral!» (36). Debajo de un grifo que
goteaba descubri6 un dia un
pequeiio charco que habia pasado
inadvertido. Tomo un trapo y lo
limpio: «Hija mia, esto se hace asi, y
después de hacerlo se dice una
jaculatoria al Sefior o a la Virgen: por



mi hermana, por mi padre, por quien
sea, pero con amor de Dios» (37).

Este amor no debe ponerse de
manifiesto como un terremoto, sino
con «micro-elementos» que, sumados
unos a otros, superan la potencia de
un terremoto. Por eso el que se
descuidaran los pequerios detalles
dolia especialmente a don Josemaria,
por lo que suponia de falta capital
contra el espiritu de la Obra. En 1946,
poco antes de partir para Roma,
visitando el centro de las mujeres del
Opus Dei de la calle de Lagasca,
observo que en una habitacion que
tenia cuatro armarios grandes, uno
de ellos no estaba bien cerrado. «Esto
no puede ser -exclamo-. ¢(Donde esta
la presencia de Dios?» Abrio otro, y
lo encontré desordenado, por lo que,
disgustado, afiadio: «Tenéis que vivir
todo con mas responsabilidad». Pero
cuando vio sobre una mesa las
compras del mercado, todavia sin
ordenar, indignado, alzo6 la voz,



aunque, inmediatamente, cambi6 de
tono y exclamo: «Sefior, perdéname».
Luego, dirigiéndose a la que alli
estaba, dijo: «Hija mia, ti perdéname
también» Y ella: «Por favor, Padre, a
mi no me pida perddn, que tiene
usted razon». «Si, porque lo que
estoy diciendo es verdad, pero no te
lo debo decir en este tono» (38).

«Alma sacerdotal» y «mentalidad
laical» (39)

En varias ocasiones hemos resaltado
que Monserfor Escriva no sélo fundo
el Opus Deli, sino que él mismo fue
Opus Dej, y, ademas, durante mas de
un decenio, lo fue él solo. Hasta
después de la guerra no le fue posible
encomendar a aquellos que ya
llevaban afios en el Opus Dei y que
habia ido preparando con su ejemplo
y su doctrina, parte de la labor de
formacion religiosa y espiritual de
los muchos que se acercaban a la
Obra y de los que iban pidiendo la



admision. Isidoro Zorzano (que, para
gran dolor del Fundador, fallecio en
1943), Alvaro del Portillo, Ricardo
Fernandez Vallespin, Pedro Casciaro
y otros estaban ya en condiciones de
transmitir el espiritu y la naturaleza
del Opus Dei y de ocupar cargos de
direccion. Poco a poco fue
aumentando el namero, la
intensidad y la calidad de los que
iban ayudando, quienes, a su vez, por
delegacion del Padre y Fundador,
participaban asi de la gracia
fundacional. Sin embargo, habia una
barrera infranqueable, que don
Josemaria denominaba «el muro
sacramental» Los que tenian
simpatia por la Obra, los que estaban
en camino de recibir la vocacion y
los que ya la habian aceptado, tenian
que confesarse con el Padre o bien
con otros sacerdotes que no eran del
Opus Dei. Ahora bien, confesarse con
el Padre se iba haciendo cada vez
mas dificil, pues la Obra crecia y se
extendia sin cesar. No era éste un



detalle sin importancia; tenia un
relieve singular, pues los miembros
de la Obra acuden al Sacramento de
la Penitencia no de vez en cuando o
en caso de pecado mortal o «por lo
menos una vez al afo, por Pascua
florida», sino, normalmente, cada
semana. El nucleo fundamental de la
espiritualidad del Opus Dei, la
busqueda de la santidad en la vida
corriente, incluye la lucha contra el
pecado venial y contra las
debilidades y defectos personales;
incluye también -claro esta- el arma
mas importante en esa lucha: la
cercania sacramental a Cristo en la
Confesion y en la Eucaristia. Eso
hacia que mientras el Fundador
fuese el unico sacerdote del Opus
Dei, todo este sector, vital para la
Obra, estaba en sus manos; solo
podia delegarlo en las de otros
sacerdotes diocesanos a los que
habia pedido que le ayudaran.



Ni que decir tiene que cualquier
catolico puede recibir validamente el
Sacramento de la Penitencia de
manos de cualquier sacerdote y que
los consejos, amonestaciones e
indicaciones de un sacerdote fiel a la
doctrina de la Iglesia siempre seran
de provecho. Ahora bien, la
Confesion, para los miembros del
Opus Dei, no es solo un medio de
obtener el perdon sacramental de los
pecados, sino también un medio de
formacion de importancia capital
para poder ir creciendo en el espiritu
de la Obra y en la espiritualidad
laical y secular que le es
caracteristica. Por eso un miembro
del Opus Dei dificilmente puede
confesarse bien con un sacerdote que
sepa poco del Opus Dei, que no lo
entienda o que lo ignore, pues ese
sacerdote tendra dificultades para
matizar -y aconsejar debidamente al
penitente- en el terreno de los
pecados veniales, de las faltas
pequetias de cada dia, de lo que se



refiere al cumplimiento del plan de
vida de la Obra, etc. Es decir, en todo
lo que constituye la fidelidad a la
vocacion de un miembro del Opus
Dei.

Dieciséis afios estuvo el Fundador en
esta situacion. No por eso dejo nunca
de confesarse, segun dijo €1 mismo, al
menos una vez por semanay a veces
dos o tres... Y no porque fuera
escrupuloso -decia-, sino porque
sabia lo que venia bien a su alma
(40)..Don Josemaria se daba perfecta
cuenta de lo que significaba la
ausencia de sacerdotes en el Opus
Dei y buscaba una solucidn. Lo cual
no quiere decir que no tuviera en
gran estima a sus confesores (como a
todos los sacerdotes), quienes, por su
parte, tal vez vieran en €l alguien
que les animaba a su propia
santificacion. José Maria Garcia
Lahiguera, que luego seria Arzobispo
de Valencia, con quien se confeso
entre 1940 y 1944, escribia en 1976:



«No era un alma complicada, sino
sencilla, rectilinea... Para afirmar
esto tengo una prueba muy claray
que para mi, como para cualquier
confesor, es definitiva: que sus
confesiones eran siempre breves: él
me hablaba, yo le hablaba y
termindbamos» (41). E1 Obispo
constata que, en este punto, nunca
cambid nada; y treinta afios después
aun destaca una caracteristica de
don Josemaria que supongo que le
atraeria especialmente: «Nunca se
presentaba como victima» (42).

El remedio era patente: el Opus Dei,
para poder seguir su camino en el
mundo, necesitaba sacerdotes que
tuvieran el mismo espiritu de los
laicos de la Obra, que procedieran de
esos laicos y que unieran en su
sacerdocio ministerial el «alma
sacerdotal» y la «mentalidad laical»
que deben caracterizar a todos los
miembros del Opus Dei. Pero para
poder realizar este deseo habia que



resolver primero un dificil problema
pastoral con multiples implicaciones
humanas, teoldgicas y juridicas
entrelazadas entre si. El problema
consistia en que los laicos que habian
recibido la vocacion al Opus Dei
debian ahora recibir, en él, la
llamada al sacerdocio sin que por eso
se lesionara o se perdiera la unidad
de la vocacidn a la Obra; algo que
solo podia realizarse si se aclaraban
algunos datos esenciales sobre la
naturaleza de la existencia cristiana.
Dicho con otras palabras: era preciso
que se comprendiera y se aceptara
que la intencion divina al suscitar el
Opus Dei (y el lector me perdone que
lo repita tan a menudo) era
«refrescar», rejuvenecer, renovar la
vida cristiana siguiendo el ejemplo
de los primeros cristianos; es decir,
hacer que en la Iglesia hubiera una
familia espiritual que entendiera el
mundo y la vida cotidiana tal como lo
habian entendido los primeros



cristianos: como materia sanctitatis
et sanctificationis.

Como fruto de la gracia bautismal,
todos los cristianos -casados y
solteros, viudos y sacerdotes, todos-
tienen «alma sacerdotal». Este
sacerdocio comun de los fieles es
esencialmente distinto del sacerdocio
ministerial, aunque tiene la misma
razon de ser: la inhabitacion de
Cristo en el alma. El Fundador de la
Obra redescubri6 esta verdad,
adelantandose asi a una de las
afirmaciones centrales y mas
destacadas del Concilio Vaticano II. A
la vez, todos los miembros del Opus
Dei tienen «mentalidad laical», lo
cual es una condicion indispensable
para su vocacion especifica, ya que
ésta consiste en ir por caminos de
santidad y de apostolado cumpliendo
con la mayor perfeccion posible la
labor profesional y los deberes y
derechos de estado en medio del
mundo. Para querer alcanzar la



santidad no hace falta rechazar o
alterar ese estado. En otras palabras:
en la Obra el laico lucha por la
santidad como laico y el sacerdote
como sacerdote (43)..Aquellos
Numerarios que son llamados al
sacerdocio (un porcentaje muy
pequerfio en relacion a la totalidad de
los miembros) no sufren, por tanto,
un conflicto interior, una «crisis de
identidad»; su vocacion al Opus Dei
permanece inalterada e integra. La
ordenacion sacerdotal, segun
explicaba el Fundador, en nada
cambia lo esencial de la vocacion a la
Obra: la «mentalidad laical» de un
sacerdote -qué duda cabe- consiste
en ejercer con la mayor perfeccion
posible su trabajo «profesional», o
sea, su ministerio sacerdotal. Gracias
a que llevan afos siendo miembros
del Opus Dei y gracias a la
«mentalidad laical» que han
adquirido, los sacerdotes Numerarios
estan especialmente capacitados
para una accion pastoral en el



mundo. Esa mentalidad les hace
totalmente inmunes contra cualquier
tipo de clericalismo: no se
entremeteran en cuestiones
incompatibles con su labor
sacerdotal, ni en sectores que
competen a la responsabilidad libre
y personal de los laicos.

El mismo Fundador, a lo largo de
toda su vida, dio ejemplo de esta
mentalidad laical, que predico con
tanta intensidad y que exigié con
tanta fuerza. Fue un sacerdote que
«solo hablaba de Dios», que no
queria «mangonear las almas», que
no se entremetia en terreno ajeno,
que respetaba la libertad de las
conciencias y que abominaba de
privilegios y exenciones: un
sacerdote que queria, eso si, «vivir
con sotana», pero nunca «vivir de la
sotana». No aceptaba ni la
«capellanizacion» de los laicos ni la
«laicizacidon» de los sacerdotes en
politica, economia o ciencia profana.



Los laicos dedicados a conquistar
sacristias eran, en su opinion,
ejemplos de un clericalismo malo y
pernicioso; y los clérigos que no se
ocupaban de funciones sacerdotales
eran ejemplos de un laicismo no
menos pernicioso. «Yo soy
anticlerical -decia en 1972- porque
amo al sacerdote» (44).

Su mensaje de que el mundo puede y
debe ser santificado desde dentro,
por los «cristianos corrientes» que
viven «en medio de la calle», rompia
los esquemas acostumbrados que
hacian creer que la lucha por la
santidad exigia la retirada de este
mundo («mundo» entendido como el
reino cuyo «principe» es el enemigo
de Dios) y el paso a otro estado, al
estado religioso «de almas
consagradas a Dios». Para el
Fundador del Opus Dei, el estado
religioso era algo querido por Dios y
necesario para la Iglesia -é1 mismo lo
tenia en gran estima-, pero no el



unico camino para una perfecta
imitacion de Cristo. No olvidaba en
absoluto que, durante casi mil
quinientos afios, las drdenes
religiosas, desde su bastion de
desprendimiento del mundo e
incluso de segregacion de él, habian
influido benéficamente sobre la
sociedad humana, bien con la
contemplacion, bien con las diversas
actividades caritativas, como el
cuidado de los enfermos, la
educacion, las misiones, etc.; es mas,
estaba convencido de que seguirian
haciéndolo en el futuro, porque eran
necesarias. Pero, por otra parte,
captaba perfectamente que la
transformacion histérica de la
convivencia humana reclamaba (mas
aun, exigia) que, junto a los antiguos
caminos, se buscaran nuevas vias de
santificacion y de apostolado..En
nuestros dias el apostolado de las
ordenes y congregaciones encuentra,
en muchos casos, infranqueables
barreras, tanto por tratarse casi



siempre de apostolados
especializados como porque es
imposible que algunas de dichas
especializaciones se hagan
compatibles con el estado religioso; y
eso, sin tener en cuenta que la
secularizacion de todos los sectores,
que se observa en cualquier parte del
mundo y también en paises catdlicos,
va limitando las posibilidades de
influencia social de las érdenes y
congregaciones religiosas.

Me gustaria afiadir que no es
casualidad, sino providencia divina,
que, precisamente en este momento
de la historia de la humanidad y de
la Iglesia, ese entrar en «los mares de
los hombres» y echar las redes «para
una pesca milagrosa» se encomiende
precisamente a aquellos que no
pueden ser acusados de
secularizacion, ni segregados
mediante prohibiciones o decretos,
porque son cristianos corrientes que
viven como ciudadanos normales en



su propio ambiente. «Por ese motivo
-decia Monseiior Escriva en 1959-
podemos decir, hijos mios, que pesa
sobre nosotros la preocupacion y la
responsabilidad de toda la Iglesia
Santa -sollicitudo totius Sanctae
Ecclesia Dei-, no de esta parcela
concreta o de aquella otra.
Secundando la responsabilidad
oficial -juridica, de iure divino- del
Romano Pontifice y de los
Reverendisimos Ordinarios,
nosotros, con una responsabilidad no
juridica, sino espiritual, ascética, de
amor, servimos a toda la Iglesia con
un servicio de caracter profesional,
de ciudadanos que llevan el
testimonio cristiano del ejemplo y la
doctrina hasta los ultimos rincones
de la sociedad civil» (45).

.Esto, que hoy se lee sin sorpresa y se
considera como algo natural y
sabido, a comienzos de los anos
cuarenta era algo nuevo y parecia
muy audaz. Ni siquiera los que



tenian que ver con ello mas
directamente comprendieron de
golpe toda la profundidad de la
conexion interna y la intima unidad
que existia entre «alma sacerdotal» y
«mentalidad laical». Aquellos tres
que iban a ser los primeros
sacerdotes del Opus Dei habian
recorrido durante casi diez afios un
camino de entrega como laicos en el
mundo, segun el espiritu de la Obra;
la vocacion al sacerdocio ¢no les
podria parecer, en un primer
momento, como una contradiccion
respecto a su genuina vocacion
laical? Lo que hoy es «transparente»
para cualquiera, don Josemaria
entonces se lo tenia que explicar,
paso a paso, a sus hijos. Se habia
esforzado, durante afios, por
encontrar la solucion juridica a un
problema a todas luces dificil e
incluso contradictorio, aunque esa
contradiccion -como luego se
veriafuera solo aparente, no real.
Cuando el 25 de junio de 1944



recibieron por primera vez tres hijos
suyos la ordenacion sacerdotal, se
sentia a la vez -lo dijo algun tiempo
mas tarde- muy contento y muy
triste: «<Amo de tal manera la
condicion laical de nuestra Obra, que
sentia hacerlos clérigos con un
verdadero dolor; Y. por otra parte, la
necesidad del sacerdocio era tan
clara, que tenia que ser grato a Dios
Nuestro Sefior que llegaran al altar
esos hijos mios» (46).

La solucion para el problema
canonico de como el Opus Dei podria
contar con sacerdotes procedentes de
entre los laicos de la Obra se veia
dificultada porque todavia no estaba
aprobada como institucion de la
Iglesia universal; tan solo habia
recibido, el 19 de marzo de 1943, la
aprobacion del Obispo de Madrid
como «Pia Unién» para el territorio
de su diocesis; el Obispo quiso
defender asi a la Obra de los ataques



que venia recibiendo desde hacia
algun tiempo.

Aunque el Fundador no sabia como
se podria romper ese «nudo
gordiano», confiaba firmemente en
que, a su tiempo, con la gracia de
Dios, se abriria un camino
transitable. Con esta seguridad
decidio que tres de sus hijos se
fueran preparando para el
sacerdocio: Jose Maria Hernandez
Garnica, José Luis Muzquiz y Alvaro
del Portillo. Los tres tenian casi
treinta afios; dos de ellos pertenecian
a la Obra ya desde antes de la Guerra
(el tercero desde poco después); los
tres habian estudiado y practicado la
profesion de ingeniero. De acuerdo
con el Obispo, y con su eficaz ayuda,
don Josemaria Escriva pudo reunir
un excelente claustro de profesores,
de gran nivel cientifico y teologico;
también formaban parte de él media
docena de religiosos, dominicos
sobre todo. Se constituyo, pues, una



casi-universidad privada. Las
exigencias correspondian, como es
natural, a las disposiciones sobre el
estudio de los clérigos en Espafia: no
se les ahorro nada. Los examenes de
Latin y de Filosofia los tuvieron que
hacer en el Seminario diocesano de
Madrid; los exdmenes de Teologia los
fueron realizando en el centro de
Diego de Leon, ante tres profesores.
Las clases las tenian también en
Diego de Leon. El Fundador no sélo
acompafiaba sus estudios con una
constante y paternal atencion, sino
que también les iba grabando, por
medio del trato cotidiano, la imagen
del sacerdote que él mismo vivia. «La
pasion dominante de los sacerdotes
del Opus Dei -escribia en 1945- ha de
ser predicar y confesar. Ese es su
ministerio, ésa su funcion especifica,
ésa la razon de su sacerdocio» (47). Y
cuando la Iglesia, un cuarto de siglo
mas tarde, se veia atribulada por la
desorientacion espiritual de algunos
fenomenos en el posconcilio,



escribia: «¢Sacerdotes de derecha, de
izquierda, de centro? Ni de centro, ni
de izquierda, ni de derecha:
sacerdotes de Dios. Solo asi sera
sacerdote para servir a todas las
almas, y solo asi sabra defender la
libertad personal responsable de
cada uno, en el orden temporal y en
todo lo que el Sefior ha dejado a la
libre eleccion de los hombres» (48).

Como trece afios antes la fundacion
de la Seccion de mujeres del Opus
Dei, también la fundacion de la
«Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz» tuvo lugar durante la Santa
Misa y también en un 14 de febrero:
«El 14 de febrero de 1943, después de
buscar y de no encontrar la solucion
juridica, el Sefior quiso darmela,
precisa, clara. Al acabar de celebrar
la Santa Misa (...), pude hablar de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz» (49). Encarnacion Ortega
recuerda que después de la Misa el
Padre fue a la pequeiia biblioteca de



la casa -un centro de la Seccion de
mujeres- y pidio papel y lapiz; pocos
minutos después volvid a salir,
visiblemente emocionado: «Mirad -
nos dijo, sefialandonos una cuartilla
en la que habia dibujado una
circunferencia y una cruz inscrita de
proporciones especiales-. Este serd el
sello de la Obra. El sello, no el escudo
-nos aclarog-: el Opus Dei no tiene
escudos. Significa -nos dijo a
continuacion- el mundo y, metida en
la entrafa del mundo, la Cruz» (50).
Junto con la «Rosa de Pallerols», en
muchos centros y altares de la Obra
se ve también este sello, que, a la vez,
es la definicion mas breve del Opus
Dei.

Esta nueva rama en el tronco del
Opus Dei recibio, el 11 de octubre de
1943, el nihil obstat para la ereccion
diocesana; era la primera aprobacion
canodnica de la Obra por parte de la
Santa Sede. Se obtuvo con ello el
titulo adecuado para la ordenacion,



no solo de los primeros tres, sino de
todos los Numerarios de la Obra que
seguirian ese camino: unos mil hasta
la muerte del Fundador. El nombre
completo de la Obra paso a ser
«Societas Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Opus Dei», hasta su ereccion como
Prelatura personal en noviembre de
1982.

El 25 de junio de 1944 el Obispo de
Madrid confirio el Sacramento del
Orden a aquellos tres primeros en la
capilla del palacio episcopal. Fue un
momento importante en la historia
del Opus Dei... en el que el Fundador
no estuvo presente. Queria evitar
que -sobre todo en aquel dia alegre-
pudieran situarle en el centro de la
atencion y de la admiracion. «<Adopto
su habitual norma de conducta -
dicen los Articulos del Postulador-.
Por la tarde hubo una tertulia en
Diego de Leon, a la que asistio don
Leopoldo. El Obispo, bromeando,
preguntaba: "¢Donde estaba el Padre,



que no lo vimos esta manana?" El
Padre no habia querido asistir a la
ordenacion. Durante la ceremonia
celebro la Santa Misa pidiendo por
los tres nuevos sacerdotes, ayudado
por José Maria Albareda. Estaban los
dos solos en el oratorio de Lagasca,
rezando y dando gracias al

Sefior» (51). Al dia siguiente, el
Fundador fue el primero en
confesarse con Alvaro del Portillo,
quien siguid siendo su confesor hasta
el fin de sus dias en la tierra.

La «secularidad» del sacerdote que
no pertenece a una orden religiosa
consiste en ver y realizar su labor
sacerdotal como un «trabajo
profesional normal»; esta frase es la
clave gracias a la cual el Opus Dei
quedo abierto a todos los sacerdotes
seculares. En los afios posteriores a
la Guerra de . Espafia, muchos
Obispos pedian a don Josemaria que
diera ejercicios para el clero
diocesano. Habia llegado a ser uno



de los predicadores para sacerdotes
mas conocidos de Espafa. El
profundo carifio que sentia por los
sacerdotes le llevaba a aceptar con
alegria las invitaciones de los
Obispos. No habia sacrificio que no
hiciera para cumplirlas: por dar unos
ejercicios dejo incluso a su madre
enferma en Madrid -no conocia la
gravedad de su mal-, donde fallecid
mientras él estaba ausente- (52).
Mientras tanto pensaba
insistentemente -casi obsesivamente-
en como se podria conseguir que los
sacerdotes seculares pertenecieran a
la Obra. Llego a tal extremo, que, en
un momento determinado, a finales
de los afios cuarenta, se mostro
dispuesto a abandonar el Opus Dei
para fundar una institucion que se
dedicara a fomentar la santidad
entre los sacerdotes diocesanos (53).
No fue necesario que realizara este
sacrificio casi inimaginable porque
los sacerdotes encontraron un sitio
en la Sociedad Sacerdotal de la Santa



Cruz. A partir de 1950, como
consecuencia de la aprobacion
definitiva de la Obra como
institucion de derecho pontificio, fue
posible que los sacerdotes pidieran la
admision en la Sociedad Sacerdotal
de la Santa Cruz, o sea, también en el
Opus Dei. Con ello se cumplio un
deseo especialmente apremiante de
Monsefior Escriva de Balaguer.

«El verdadero milagro de los afios
cincuenta en nuestro pais -me dijo el
Consiliario del Opus Dei en Espafia-
fue el crecimiento realmente
explosivo de vocaciones de
Sacerdotes Agregados y
Supernumerarios de la Obra»- (54).

Incomprensiones

Soy historiador y, como tal, opino
que, si bien estoy muy lejos de
conocer «la historia», tengo una
cierta vision de conjunto sobre sus
principios fundamentales, en cuanto
que éstos resultan de factores



relativamente estables, como son la
naturaleza del género humano y de
sus condiciones de vida sobre la
tierra; una naturaleza que constituye
el eje de su comportamiento en la
historia.

Uno de esos principios
fundamentales es que no existe
empresa humana que no sufra
contradicciones muy diversas. Una
actuacion y un comportamiento «sin
enemigos» no existen en la historia.

Oportunismo, tactica, realismo, son
denominaciones distintas de un solo
fenomeno que hace referencia a las
personas cuyo obrar y cuyo
comportamiento dependen sobre
todo del «donde va la gente...», de los
sondeos de opinion, de lo que escribe
la prensa, del sopesar el proy el
contra en la balanza de la opinion
publica y, naturalmente, del éxito.
Aunque nunca debemos extrafiarnos
de esta actitud o creernos por encima



de ella (también nuestra naturaleza
es débil), hay que reconocer que
existen personas que no se
comportan de esa manera, sobre
todo cuando estan involucrados el
derecho, la moralidad, la religion, las
virtudes, el bien de la familia, de la
Iglesia, del Estado y la salvacion del
alma (jo de las almas!). Quien adopta
una actitud pasiva o solo «rumia»
opiniones ajenas, quien elude el
esfuerzo personal para buscar la
verdad y la justicia (un esfuerzo que,
a veces, lleva aparejada la obediencia
a una autoridad querida por Dios),
puede, en un segundo, dejar de ser el
soberano jugador de ajedrez que
pensaba ser para convertirse, sobre
el tablero de la historia, en un peon
manipulado.

Nunca sabremos hasta donde llegara
una persona que honradamente
intenta buscar la vedad y el recto
juicio, pues siempre habra que
contar con la gracia (la inspiracion



del Espiritu Santo), que «inyecta»
sentido sobrenatural a las facultades
y los medios naturales. Quiero
subrayar aqui que existen cosas
buenas y justas que no dependen
solo de las circunstancias en las que
surgen o desaparecen; existen cosas
buenas y justas «a prueba de
bomba», por decirlo asi, y, ademas, es
posible reconocerlas y tomarlas
como pauta para el propio actuar. El
«no-poder-reconocerlas» proviene,
en muchas mads ocasiones de las que
creemos, de la comodidad, la pereza
o la cobardia; por supuesto, mucho
mas que de la falta de inteligencia o
de la mala informacion. La mayoria
de los errores son vicios encubiertos.

Esta consideracion previa puede
ayudar a situar en un marco mas
amplio la breve exposicion de la
enemistad contra el Opus Dei que
hacemos a continuacion; nos ahorra
el tener que, repetir y recapitular las
tonterias que hace cuarenta arios



soliviantaban los animos en Espafia,
y que hoy, sobre todo .para el lector
aleman, sélo serian motivo de
aburrimiento.

El Opus Dei es, en esencia, algo muy
sencillo; por eso, a quienes han
perdido la espontaneidad, sobre todo
de cara a Dios, a quienes estan
acostumbrados a tener que pensar de
forma analitica, complicada y
«dando vueltas y revueltas», les
puede parecer simple u oscuro. En
ocasiones, algun amigo mio me ha
dicho que las meditaciones, en la
Obra, son «muy simples», que «la
teologia de la Obra» es poco original
y que, por eso, estaba decepcionado.
Nunca me han sorprendido estas
opiniones, ya que sé, por experiencia
propia, que es mas facil y mas
comodo dejarse «animar» por
controversias teoldgicas o estudios
de sociologia religiosa que tener que
aceptar la enfermedad, el dolor o el
insulto, como es mas facil y



entretenido poner en tela de juicio la
enciclica «<Humanae vitae» que
asumir lo que dice.

Por la autobiografia de Santa Teresa
de Jesus sabemos que tuvo que sufrir
mucho por la desconfianza, la
incomprension y la murmuracion de
personas que, en el fondo, eran
buenas y piadosas e incluso luchaban
por la santidad. Algo muy parecido le
sucedi6 a Monserior Escriva de
Balaguer.

Para poder explicarlo son necesarias
algunas consideraciones previas:
Espafia es un pais genuinamente
catolico. La riqueza y la profundidad
de su piedad popular, la fuerza
creadora de su espiritu cristiano, no
encuentran casi parangon en todo el
mundo. La vida de mas de veinte
generaciones de espafioles esta tan
llena de iglesias y conventos, de
clérigos y de frailes, de procesiones,
fiestas de santos y festejos populares



de caracter religioso, que, a primera
vista, parecia extrafio que aun
hubiera alguien que se dirigiera a los
laicos para animarles a tomarse en
serio el seguimiento de Cristo en la
vida corriente. Los espafioles eran
catdlicos: eso estaba claro y no hacia
falta reflexionar mucho sobre ello. Y,
de hecho, no se reflexionaba en
absoluto, sino que mas de uno, sobre
todo en circulos liberales e
intelectuales, se comportaba de
acuerdo con el lema de aquel amigo
mio italiano: «Yo no creo en Dios,
pero por lo demas, por supuesto, soy
catolico».

Hay una contestacion bastante
frecuente cuando, en el apostolado
personal, se anima a alguien a
concretar su «ser cristiano en el
mundo»: «Pero ¢qué quieres? Yo ya
soy catolico»; contestacion que tal
vez en ninguna parte se oyo tantas
veces como en Espafia... Mejor dicho:
Nno es que se oyera expresamente,



sino que, en muchos casos, esta
conviccion cerraba las cabezas y los
corazones al mensaje de Monsefior
Escriva de Balaguer. Pero ;qué es lo
que quiere?, se preguntaban muchos.
¢Qué es eso de la «Santificacion del
trabajo»? Eso suena a cosa de
protestantes... Y, ademas, ¢no
tenemos multitud de religiosos y de
monjas que se han tomado ya en
serio a Cristo? Ademas: la religion
catolica es la religion del Estado, y
eso se refleja en todo el sistema
educativo. ¢Qué mas quiere usted?.

Algunos hubieran comprendido (y
muchos hubieran esperado) que el
Opus Dei en bloque -y colaborando,
claro estd, con otras organizaciones
catolicas- hubiese luchado por una
«cultura catélica», por una «prensa
catdlica» o por una «ensefianza
catdlica»... Pero el Fundador
rechazaba este tipo de
«colaboracién»; y lo hacia con
energia, sin paliativos, aunque con



amabilidad y con gran respeto por la
labor de los demas; pero la
rechazaba, y eso escandalizaba a
muchos. Y asi, por decirlo con
palabras del profesor Redondo, el
Opus Dei, durante ese periodo, quedo
en Espafia entre dos fuegos: el de los
«laicistas», que querian recortar
decisivamente -o anular- la
influencia de la Iglesia, y el de los
«catolicos oficiales», que se
escandalizaban por la actitud de don
Josemaria y desconfiaban de él- (55).
No comprendian algo muy
importante, algo que pertenece a la
esencia de la labor apostolica del
Opus Dei: que la Obra nunca actua
«en bloque», como grupo; y que
nunca, tampoco, da «<normas» para la
vida profesional, civil y social de sus
miembros; éstos colaboran, por
supuesto, con otras organizaciones o
pertenecen a ellas, pero cada uno
segun su propio criterio: la misma
naturaleza de la Obra impide que
puedan formar un «grupo Opus Dei»



que «intervenga» en la vida estatal,
social o eclesidstica.

Tal vez por eso las primeras
murmuraciones contra don
Josemaria Escriva, contra el camino
del cristianismo que €l esbozaba y
contra los que seguian ese camino,
provinieron de algunos religiosos y
de algunos miembros de
organizaciones catolicas, adeptos a
un «institucionalismo» tradicional.
En esta frase hay una palabra
importante: «algunos», pues en
ningun momento se trato de la
mayoria o de un gran numero. Eran
personas que, sencillamente, no
estaban en condiciones de
comprender el nucleo del mensaje
del Fundador del Opus Dei. Lo que
hoy en dia, veinte afios después del
Concilio Vaticano II, se reconoce en
todo el mundo como un fruto de éste
(la responsabilidad de los laicos en la
iglesia, la llamada universal de todos
los bautizados a la santidad, la



libertad y la responsabilidad
personales de cada cristiano en las
opciones temporales, la vida
corriente como lugar normal de
seguimiento de Cristo, con entrega
total), a algunos les sonaba entonces
a herejia.

Cuando el Cardenal Frings visito
Espafia, y Portugal en el verano de
1952, se reunié en Madrid con don
Leopoldo Eijo y Garay. «El Obispo de
Madrid -asi lo narra en sus memorias
(56) me hablo con gran extension de
la fundacion del Opus Dei. Un buen
dia -asi me comento- le habia
visitado un jesuita, que, le dijo:
"Excelencia, ya sabe que ha surgido
una nueva herejia: el Opus Dei». Pero
el Obispo le respondid que €l habia
investigado el asunto, que le habia
parecido bien y que siempre habia
apoyado a la Obra». En este mismo
contexto narra el Cardenal, su visita
a una Residencia del Opus Dei y cita
también las instituciones dirigidas



por la Obra en Colonia, destacando,
sobre todo, el Colegio Mayor para
universitarias. «Este lo fundé
Carmen Mouriz, que durante muchos
afos estuvo en Alemania y que el
ano pasado (1972) fue a trabajar a
Roma, a la direccion central. Por ella
me enteré de que, al principio,
habian reprochado al Fundador del
Opus Dei, Monsefior Escriva de
Balaguer, que ensefiara’ que también
el laico, por el Bautismo y la
Confirmacion, tenia el encargo de
dar en el mundo testimonio de
Cristo. Y Monseiior Escriva de
Balaguer, que aun vive, habia dicho
con satisfaccion y alegria que el
Concilio Vaticano II habia recogido y
formulado expresamente esas ideas
suyas» (57).

En la camparia contra la Obra
organizada en los afios cuarenta por
unos pocos (pero muy activos)
enemigos, también jugaban un papel
preponderante -aunque quiza nos



cueste creerlo- los celos por el gran
poder de atraccion que el apostolado
de la joven familia espiritual ejercia
en toda Esparia. De los celos a la
envidia hay solo un paso muy
pequerio, el necesario para perder el
equilibrio que separa la debilidad de
la malicia. Existe (queramos o no)
una especie de envidia espiritual que
no puede soportar, sencillamente,
que otras personas sean capaces de
entregarse a Dios sin condiciones.
Una envidia asi es el vicio que con
mas «perfeccion» se puede encubrir;
un vicio que -como el mismo diablo-
nunca aparece de frente, llamandose
por su propio nombre, pero que lleva
a acciones muy diferentes entre si,
que tienen un comun denominador:
la malicia. Asi, en las familias de los
que entraban en contacto con la
Obra se sembraba desconfianza y se
insinuaban sospechas. En todos los
casos (es importante tenerlo en
cuenta) el contenido de las calumnias
no era -ni es- esencial. Este puede



cambiar con facilidad. Por entonces
se quemaba «Camino» y se prevenia
ante los que presentaban
«novedades» que -asi se decia-
destruirian las drdenes religiosas
para sustituirlas por unnuevo estado
en la Iglesia; se decia que se trataba
de una rama, especialmente
peligrosa, de la masoneria... y
muchas cosas mas. Sospechas asi casi
servirian, en nuestros dias y en
nuestro pais, como «recomendaciéon»
para la Obra; por eso los proyectiles
calumniosos se llenan actualmente
con una polvora distinta: ahora se
dice que el Opus Dei quiere ser una
«iglesia dentro de la Iglesia», que sus
miembros -segun me comento, lleno
de preocupacion, un parroco- son los
«fascistas de la Iglesia», que usan
tremendos «métodos de propaganda
y de manipulacion», sobre todo con
los pobres jovenes, todavia tan
inestables, a los que les hablan (jqué
horror!) incluso de la posibilidad de



vivir el celibato por amor a
Jesucristo...

Las calumnias son algo muy especial.
En su contenido, se adaptan
perfectamente al «espiritu de los
tiempos» que reina en cada
momento. Ahora bien, si, por una
parte, es cierto que «semper aliquid
haeret» -«calumnia, que algo
queda»-, por otra consiguen también
el efecto contrario: a pesar de todos
los ataques, la Obra fue creciendo en
Espafia en los afios cuarenta y
cincuenta, sin interrupcion, y
enraizandose en el pueblo; miles de
personas -hombres y mujeres,
jovenes y viejos, intelectuales y gente
sencilla- iban descubriendo, en la
predicacion de don Josemaria
Escriva de Balaguer, no solo un
catolicismo vivo y ortodoxo, sino
también la vocacion especifica de los
laicos a seguir plenamente a Cristo
en el mundo. Lo especifico consistia,
precisamente; en dejar de lado



cualquier complejo de inferioridad
con respecto a la propia santificacion
y a la de ese mundo que se les habia
confiado. Por eso, aunque en ciertas
sacristias del pais reinaba realmente
una campana de calumnias, la Obra
recibi6 el don de un verdadero
torrente de vocaciones.

Los enemigos del Opus Deli, si bien
eran una minoria, no carecian de
influencia. A partir de 1937,
practicamente todos los obispos y,
con ellos todas las organizaciones
catolicas, apoyaban al régimen de
Franco. Esta actitud era, dejando de
lado cualquier simpatia o antipatia,
un dictado de la razdn, pues estaba
en juego la subsistencia e incluso la
supervivencia del catolicismo
espafiol. En una situacion asi, era
inevitable que las sospechas que
algunos portavoces de grupos
oficialmente catolicos propalaban
contra la Obra fueran recogidas por
algunos miembros de la Falange



especialmente fieles a la linea oficial.
Monsefior Escriva de Balaguer
predicaba la universalidad de la
Obra, subrayaba con gran fuerza la
libertad personal, rechazaba la tesis
segun la cual la entrega total a Cristo
tuviera que estar forzosamente
unida a una opcion politica
determinada; todo lo cual resultaba
sospechoso para algunos falangistas;
por ejemplo, no podian comprender
que amara a los judios tanto como a
cualquier otro hombre (y quiza un
poco mas, porque Jesus, Maria, José,
Pedro, Pablo, Juan eran judios) o que
no pusiera su persona y su
«organizacion» al servicio de la
«nueva Espafia»- (58). En una actitud
asi barruntaban
«internacionalismo»,
«antihispanismo», «masoneria»...
Incomprensiones de este tipo, en una
época de vivos apasionamientos
nacionales y de exigencia de un
«Estado fuerte», podian suponer un
grave peligro.



Tuvieron que pasar muchos afios
para que, poco a poco, se calmaran
todas estas emociones,
arremolinadas antes y durante la
guerra. Franco (olvidando por un
momento todas sus debilidades
personales y los fallos inherentes al
sistema), en general, apoyo este
proceso y lo llevd a buen término con
la ayuda de una nueva generacion, la
generacion de la posguerra. Pero
entonces, en 1939, una de las
consecuencias del «fervor por la
victoria» fue el querer introducir el
concepto de «un partido unico en lo
religioso y en lo civil» para todo el
pais. Ante esta actitud, que marco
muy decisivamente los primeros
afos de la posguerra, no cabia
contradiccion mads patente que el
concepto de libertad que Monsefior
Escriva de Balaguer propugnaba; un
concepto que, en 1970, resumia con
las siguientes palabras: «Si alguna
vez el Opus Dei hubiera hecho
politica, aunque fuera durante un



segundo, yo -en ese instante
equivocado- me hubiera marchado
de la Obra (...) De una parte, nuestros
medios y nuestros fines son siempre
y exclusivamente sobrenaturales; y,
de otra, cada uno de los miembros
tiene la mas completa libertad
personal, respetada por todos los
demads, para sus opciones
temporales, con la consiguiente
responsabilidad logicamente
personal. EI Opus Dei, por tanto, no
es posible que se ocupe jamas de
labores que no sean inmediatamente
espirituales y apostolicas ...» (59).
Aunque repitiera innumerables
veces estas palabras y aunque
vigilara para que se cumpliera
estrictamente, entre las
desinformaciones que se han
propalado, aquella que acusa a la
Obra de «franquismo», ha
demostrado tener la mayor
capacidad de pervivencia. La
realidad es muy otra. La Obra y su
Fundador, como ya dijimos,



encontraron enemistad y casi
fanatismo precisamente durante el
primer decenio del régimen de
Franco. Y la enemistad procedia no
solo de entre los enemigos de éste,
sino también de algunos que
ocupaban piezas claves en el nuevo
sistema estatal. Y no se puede decir
que las denuncias fueran inocuas. En
aquellos afios existia en Esparia el
«Tribunal de Represion de la
Masoneria»; ante él se acuso a
Monsefior Escrivd. Aunque siempre
quedo claro que las acusaciones
carecian de fundamento, en una
situacion concreta, a comienzos de
los anos cuarenta, en Barcelona, el
Fundador corri6 incluso peligro de
ser detenido (60). Lo peor era, quiza,
la intranquilidad y el veneno que se
esparcia en muchas familias con
continuos y habiles «avisos», segun
los cuales los jovenes del Opus Dei
acabarian apartandose del camino
de un catolicismo normal y ortodoxo,
porque se les «retorceria» al



separarles de sus familias. Todos los
testigos de aquellos afios concuerdan
en que don Josemaria no sélo llevaba
las calumnias con serenidad, sino
que siempre rezaba por los que le
calumniaban, porque, a sabiendas o
no, ofendian a Dios. Y, ademas,
prohibia a los miembros de la Obra
la ira, la amargura o la «defensa» a
voz en grito, asi como el desanimo y
la tristeza..Fray José Lopez Ortiz,
Arzobispo titular de Grado, precisa
en su testimonio para la Causa de
Beatificacion de Monsefior Escriva de
qué circulos partia la enemistad
contra el Fundador del Opus Dei.
«Hacia 1941 -escribe- empezamos a
percibir los ataques de fondo. Venian
de parte de algunos eclesiasticos que
no veian con buenos o0jos que se
difundiera un apostolado con una
espiritualidad que no era la suyay
que se dejaban llevar de celotipias.
También de un grupo de profesores
universitarios que tergiversaban el
apostolado entre intelectuales que



realizaban algunos socios de la Obra.
A ellos se sumg, ya en el afio 1942, la
Falange, que queria politizar a la
Obra» (61).

Los grandes o pequefios ataques
calumniosos a veces adoptaban
formas grotescas. Un ejemplo que
narra Lopez Ortiz sirve para
explicarlo: algunos miembros del
Opus Dei habian fundado una
asociacion para dar personalidad
juridica a sus actividades culturales y
apostolicas. Llevaba el nombre de
SOCOIN, o sea «Sociedad de
Colaboracion Intelectual». Ante este
hecho, un catedratico de Derecho
Internacional comenté que en un
diccionario hebreo habia encontrado
el significado secreto de aquella
sigla. En el diccionario figuraba la
palabra «socoim», con la que se
denominaba una secta rabinica de
asesinos o algo parecido. Partiendo
de esta base y sin preocuparse
excesivamente de cosas tan



«banales» como la diferencia entre
una «m» y una «n», el profesor
expuso que el Opus Dei era una
«secta judaica de la masoneria», o,
por lo menos, «una secta judaica que
colaboraba con la masoneria» (62). A
pesar de su patente estupidez,
«historias de miedo» de este tipo
podian tener consecuencias
peligrosas en aquella época.

Algunos de los jovenes formados
junto a don Josemaria llegaron a
ocupar una excelente posicion
profesional, también en catedras
universitarias. Y, precisamente en
este sector, toparon con las
sospechas y desconfianza de aquellos
grupos catolicos que vigilaban
celosamente para mantener una
posicion preponderante en la
Universidad y la «presencia oficial
catolicar. Lo que ellos mismos hacian
se lo imputaron a los miembros del
Opus Dei: el apoyo consciente y
planeado a «los suyos». Los



«acusadores», sencillamente, no
conseguian comprender que el
ascenso de algunos miembros de la
Obra hasta la catedra universitaria
no fuera consecuencia de
estratagemas o de «politica
personal», sino el efecto 16gico de la
espiritualidad del Opus Dei, que
busca la santificacion personal y la
del mundo precisamente a través de
la perfeccion en la labor profesional.

Sobre este tema, poco conocido para
el lector alemdn, ha escrito clara y
brevemente el que mas tarde seria el
Presidente del Senado en la joven
Monarquia espafiola, Antonio Fontan
(63). Por supuesto que en las
Universidades espafiolas habia, junto
a representantes de las mas variadas
corrientes, también miembros del
Opus Dei, pero eso era algo
absolutamente normal. Sin embargo
-asi dice Fontan-, si se hablaba de
ellos (y la prensa se hacia eco) «como
si ejercieran colectivamente una



verdadera dictadura sobre la
Universidad espafiola y como si
tuvieran en sus manos las llaves de
acceso a las catedras» (64), se
propalaba una mentira, cuyas causas
eran el desconocimiento de los
hechos, la confusion irresponsable y
descuidada de rumores con
informacion seria y, en algunos casos
también, los resquemores de algunos
fracasos. En Espafia nadie ha llegado
a ser catedratico de Universidad por
ser miembro del Opus Dei; ahora
bien, entre los que han llegado a
ocupar catedras por sus méritos
cientificos hay miembros del Opus
Dei. Y esto es lo mas natural del
mundo.

Pero -se pregunta Fontan- ;como se
explica la persistente leyenda del
poder «secreto» y «peligroso» del
Opus Dei en el sector universitario?
Lo aclara asi: «La aparicion del Opus
Dei en la vida espafiola ha sido, para
muchas gentes, subita: ... existia



desde 1928 y nunca fue secreto, pero
sus actividades apostolicas y las
personales de sus hombres no
llegaron a ser conocidas por la
generalidad de las gentes hasta
varios anos después, cuando
tomaron cuerpo en realizaciones
apostolicas, educativas,
profesionales, etc. Ordinariamente el
hecho de que una persona concreta
pertenezca al Opus Dei no rebasa el
ambito de la intimidad social o
familiar, lo cual a veces resulta dificil
de comprender a personas poco
ilustradas» (65). En aquellos afios
casi nadie podia imaginarse que la
Obra fuera algo distinto a las
instituciones eclesiasticas existentes
y conocidas hasta entonces; es decir,
no se concebia que la Obra pudiese
tener una estructura y un estilo de
vida muy diferentes a los de las
ordenes y congregaciones religiosas;
y como esto superaba los conceptos
al uso, muchos imaginaban «oscuras



intrigas» y «procedimientos propios
de las sociedades secretas».

Monsefior Laureano Castan Lacoma,
Obispo de Sigiienza-Guadalajara,
proporciona dos razones decisivas
para comprender esta situacion: por
una parte -sefiala-, muchos, en
aquella época (jy también hoy en
dia!), no entendian algo que €l habia
comprendido con gran claridad en
sus conversaciones con el Fundador:
que las actividades de los cristianos
de buena voluntad, por muy loables
que fueran, solo podian ocupar un
segundo plano con respecto a la
conversion personal del alma a Dios
y a su decision de entregarse
plenamente a Fl en medio del
mundo; es decir, que esas actividades
solo podian dar fruto si se sentaban
sobre la base de una conversio
ipsissima (66). Esta aseveracion, para
muchos «activistas» que -a menudo
sin darse cuenta- hacen de su
actividad una coartada o una



disculpa para dejar de lado la
entrega personal, tenia que parecer
un reproche que, ademas, tocaba el
nervio vital. Y esto -continua el
Obispo- estaba relacionado con dos
malentendidos de capital
importancia: por una parte, la gente
corriente, los «buenos catolicos»
creian no estar «obligados» a un
esfuerzo tal: eso seria cosa de los
religiosos; por otra, algunos
religiosos temian (y siguen temiendo)
que la predicacién de Monsefior
Escriva sobre la llamada universal a
la santidad dafiara a la Iglesia,
vaciando los seminarios y
noviciados, y reduciendo el numero
de vocaciones al sacerdocio y a la
vida religiosa (67).

Aunque tales pensamientos son muy
comprensibles desde un punto de
vista humano, subyace en ellos un
error de fondo sobre la esencia y la
diversidad de la vocacion y sobre su
inalienabilidad. Porque no es cierto



que una persona que se casa
«igualmente» podria vivir el celibato;
0 qque una persona que pide la
admision en el Opus Dei, en «otras
circunstancias» se habria hecho
monje. Dios da la vocacion no como
quien abre un arca llena de regalos y
esparce su contenido, de tal forma
que cada cual escoge lo que mas le
gusta, pudiendo permanecer fiel a
ello, cambiarlo por otra cosa o,
sencillamente, tirarlo. Cristo llama a
cada uno por su nombre y nunca se
equivoca. A quien llama para el Opus
Dei, para la Orden del Cister, para el
sacerdocio secular o para-el
matrimonio, es llamado de una vez
para siempre; si cambia su vocacion,
si se aparta de ella, si se escapa, si
huye, se hace responsable ante Cristo
y ante su propia conciencia. Seria
absurdo, por eso, pensar que, si se
consiguiera que el Opus Dei no
creciese, se conseguiria que hubiese
mas vocaciones para las ordenes
religiosas. Es como si se dijera:



cuantos mas matrimonios fracasen,
mas vocaciones tendran las érdenes
religiosas...

Monsefior Escriva de Balaguer tenia
la capacidad (y algunas mentes se
resisten a aceptar este hecho) de
amar y de admirar también aquello
en lo que no podia participar. Su
corazon y su cabeza fueron capaces
de albergar una objetividad
desinteresada, algo que, en nuestros
dias, parece desaparecer
paulatinamente. Tenia estima y
aprecio por los agustinos, los
dominicos, los carmelitas, los
jesuitas, las congregaciones de
fundacion reciente; tenia estima por
todo y por todos. Durante afios se
confeso con un padre jesuita,
Valentin Sanchez Ruiz; y a no pocos
de los que dirigid espiritualmente los
prepard para una vocacion religiosa,
indicandoles el camino que les
correspondia (68). Pero, por otra
parte, insistia con tozudez en que él



mismo, por Voluntad y encargo de
Dios, no podia ser religioso y que la
Obra no podia ser una orden ni una
congregacion religiosa.

Ante las organizaciones civiles -
siempre que no fueran
decididamente enemigas de la fe y de
la Iglesia- también mostré un espiritu
abierto y falto de prejuicios. Mons.
Lopez Ortiz recuerda la relacion de
don Josemaria con don Angel
Herrera, que llego a ser una
relevante personalidad en la vida
espafiola. Habia nacido en 1886 en
Santander y, después de estudiar
Derecho, se destaco como periodista
y en politica social dentro de la
«Accién Catolica». En 1940 fue
ordenado sacerdote, a la edad de
cincuenta y cuatro afos. Siete
después fue nombrado Obispo de
Malaga, y en 1965 Cardenal; fallecid
en 1968. Como Presidente de la
«Asociacion Catdlica Nacional de
Propagandistas» confiaba encontrar



aliados en Monseiior Escriva y en el
Opus Dei; los jovenes de la Obra que
habia conocido le habian
impresionado y queria ganarlos para
su movimiento. Mantuvo dos o tres
largas conversaciones con el
Fundador. Don Angel Herrera le
comento que era necesario colaborar
para el bien de la Iglesia, que su
organizacion y la Obra tenian los
mismos ideales, por lo que seria
adecuado aliarse; los jovenes de la
Obra podrian encontrar un lugar
entre los «propagandistas»... No
debio ser tarea facil lograr que don
Angel comprendiera que el Opus Dei
respetaba y amaba toda iniciativa
apostolica, pero que era
imprescindible que conservase su
fisonomia, sus fines y sus
caracteristicas. Por otra parte, la
Asociacion Catolica Nacional de
Propagandistas promovia, con afan
apostolico, la Democracia Cristiana
en Espafia, y Mons. Escriva de
Balaguer le explico que él tenia el



deber de defender la libertad de
opcion politica de los miembros de la
Obra. Lo cual no era 6bice para que
hubiese miembros del Opus Dei que,
en uso de su libertad, pertenecieran
ala A.C.N. de P. o participaran en
tareas promovidas por ella, como
otros catdlicos (lo que ocurrio, de
hecho, en algunos casos) (69).

Es imposible comprender a
Monsefor Escriva y al Opus Dei, asi
como el evitar falsas
interpretaciones, si no se han
comprendido sus ideas sobre la
libertad personal. Mons. Lopez Ortiz
cita en este contexto dos parrafos del
Fundador que queremos recoger
aqui por su fundamental
importancia. «La libertad -decia don
Josemaria- que cada uno tiene para
elegir y decidir con respecto a su
propia actividad, incluso politica, es
fundamental en la Obra. A los que
vienen a la Obra se les exigira
mucho, pero siempre fundamentados



en una espiritualidad. Lo que no sea
requerido por esa responsabilidad
permanece intangible- en eso, plena
libertad. De manera que serviran a
Dios donde quieran. Y si quieren
tener una actividad politica, que la
tengan: yo en eso no me meteré. Si
uno toma una orientacion politica y
otro otra distinta, yo recordaré solo
que esa divergencia no debe ir en
detrimento de la caridad: dentro de
la diversidad de opciones politicas
debe haber caridad. Y también me
preocuparé de que nadie tome la
opcion personal de un miembro
como cosa de la Obra, porque no lo
es, sino cosa suya personal. Plena
libertad, dentro de los criterios que
la Iglesia marque para todos los
catolicos» (70). Y en otra ocasion
recalcaba: «Yo, en lo politico, no
puedo imponer ni recomendar una
conducta a quienes se acercan a la
Obra. En sus relaciones con Dios, en
su espiritualidad, si; en las
preferencias politicas, no: cada cual



lo que quiera. Hay una esfera de
libertad temporal que, para mi, es
sagrada» (71).

En ejercicio de esa libertad hubo -y
hay- miembros del Opus Dei en la
democracia cristiana; y, en ejercicio
de la misma libertad, hubo también
miembros de la Obra que fueron
ministros de Franco. En ocasiones se
ha citado ese dato de manera
«desproporcionada», como
argumento contra «el Opus Dei»; a
veces incluso se ha formulado una
«sospecha generalizada de fascismo».

Como se trata, entre los chismes
demagagicos, de algo parecido a una
de esas melodias que nunca mueren
(algo que se saca a relucir una y otra
vez para aterrorizar a los espiritus
bondadosos que saben poco del Opus
Dei), no quiero entrar de nuevo en
detalles, sino indicar s6lo que Franco
y su sistema de gobierno no pueden
ser considerados, sin mas, como



«fascistas»; su régimen fue mas bien,
por decirlo asi, un intento -
anacronico en ultimo término de
erigir un estado autoritario-clerical-
tecnocratico, casi en contra del reloj
de la historia en Europa occidental.
La situacion de las democracias
occidentales, el considerable numero
de sistemas de gobierno en todo el
mundo que lesionan los derechos
humanos y nuestra propia historia
deberian llevarnos a los alemanes a
distanciarnos de la imprudente
arrogancia de querer actuar como
«jueces y maestros de la democracia»
con respecto a otras naciones. En
este punto somos mas bien
comediantes de tercera.

En 1957 Franco reorganizo su
gabinete ministerial con el fin de
sanear la situacion economica de
Espafia, especialmente con respecto a
la balanza exterior de pagos; para
conseguir que Espafia se pusiera en
camino hacia un sistema econémico



y financiero capaz de competir en el
mundo moderno, nombré ministros
a algunos especialistas bien
cualificados, procedentes de bancos y
universidades. Habia entre ellos dos
(y mas tarde cuatro) miembros del
Opus Dei: Alberto Ullastres Calvo,
catedratico de Historia de la
Economia en la Universidad de
Madrid, fue nombrado Ministro de
Comercio; y Mariano Navarro Rubio,
hasta entonces Director
administrativo del Banco Popular,
paso a ocupar la cartera de
Hacienda. Mas tarde se les sumarian
Gregorio Lopez Bravo como Ministro
de Industria y Laureano Lopez Rodo
como Ministro sin carteray
Comisario General del Plan de
Desarrollo Econémico. Unos afios
después, estos dos -en distintas
épocas, desempefiaron la cartera de
Asuntos Exteriores.

En las publicaciones especializadas
se suele hablar de «la era



tecnocratica» del régimen franquista,
con lo que se insinua que, durante
algun tiempo, el acento paso del
plano ideoldgico al practico. Entre los
«tecnocratas» habia, por supuesto,
personas que no eran miembros del
Opus Dei, como el joven jurista de la
Universidad de Madrid Manuel Fraga
Iribarne (que hizo del Ministerio de
Informacion y Turismo algo mucho
mas importante de lo que el nombre
sugiere), y también miembros de la
Asociacion Catolica Nacional de
Propagandistas. Como no pretendo
escribir una «Historia de Espafia en
la época de Franco», no quiero entrar
en detalles sobre la actuacion de
todas estas personas. Solo diré que
fue mucho lo que consiguieron, sobre
todo si se tiene. en cuenta que, en
realidad, dispusieron de poco
tiempo. Gracias a ellos, Espafia
empez0 a ser un estado moderno,
capaz de irse aproximando
paulatinamente al mundo occidental;
también (y esto lo suelen olvidar los



«fiscales») se fue acercando a las
democracias europeas, pues por
entonces se inicio el desarrollo
politico que Espafa intenta realizar
plenamente desde 1975 (72).

Hay un punto que queremos dejar
muy claro: los miembros del Opus
Dei de los que estamos hablando
hacian algo a lo que tenian derecho
como personas libres y como
ciudadanos del Estado. La imitacion
de Cristo, la fidelidad a la Iglesia y el
espiritu de la Obra no prohibian
servir a aquel Estado espaifiol, un
Estado que, a diferencia de otros
ejemplos del pasado o de nuestros
dias, en ningun momento tuvo por
qué ser genuina y necesariamente un
Estado criminal (y que tampoco lo
fue de hecho). Quien afirmara que
un cristiano solo puede expresarse a
favor de una democracia de corte
angloamericano o jacobino, porque
solo un sistema de este tipo seria
compatible con el cristianismo, haria



un planteamiento inaceptable de
cara a la historia y (aun dejando de
lado que a menudo es un
planteamiento falaz) caeria bajo el
concepto de «hipermoral» que ya
fustigara Arnold Gehlen (73).
Monsefor Escriva de Balaguer no se
oponia a que sus hijos se
mantuvieran a distancia del régimen
autoritario de Franco o a que algunos
(como el mondrquico liberal Fontan
o0 el profesor Calvo Serer, que estuvo
encarcelado, y otros) trataran de
conseguir una evolucion o
«transformacion» del mismo.
Tampoco se llenaba de jubilo si algan
hijo suyo era nombrado ministro.
Cuando, en 1957, un Cardenal se
sintio obligado a felicitarle por el
«honroso nombramiento» de uno de
los nuevos y jovenes ministros, don
Josemaria le replic6 con rotundidad:
«A mi no me va ni me viene; no me
importa; me da igual que sea
ministro o barrendero, lo unico que
me interesa es que se haga santo en



su trabajo» (74). Finalmente,
conviene subrayar que son muy
pocos, también en Espafia, los
miembros del Opus Dei cuya
profesion ha sido o es la politica. El
que, en cualquier pais, un miembro
de la Obra se empefie en politica, y la
forma concreta en que lo haga,
depende -repetimos- solamente de su
conciencia y carece de importancia
para los demdas miembros y para la
totalidad de la familia espiritual del
Opus Dei.

Al comienzo de este capitulo
hablabamos del momento en el que
el Fundador fue a vivir a Roma. Pues
bien, pienso que de todo lo que
hemos narrado hasta aqui sélo
sacaria una conclusion: que él, como
cabeza del Opus Deli, tenia que
permanecer en Roma, cerca de la
Catedra de Pedro; aquél era su lugar,
alli tenia que estar el centro de la
Obra. No sdlo porque era necesario
conseguir la aprobacion definitiva y



la regulacion de la situacion
canonica (por lo menos provisional)
de la Obra dentro de la Iglesia
universal, sino también, sobre todo,
porque, si bien el Opus Dei habia
nacido y crecido en Espaiia, desde el
principio estaba destinado a la
universalidad, a la catolicidad y a la
«romanidad». Una de las
convicciones fundamentales de
Monsefior Escriva de Balaguer era
que el encargo misionero de Cristo,
de caracter universal, estaba unido,
inseparable y eternamente, a la
Catedra de San Pedro. Ademas,
parecia llegada la hora, como dijo
entonces a un amigo y me confirmo
hace poco en una conversacion el
actual Prelado de la Obra, de
abandonar con naturalidad, y sin
llamar la atencion, una Espafia en la
que se podia atacar a la Obra mas
facilmente por estar €l alli, de
acuerdo con las palabras de la
Escritura: «Heriré al pastor y se
dispersaran las ovejas» (Mt 26, 31);



una Espafia en la que no existia la
necesaria libertad, que para €l era un
derecho natural y una condicion
indispensable para poder dirigir el
Opus Dei en todo el mundo. Este paso
le dolia, porque amaba a su patria,
pero sabia cudles eran las exigencias
de su mision, y obedecia. No fue un
«emigrante» en el sentido corriente
de la palabra (casi todos los afios, ya
lo hemos dicho, visitaba Espafia); en
un doble sentido, fue mas bien un
apostol universal, al modo de un San
Pablo, un San Ignacio de Loyola, un
San Francisco Javier y otros que,
portando el mensaje de Jesucristo,
abarcaron todo el mundo; y también
al modo de un San Agustin, un Santo
Tomads de Aquino o un San Francisco
de Sales, que consiguieron ese efecto
casi exclusivamente por «4smosis
espiritual».




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/vii-la-pesca-
milagrosa/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/vii-la-pesca-milagrosa/
https://opusdei.org/es-es/article/vii-la-pesca-milagrosa/
https://opusdei.org/es-es/article/vii-la-pesca-milagrosa/

	VII. LA PESCA MILAGROSA

