
opusdei.org

Vida de María (X): La
huida a Egipto

El décimo capítulo de la Vida de
María contempla la huida a
Egipto de la Sagrada Familia,
"meses de trabajo escondido y
de sufrimiento silencioso, con la
nostalgia de la casa
abandonada".

11/10/2018

Apenas marcharon los Magos de
Belén, cuando un ángel del Señor se
apareció en sueños a José y le dijo:
levántate, toma al Niño y a su Madre,
huye a Egipto y quédate allí hasta que



yo te diga, porque Herodes va a
buscar al niño para matarlo (M t 2,
13). En un instante, la alegría de la
Virgen por la visita de aquellos
personajes, que habían reconocido
en su Hijo al Mesías, se trocó en
dolor y angustia. Era bien conocida
la crueldad del viejo rey de Palestina,
siempre temeroso de que alguien le
arrebatara el trono; por eso había
hecho asesinar a varios de sus hijos y
a otras personas que podían hacerle
sombra, como consta por diversas
fuentes históricas. El peligro, pues,
era grande; pero Dios tenía unos
planes de salvación que no podían
dejar de cumplirse por la ambición y
la iniquidad de un tirano. Sin
embargo, el Señor no obra milagros
llamativos: cuenta con la
correspondencia de sus criaturas
fieles. Por eso, los Magos, después de
recibir en sueños aviso de no volver a
Herodes, regresaron a su país por
otro camino ( Mt 2, 12).



También José se comportó con
extrema docilidad. En cuanto recibió
el aviso divino, se levantó, tomó de
noche al Niño y a su Madre y huyó a
Egipto ( Mt 2, 14). Comenzaba la
primera de las persecuciones que
Jesucristo había de sufrir en la tierra,
a lo largo de la historia, en sí mismo
o en los miembros de su Cuerpo
místico.

Existían dos itinerarios principales
para ir a Egipto. Uno más cómodo,
pero también más frecuentado,
descendía por la orilla del
Mediterráneo y atravesaba la ciudad
de Gaza. El otro, menos utilizado,
pasaba por Hebrón y Bersabé, antes
de atravesar el desierto de Idumea e
internarse en el Sinaí. En cualquier
caso, se trataba de un viaje largo, de
varios centenares de kilómetros, que
debió de durar de diez a catorce días.

En Hebrón o en Bersabé (situada esta
última ciudad a 60 kilómetros de



Belén), debieron de comprar
provisiones antes de afrontar la
travesía del desierto. Es probable
que, en esta parte del viaje, se
incorporaran a alguna pequeña
caravana, pues hubiera sido casi
imposible hacerlo ellos solos: el calor
agobiante, la falta de agua, el peligro
de bandidos, lo hacían
absolutamente desaconsejable. El
historiador Plutarco narra que los
soldados romanos que, en el año 155
antes de Cristo, realizaron esa
travesía para combatir en Egipto,
temían más afrontar las penalidades
del desierto que la guerra que se
disponían a pelear.

La tradición supone —y es lógico que
fuera así— que María, con el Niño en
brazos, cabalgaba sobre un jumento,
al que José conduciría por el ronzal.
Pero la fantasía de los escritos
apócrifos hizo florecer numerosas
leyendas sobre este episodio:
palmeras que extienden sus copas



para ofrecer una sombra a los
fugitivos, fieras que se amansan,
salteadores que se tornan
humanitarios, fuentes de agua que
aparecen de improviso para aliviar
la sed... Se hace eco la piedad
popular en cuadros y composiciones
poéticas, con el laudable fin de
resaltar el cuidado de la Providencia
divina. La verdad es que se trató de
una huida en toda regla, en la que, a
los sufrimientos físicos, se
acompañaba el temor de ser
alcanzados en cualquier momento
por algún pelotón de soldados. Sólo
cuando llegaron a Rhinocolura, en la
frontera de Palestina con Egipto,
pudieron sentirse más tranquilos.

Mientras tanto, en la pequeña aldea
de Belén se consumaba la matanza
de un grupo de niños menores de dos
años, arrancados de los brazos de sus
madres. Se cumplió entonces —anota
San Mateo— lo dicho por medio del
profeta Jeremías: "Una voz se oyó en



Ramá, llanto y lamento grande: es
Raquel que llora por sus hijos, y no
admite consuelo, porque ya no
existen" ( Mt 2, 18). Se trata,
indudablemente, de un pasaje de
difícil comprensión, que a veces ha
sido piedra de escándalo para
muchos: ¿cómo Dios puede permitir
el sufrimiento de los inocentes,
especialmente si son niños? La
respuesta a esta pregunta se apoya
en dos puntos firmes: Dios no trata a
los hombres como marionetas, sino
que respeta su libertad, también
cuando se empeñan en hacer el mal;
al mismo tiempo, con su Sabiduría y
su Providencia, sabe sacar, del mal,
el bien. Dios escribe derecho con los
renglones torcidos de los hombres.
De todas formas, sólo a la luz del
sacrificio de Cristo en la Cruz se
esclarece este enigma. La Redención
se ha obrado por medio del
sufrimiento del Justo, del Inocente
por excelencia, que desea asociar a
los hombres en su sacrificio.



La tradición no es unánime sobre el
lugar de residencia de la Sagrada
Familia en Egipto: Menfis, Heliópolis,
Leontópolis..., pues en el amplio
delta del Nilo florecían muchas
comunidades judías. Se integraron
en una de ellas como unos
emigrantes más, y allí José
encontraría un trabajo que le
permitiera sustentar dignamente,
aunque pobremente, a su familia.
Según los cálculos más comunes,
vivieron en Egipto al menos un año,
hasta que de nuevo un ángel anunció
a José que ya podía regresar a
Palestina.

Fueron meses de trabajo escondido y
de sufrimiento silencioso, con la
nostalgia de la casa abandonada y, al
mismo tiempo, con la alegría de ver
crecer a Jesús sano y fuerte, lejos del
peligro que le había acechado. A su
alrededor contemplaban mucha
idolatría, tantas figuras de dioses
extraños con rasgos de animales.



Pero María sabía que también por
aquellas gentes había venido
Jesucristo al mundo, también ellos
eran destinatarios de la Redención. Y
la Virgen los abrazaba en su corazón
maternal.

LA VOZ DEL MAGISTERIO

«Después de haber adorado al Señor
y haber satisfecho su devoción, los
Magos, según el aviso recibido en
sueños, volvieron a su país por un
camino distinto del que habían
venido. Creyendo ya en Cristo, no
tenían que ir, en efecto, por el
camino de su vida antigua, sino que,
entrando en la nueva ruta, se
abstienen de los errores que habían
abandonado. Era necesario invalidar
las maniobras de Herodes, que, bajo
pretexto de celo, preparaba un
engaño impío sobre el Niño Jesús.



»Por eso, quedando su plan
desbaratado y su esperanza burlada,
la cólera del rey se inflamó de ardor.
Recordando la fecha que habían
indicado los Magos, derramó la rabia
de su crueldad sobre todos los niños
de Belén, y en una matanza general
hizo perecer a todos los recién
nacidos de la ciudad, haciéndolos
pasar a la gloria eterna. Pensó que
ningún niño había escapado de la
muerte en ese lugar, y, por lo mismo,
que Cristo también había muerto.
Pero Él, que reservaba para otro
tiempo la efusión de su sangre para
la redención del mundo, había huido
a Egipto, llevado allí por el cuidado
de sus padres. Recobraba así la
antigua cuna del pueblo hebreo y
ejercía el principado del verdadero
José, usando de un poder y de una
providencia mucho más grande que
la suya, pues venía a libertar los
corazones de los egipcios de un
hambre más terrible que toda
indigencia, que ellos sufrían por la



ausencia de la verdad, ya que Él vino
del cielo como verdadero pan de vida
(cfr. Jn 6, 51). De modo que este país
no sería ya extraño a la preparación
del misterio de la única víctima,
donde, por la inmolación del
cordero, habían sido prefigurados
por primera vez el signo salutífero de
la cruz y la Pascua del Señor».

San León Magno, Papa (siglo V).
Homilía 3 en la solemnidad de la
Epifanía.

***

«El sufrimiento forma parte de la
existencia humana. Se deriva, por
una parte, de nuestra finitud y, por
otra, de la gran cantidad de culpas
acumuladas a lo largo de la historia,
y que crece de modo incesante
también en el presente. Conviene
ciertamente hacer todo lo posible
para disminuir el sufrimiento;
impedir cuanto se pueda el
sufrimiento de los inocentes; aliviar



los dolores y ayudar a superar las
dolencias psíquicas. Todos estos son
deberes tanto de la justicia como del
amor y forman parte de las
exigencias fundamentales de la
existencia cristiana y de toda vida
realmente humana. En la lucha
contra el dolor físico se han hecho
grandes progresos, aunque en las
últimas décadas ha aumentado el
sufrimiento de los inocentes y
también las dolencias psíquicas.

»Es cierto que debemos hacer todo lo
posible para superar el sufrimiento,
pero extirparlo del mundo por
completo no está en nuestras manos,
simplemente porque no podemos
desprendernos de nuestra limitación,
y porque ninguno de nosotros es
capaz de eliminar el poder del mal,
de la culpa, que —lo vemos— es una
fuente continua de sufrimiento. Esto
sólo podría hacerlo Dios: y sólo un
Dios que, haciéndose hombre,
entrase personalmente en la historia



y sufriese en ella. Nosotros sabemos
que este Dios existe y que, por tanto,
este poder que "quita el pecado del
mundo" ( Jn 1, 29) está presente en el
mundo. Con la fe en la existencia de
este poder, ha surgido en la historia
la esperanza de la salvación del
mundo».

Benedicto XVI (siglo XXI). Carta
encíclica Spe salvi, 30-XI-2007, n. 36.

* * *

LA VOZ DE LOS PADRES

«Aparecido, pues, el ángel, habla no
con María, sino con José, y le dice: 
levántate y toma al niño y a su madre
( Mt 2, 13). Al oír esto, José no se
escandalizó ni dijo: esto parece un
enigma. Tú mismo me decías no ha
mucho que Él salvaría a su pueblo, y
ahora no es capaz ni de salvarse a sí
mismo, sino que tenemos necesidad
de huir, de emprender un viaje y
largo desplazamiento. Esto es



contrario a tu promesa. Pero nada de
esto dice, porque José es un varón
fiel. Tampoco pregunta por el tiempo
de la vuelta, a pesar de que el ángel
lo había dejado indeterminado, pues
le había dicho: y quédate allí hasta
que yo te diga ( Ibid .). Sin embargo,
no por eso se entorpece, sino que
obedece y cree y soporta todas las
pruebas alegremente. Bien es verdad
que Dios, amador de los hombres,
mezclaba trabajos y dulzuras, estilo
que Él sigue con todos los santos. Ni
los peligros ni los consuelos nos los
da continuos, sino que de unos y
otros va Él entretejiendo la vida de
los justos. Tal hizo con José».

San Juan Crisóstomo (siglo IV).
Homilías sobre el Evangelio de San
Mateo, 8, 3.

***

«Herodes teme, los magos desean;
éstos desean encontrar al rey, aquél
temió perder el reino. Por último,



todos le buscan: aquéllos, para vivir
por Él; el otro, porque quiere darle
muerte; Herodes, para cometer un
gran pecado contra Él; los magos,
para que les perdone todos los suyos.
Herodes da muerte a muchos niños
con la intención de matar a uno
preciso, y mientras causa tan cruel y
sangrienta matanza en las personas
de tantos inocentes, es él el primero
en causarse la muerte con tanta
maldad. Mientras tanto, nuestro rey,
la Palabra que aún no habla,
mientras los magos le adoraban y los
niños morían por Él, o bien yacía
acostado o bien tomaba el pecho, y
antes de hablar encontraba
creyentes y antes de padecer hacía
también mártires.

»¡Oh niños dichosos, recién nacidos,
nunca tentados, nunca forzados a
luchar y ya coronados! Dude que
habéis sido coronados, al padecer
por Cristo, quien piense que de nada
sirve a los niños el bautismo de



Cristo. Aún no teníais la edad para
creer en Cristo, que había de sufrir
también su pasión, pero teníais carne
en que padecerla por Él, que la
sufriría posteriormente. En ningún
modo abandonaría a estos niños la
gracia del Salvador, Niño que había
venido a buscar lo que se había
perdido, no sólo mediante su
nacimiento, sino también colgando
de la cruz. Quien pudo tener como
pregoneros de su nacimiento a los
ángeles, como proclamadores a los
cielos y como adoradores a los
magos, pudo concederles el que no
muriesen aquí por Él, si supiera que
con aquella muerte iban a perecer y
no a vivir en una felicidad mayor.
Lejos, lejos de nosotros pensar que,
viniendo a librar a los hombres,
Cristo no se preocupase de la
recompensa para aquellos que iban a
morir por Él quien, pendiente de la
cruz, oró incluso por sus asesinos».



San Agustín (siglos IV-V). Sermón 373,
2-3.

***

«¿Qué temes, Herodes, al oír que ha
nacido un Rey? Él no ha venido a
expulsarte a ti, sino para vencer al
Maligno. Pero tú no entiendes estas
cosas, y por ello te turbas y te
enfureces, y, para que no escape el
que buscas, te muestras cruel, dando
muerte a tantos niños. Ni el dolor de
las madres que gimen, ni el lamento
de los padres por la muerte de sus
hijos, ni los quejidos y los gemidos de
los niños te hacen desistir de tu
propósito. Matas el cuerpo de los
niños, porque el temor te ha matado
a ti el corazón (...).

»Los niños sin saberlo, mueren por
Cristo; los padres hacen duelo por los
mártires. Cristo ha hecho dignos
testigos suyos a los que todavía no
podían hablar. He aquí de qué
manera reina el que ha venido para



reinar. He aquí que el libertador
concede libertad y el salvador da la
salvación... ¡Oh gran don de la
gracia! ¿De quién son los
merecimientos para que triunfen así
los niños? Todavía no hablan, y ya
confiesan a Cristo. Todavía no
pueden entablar batalla, valiéndose
de sus propios miembros, y ya
consiguen la palma de la victoria».

San Quodvultdeus (siglo V). Sermón 2,
sobre el Símbolo.

* * *

LA VOZ DE LOS SANTOS

« Hemos visto su estrella en Oriente y
venimos a adorarle. Al oír esto, el Rey
Herodes se turbó y, con él, toda
Jerusalén ( Mt 2, 2-3). Todavía hoy se
repite esta escena. Ante la grandeza
de Dios, ante la decisión, seriamente
humana y profundamente cristiana,
de vivir de modo coherente con la
propia fe, no faltan personas que se



extrañan, y aun se escandalizan,
desconcertadas. Se diría que no
conciben otra realidad que la que
cabe en sus limitados horizontes
terrenos. Ante los hechos de
generosidad, que perciben en la
conducta de otros que han oído la
llamada del Señor, sonríen con
displicencia, se asustan o —en casos
que parecen verdaderamente
patológicos— concentran todo su
esfuerzo en impedir la santa
determinación que una conciencia
ha tomado con la más plena libertad.

»Yo he presenciado, en ocasiones, lo
que podría calificarse como una
movilización general, contra quienes
habían decidido dedicar toda su vida
al servicio de Dios y de los demás
hombres. Hay algunos, que están
persuadidos de que el Señor no
puede escoger a quien quiera sin
pedirles permiso a ellos, para elegir a
otros; y de que el hombre no es capaz
de tener la más plena libertad, para



responder que sí al Amor o para
rechazarlo. La vida sobrenatural de
cada alma es algo secundario, para
los que discurren de esa manera;
piensan que merece prestársele
atención, pero sólo después que
estén satisfechas las pequeñas
comodidades y los egoísmos
humanos (...).

»Considerad el caso de Herodes: era
un potente de la tierra, y tiene la
oportunidad de servirse de la
colaboración de los sabios: reuniendo
a todos los príncipes de los sacerdotes
y a los escribas del pueblo, les
preguntó dónde había de nacer el
Mesías ( Mt 2, 4). Su poder y su
ciencia no le llevan a reconocer a
Dios. Para su corazón empedernido,
poder y ciencia son instrumentos de
maldad: el deseo inútil de aniquilar a
Dios, el desprecio por la vida de un
puñado de niños inocentes».



San Josemaría (siglo XX). Es Cristo
que pasa, n. 33.

* * *

«No nos entristezcamos por su
muerte, antes bien, alegrémonos,
porque han recibido el premio
merecido. Cuando ellos murieron
entre los tormentos, Raquel, es decir,
la Madre Iglesia, los acompañó con
luto y lágrimas. Mas la Jerusalén
celestial, que es Madre de todos
nosotros, acogió inmediatamente con
signos de alegría a los que habían
sido arrojados de la tierra y los
introdujo en la gloria de su Señor,
para que de Él recibieran la corona.
Por este motivo, San Juan afirma que
"estaban delante del trono y del
Cordero, vestidos con vestiduras
blancas, y llevaban palmas en sus
manos" ( Ap 7,9). Ahora, coronados,
están de pie ante el trono de Dios los
mismos que antes yacían, aplastados
por los sufrimientos, ante los



tribunales terrenos. Se hallan en
presencia del Cordero y no podrán
ser excluidos, por ningún motivo, de
la contemplación de su gloria, del
mismo modo que aquí abajo ningún
suplicio pudo apartarlos del amor
(...). "Por esto están delante del trono
de Dios y le sirven de día y de noche
en su santuario" ( Ap 7, 15).

»Estar en la presencia de Dios,
alabarlo sin interrupción, no es un
servicio fatigoso, sino algo muy grato
y codiciable; la expresión "de día y de
noche" no significa propiamente
sucesión del tiempo, sino que indica
de modo simbólico la perpetuidad.
En los atrios de Cristo "ya no existirá
la noche" ( Ap 21, 25), sino un día
único, más feliz que mil días en
cualquier otro lugar. En ese día,
Raquel ya no llorará por sus hijos,
pues Dios "enjugará las lágrimas de
sus ojos" ( Ap 7, 17); sino que "gritará
con voces de júbilo y de victoria en
sus tiendas" ( Sal 117, 15)».



San Beda el Venerable (siglos VII-VIII).
Homilía sobre los Santos Inocentes 1,
10.

* * *

LA VOZ DE LOS POETAS

Desterrado parte el Niño,

y llora;

díjole su Madre así,

y llora.

Callad, mi Señor, agora.

Oíd llantos de amargura,

pobreza, temor, tristura,

aguas, vientos, noche oscura,

con que va Nuestra Señora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.



El destierro que sofrís

es la llave con que abrís

al mundo que redimís,

la ciudad en que Dios mora

y llora;

callad, mi Señor, agora.

No puede quedar en esto;

morirés, y no tan presto;

mas la cruz do serás puesto

me traspasa desde agora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.

Callad vos, mi luz é aviso,

pues que vuestro Padre quiso

que seáis del paraíso



Flor que nunca se desflora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.

¡Oh gran Rey de mis entrañas,

cómo is por las montañas,

huyendo a tierras extrañas

de la mano matadora!

y llora;

callad, mi Señor, agora.

Vos tomáis este viaje

por guardar el homenaje

que hecistes al linaje

de la gente pecadora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.



Con su Hijo va huyendo,

ya cansado, ya temiendo,

ya temblando, ya corriendo

tras la fe, su guiadora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.

Llora el Niño del hostigo,

del agua y del desabrigo

con la madre, que es testigo,

nuestra luz alumbradora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.

¡Oh cuáles van caminando,

temiendo y atrás mirando

si los iba ya alcanzando



la gente perseguidora!

Y llora;

callad, mi Señor, agora.

A la Virgen sin mancilla

la verde palma se humilla,

en señal de maravilla,

que es del cielo emperadora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.

Este frío no os fatigue,

ni Herodes, que os persigue,

por el gran bien que se sigue

desta vida penadora,

y llora;

callad, mi Señor, agora.



Por la ira herodiana

que sofrís, Hijo, de gana,

dad la gloria soberana

al que tal destierro adora

y llora;

callad, mi Señor, agora.

Estando el Niño en sus brazos,

fajadillo de retazos,

se hicieron mil pedazos

los ídolos a deshora

y llora;

callad, mi Señor, agora.

¡Oh si supieses, Egito,

cuánto ya eres bendito

por el tesoro infinito



que hoy en ti se tesora!

Y llora;

callad, mi Señor, agora. Ambrosio de
Montesino (siglo XV). Cancionero.

J.A. Loarte

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/vida-de-maria-
x-la-huida-a-egipto/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/vida-de-maria-x-la-huida-a-egipto/
https://opusdei.org/es-es/article/vida-de-maria-x-la-huida-a-egipto/
https://opusdei.org/es-es/article/vida-de-maria-x-la-huida-a-egipto/

	Vida de María (X): La huida a Egipto

