opusdei.org

Viaje de Francisco a
Turquia

"Lo unico que la Iglesia Catodlica
desea, y que yo busco como
Obispo de Roma, «la Iglesia que
preside en la caridad», es la
comunion con las Iglesias
ortodoxas", ha dicho Francisco
en sus palabras dirigidas al
Patriarca Bartolomeo.

30/11/2014

Otros videos: Francisco en la
catedral de Estambul: Provocamos
division cuando nos encerramos en
nosotros mismos; El Papa recorre


https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=uDZmdD_4RU8

la antigua basilica de Santa Sofia;
Francisco reza descalzo en la
Mezquita Azul; Papa a lideres
musulmanes: Condenemos la
violencia que busca una
justificacion religiosa; Papa con
Erdogan: Contra el fanatismo y el
fundamentalismo, solidaridad y
respeto a las libertades.

Divina Liturgia en la Iglesia
patriarcal de San Jorge

Estambul, Domingo 30 de noviembre
de 2014

Santidad, querido hermano
Bartolomeo

Como arzobispo de Buenos Aires, he
participado muchas veces en la
Divina Liturgia de las comunidades
ortodoxas de aquella ciudad; pero
encontrarme hoy en esta Iglesia
Patriarcal de San Jorge para la
celebracion del santo Apostol Andrés,
el primero de los llamados, Patron


https://www.youtube.com/watch?v=uDZmdD_4RU8
https://www.youtube.com/watch?v=HZge9MdjWF4
https://www.youtube.com/watch?v=HZge9MdjWF4
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug

del Patriarcado Ecuménico y
hermano de san Pedro, es realmente
una gracia singular que el Sefior me
concede.

Encontrarnos, mirar el rostro el uno
del otro, intercambiar el abrazo de
paz, orar unos por otros, son
dimensiones esenciales de ese
camino hacia el restablecimiento de
la plena comunion a la que
tendemos. Todo esto precede y
acompafa constantemente esa otra
dimension esencial de dicho camino,
que es el didlogo teoldgico. Un
verdadero didlogo es siempre un
encuentro entre personas con un
nombre, un rostro, una historia, y no
solo un intercambio de ideas.

Esto vale sobre todo para los
cristianos, porque para nosotros la
verdad es la persona de Jesucristo. El
ejemplo de san Andrés que, junto con
otro discipulo, acept6 la invitacion
del Divino Maestro: «Venid y veréis»,



y «se quedaron con €l aquel dia» (Jn
1,39), nos muestra claramente que la
vida cristiana es una experiencia
personal, un encuentro
transformador con Aquel que nos
ama y que nos quiere salvar.
También el anuncio cristiano se
propaga gracias a personas que,
enamoradas de Cristo, no pueden
dejar de transmitir la alegria de ser
amadas y salvadas. Una vez mas, el
ejemplo del Apostol Andrés es
esclarecedor. El, después de seguir a
Jesus hasta donde habitaba y haberse
quedado con él, «encontro primero a
su hermano Simon y le dijo: “Hemos
encontrado al Mesias" (que significa
Cristo). Y lo llevo a Jesus» (Jn 1,40-42).
Por tanto, esta claro que tampoco el
dialogo entre cristianos puede
sustraerse a esta logica del encuentro
personal.

Asi pues, no es casualidad que el
camino de la reconciliacion y de paz
entre catolicos y ortodoxos haya sido



de alguna manera inaugurado por un
encuentro, por un abrazo entre
nuestros venerados predecesores, el
Patriarca Ecuménico Atenagorasy el
Papa Pablo VI, hace cincuenta afios
en Jerusalén, un acontecimiento que
Vuestra Santidad y yo hemos querido
conmemorar encontrandonos de
nuevo en la ciudad donde el Sefior
Jesucristo murid y resucito.

Por una feliz coincidencia, esta visita
tiene lugar unos dias después de la
celebracion del quincuagésimo
aniversario de la promulgacion del
Decreto del Concilio Vaticano II sobre
la busqueda de la unidad de todos los
cristianos, Unitatis redintegratio. Es
un documento fundamental con el
que se ha abierto un nuevo camino
para el encuentro entre los catolicos
y los hermanos de otras Iglesias y
Comunidades eclesiales.

Con aquel Decreto, la Iglesia Catolica
reconoce en particular que las



Iglesias ortodoxas «tienen
verdaderos sacramentos, y sobre
todo, en virtud de la sucesion
apostolica, el sacerdocio y la
Eucaristia, con los que se unen aun
con nosotros con vinculo
estrechisimo» (n. 15). En
consecuencia, se afirma que, para
preservar fielmente la plenitud de la
tradicion cristiana, y para llevar a
término la reconciliacion de los
cristianos de Oriente y de Occidente,
es de suma importancia conservar y
sostener el riquisimo patrimonio de
las Iglesias de Oriente, no solo por lo
que se refiere a las tradiciones
liturgicas y espirituales, sino también
a las disciplinas canonicas,
sancionadas por los Santos Padres y
los concilios, que regulan la vida de
estas Iglesias (cf., nn. 15-16).

Considero importante reiterar el
respeto de este principio como
condicion esencial y reciproca para
el restablecimiento de la plena



comunion, que no significa ni
sumision del uno al otro, ni
absorcion, sino mas bien la
aceptacion de todos los dones que
Dios ha dado a cada uno, para
manifestar a todo el mundo el gran
misterio de la salvacion llevada a
cabo por Cristo, el Sefior, por medio
del Espiritu Santo. Quiero asegurar a
cada uno de vosotros que, para
alcanzar el anhelado objetivo de la
plena unidad, la Iglesia Catdlica no
pretende imponer ninguna
exigencia, salvo la profesion de fe
comun, y que estamos dispuestos a
buscar juntos, a la luz de la
ensefianza de la Escritura y la
experiencia del primer milenio, las
modalidades con las que se garantice
la necesaria unidad de la Iglesia en
las actuales circunstancias: lo unico
que la Iglesia Catdlica desea, y que yo
busco como Obispo de Roma, «la
Iglesia que preside en la caridad», es
la comunion con las Iglesias
ortodoxas. Dicha comunion sera



siempre fruto del amor «que ha sido
derramado en nuestros corazones
por el Espiritu Santo, que se nos ha
dado» (Rm 5,5), amor fraterno que
muestra el lazo trascendente y
espiritual que nos une como
discipulos del Sefior.

En el mundo de hoy se alzan con
impetu voces que no podemos dejar
de oir, y que piden a nuestras Iglesias
vivir plenamente el ser discipulos del
Sefior Jesucristo.

La primera de estas voces es la de los
pobres. En el mundo hay demasiadas
mujeres y demasiados hombres que
sufren por grave malnutricion, por el
creciente desempleo, por el alto
porcentaje de jovenes sin trabajo y
por el aumento de la exclusion social,
que puede conducir a
comportamientos delictivos e incluso
al reclutamiento de terroristas. No
podemos permanecer indiferentes
ante las voces de estos hermanos y



hermanas. Ellos no sé6lo nos piden
que les demos ayuda material,
necesaria en muchas circunstancias,
sino, sobre todo, que les apoyemos
para defender su propia dignidad de
seres humanos, para que puedan
encontrar las energias espirituales
para recuperarse y volver a ser
protagonistas de su historia. Nos
piden también que luchemos, a la luz
del Evangelio, contra las causas
estructurales de la pobreza: la
desigualdad, la falta de un trabajo
digno, de tierra y de casa, la negacion
de los derechos sociales y laborales.
Como cristianos, estamos llamados a
vencer juntos a la globalizacion de la
indiferencia, que hoy parece tener la
supremacia, y a construir una nueva
civilizacion del amor y de la
solidaridad.

Una segunda voz que clama con
vehemencia es la de las victimas de
los conflictos en muchas partes del
mundo. Esta voz la oimos resonar



muy bien desde aqui, porque algunos
paises vecinos estan sufriendo una
guerra atroz e inhumana. Pienso con
profundo dolor en las tantas victimas
del inhumano e insensato atentado
que en estos dias han sufrido los
fieles musulmanes que rezaban en la
mezquita de Kano, en Nigeria.
Turbar la paz de un pueblo, cometer
0 consentir cualquier tipo de
violencia, especialmente sobre los
mas débiles e indefensos, es un grave
pecado contra Dios, porque significa
no respetar la imagen de Dios que
hay en el hombre. La voz de las
victimas de los conflictos nos
impulsa a avanzar diligentemente
por el camino de reconciliacion y
comunion entre catolicos y
ortodoxos. Por lo demas, ;como
podemos anunciar de modo creible
el Evangelio de paz que viene de
Cristo, si entre nosotros continua
habiendo rivalidades y contiendas?
(Pablo VI, Exhort. Ap., Evangelii
nuntiandi, 77).



Una tercera voz que nos interpela es
la de los jovenes. Hoy, por desgracia,
hay muchos jovenes que viven sin
esperanza, vencidos por la
desconfianza y la resignacion.
Muchos jovenes, ademas,
influenciados por la cultura
dominante, buscan la felicidad sélo
en poseer bienes materiales y en la
satisfaccion de las emociones del
momento. Las nuevas generaciones
nunca podran alcanzar la verdadera
sabiduria y mantener viva la
esperanza, si nosotros no somos
capaces de valorar y transmitir el
auténtico humanismo, que brota del
Evangelio y la experiencia milenaria
de la Iglesia. Son precisamente los
jovenes — pienso por ejemplo en la
multitud de jovenes ortodoxos,
catdlicos y protestantes que se
reunen en los encuentros
internacionales organizados por la
Comunidad de Taizé — son ellos los
que hoy nos instan a avanzar hacia
la plena comunion. Y esto, no porque



ignoren el significado de las
diferencias que aun nos separan,
sino porque saben ver mas alla, son
capaces de percibir lo esencial que
ya nos une.

Querido hermano, muy querido
hermano, estamos ya en camino, en
camino hacia la plena comunion y
podemos vivir ya signos elocuentes
de una unidad real, aunque todavia
parcial. Esto nos reconforta y nos
impulsa a proseguir por esta senda.
Estamos seguros de que a lo largo de
este camino contaremos con el apoyo
de la intercesion del Apdstol Andrés
y de su hermano Pedro, considerados
por la tradicion como fundadores de
las Iglesias de Constantinopla y de
Roma. Pidamos a Dios el gran don de
la plena unidad y la capacidad de
acogerlo en nuestras vidas. Y nunca
olvidemos de rezar unos por otros.

kK 3k



Oracion Ecumética en la Iglesia
Patriarcal de San Jorge

Estambul, Sabado 29 de noviembre de
2014

El atardecer trae siempre un doble
sentimiento, el de gratitud por el dia
vivido y el de la ansiada confianza
ante el caer de la noche. Esta tarde
mi corazon esta colmado de gratitud
a Dios, que me ha concedido estar
aqui para rezar junto con Vuestra
Santidad y con esta Iglesia hermana,
al término de una intensa jornada de
visita apostolica; y, al mismo tiempo,
mi corazon esta a la espera del dia
que liturgicamente hemos
comenzado: la fiesta de San Andrés
Apostol, que es el Patrono y
Fundador de esta Iglesia.

En esta oracion vespertina, a través
de las palabras del profeta Zacarias,
el Sefior nos ha dado una vez mas el
fundamento que esta a la base de
nuestro avanzar entre un hoy y un



manana, la roca firme sobre la que
podemos mover juntos nuestros
pasos con alegria y esperanza; este
fundamento rocoso es la promesa del
Sefior: «Aqui estoy yo para salvar a
mi pueblo de Oriente a Occidente...
en fidelidad y justicia» (8,7.8).

Si, venerado y querido Hermano
Bartolomé, mientras expreso mi
sentido «gracias» por su acogida
fraterna, siento que nuestra alegria
es mas grande porque la fuente esta
mas alld; no esta en nosotros, no en
nuestro compromiso y en nuestros
esfuerzos, que también deben
hacerse, sino en la comun confianza
en la fidelidad de Dios, que pone el
fundamento para la reconstruccion
de su templo que es la Iglesia (cf. Za
8,9). «jHe aqui la semilla de la

paz!» (Za 8,12); ihe aqui la semilla de
la alegria! Esa paz y esa alegria que
el mundo no puede dar, pero que el
Sefior Jesus ha prometido a sus
discipulos, y se la ha entregado como



Resucitado, en el poder del Espiritu
Santo.

Andrés y Pedro han escuchado esta
promesa, han recibido este don. Eran
hermanos de sangre, pero el
encuentro con Cristo los ha
transformado en hermanos en la fe y
en la caridad. Y en esta tarde gozosa,
en esta vigilia de oracion, quisiera
decir sobre todo: hermanos en la
esperanza, y la esperanza no
defrauda. Qué gracia, Santidad,
poder ser hermanos en la esperanza
del Sefior Resucitado. Qué gracia -y
qué responsabilidad — poder caminar
juntos en esta esperanza, sostenidos
por la intercesion de los santos
hermanos, los Apostoles Andrés y
Pedro. Y saber que esta esperanza
comun no defrauda, porque no se
funda en nosotros y nuestras pobres
fuerzas, sino en la fidelidad de Dios.

Con esta esperanza gozosa, llena de
gratitud y anhelante espera, expreso



a Vuestra Santidad, a todos los
presentes y a la Iglesia de
Constantinopla mis mejores deseos,
cordiales y fraternos, en la fiesta del
santo Patron. Y le pido un favor: Me
bendiga y bendiga la Iglesia de
Roma.

K ok Sk

Homilia en la catedral catdlica del
Espiritu Santo (Estambul)

Sabado 29 de noviembre de 2014

En el Evangelio, Jesus se presenta al
hombre sediento de salvacion como
la fuente a la que acudir, la roca de la
que el Padre hace surgir rios de agua
viva para todos los que creen en él
(cf. Jn 7,38). Con esta profecia,
proclamada publicamente en
Jerusalén, Jesus anuncia el don del
Espiritu Santo que recibiran sus
discipulos después de su
glorificacion, es decir, su muerte y
resurreccion (cf. v. 39).



El Espiritu Santo es el alma de la
Iglesia. F1 da la vida, suscita los
diferentes carismas que enriquecen
al Pueblo de Dios y, sobre todo, crea
la unidad entre los creyentes: de
muchos, hace un solo cuerpo, el
cuerpo de Cristo. Toda la vida y la
mision de la Iglesia dependen del
Espiritu Santo; él realiza todas las
cosas.

La misma profesion de fe, como nos
recuerda san Pablo en la primera
Lectura de hoy, sdlo es posible
porque es sugerida por el Espiritu
Santo: «Nadie puede decir: “jJesus es
el Sefior!", sino por el Espiritu

Santo» (1 Co 12,3b). Cuando rezamos,
es porque el Espiritu Santo inspira en
nosotros la oracion en el corazon.
Cuando rompemos el cerco de
nuestro egoismo, salimos de nosotros
mismos y nos acercamos a los demas
para encontrarlos, escucharlos,
ayudarlos, es el Espiritu de Dios que
nos ha impulsado. Cuando



descubrimos en nosotros una
extrafa capacidad de perdonar, de
amar a quien no nos quiere, es el
Espiritu el que nos ha impregnado.
Cuando vamos mas alla de las
palabras de conveniencia y nos
dirigimos a los hermanos con esa
ternura que hace arder el corazon,
hemos sido sin duda tocados por el
Espiritu Santo.

Es verdad, el Espiritu Santo suscita
los diferentes carismas en la Iglesia;
en apariencia, esto parece crear
desorden, pero en realidad, bajo su
guia, es una inmensa riqueza, porque
el Espiritu Santo es el Espiritu de
unidad, que no significa
uniformidad. So6lo el Espiritu Santo
puede suscitar la diversidad, la
multiplicidad y, al mismo tiempo,
producir la unidad. Cuando somos
nosotros quienes deseamos crear la
diversidad, y nos encerramos en
nuestros particularismos y
exclusivismos, provocamos la



division; y cuando queremos hacer la
unidad segun nuestros planes
humanos, terminamos implantando
la uniformidad y la homogeneidad.
Por el contrario, si nos dejamos guiar
por el Espiritu, la riqueza, la
variedad, la diversidad nunca crean
conflicto, porque €l nos impulsa a
vivir la variedad en la comunidn de
la Iglesia.

Los diversos miembros y carismas
tienen su principio armonizador en
el Espiritu de Cristo, que el Padre ha
enviado y sigue enviando, para
edificar la unidad entre los
creyentes. El Espiritu Santo hace la
unidad de la Iglesia: unidad en la fe,
unidad en la caridad, unidad en la
cohesidn interior. La Iglesia y las
Iglesias estan llamadas a dejarse
guiar por el Espiritu Santo,
adoptando una actitud de apertura,
docilidad y obediencia. Es él el que
armoniza la Iglesia. Me viene a la
mente aquella bella palabra de san



Basilio, el Grande: «Ipse harmonia
est», €l mismo es la armonia.

Es una vision de esperanza, pero al
mismo tiempo fatigosa, pues siempre
tenemos la tentacion de poner
resistencia al Espiritu Santo, porque
trastorna, porque remueve, hace
caminar, impulsa a la Iglesia a seguir
adelante. Y siempre es mas facil y
comodo instalarse en las propias
posiciones estaticas e inamovibles.
En realidad, la Iglesia se muestra fiel
al Espiritu Santo en la medida en que
no pretende regularlo ni
domesticarlo. Y también la Iglesia se
muestra fiel al Espiritu Santo cuando
deja de lado la tentacion de mirarse a
si misma.

Y nosotros, los cristianos, nos
convertimos en auténticos discipulos
misioneros, capaces de interpelar las
conciencias, si abandonamos un
estilo defensivo para dejarnos



conducir por el Espiritu. Fl es
frescura, fantasia, novedad.

Nuestras defensas pueden
manifestarse en una confianza
excesiva en nuestras ideas, nuestras
fuerzas — pero asi se deriva hacia el
pelagianismo —, o en una actitud de
ambicion y vanidad. Estos
mecanismos de defensa nos impiden
comprender verdaderamente a los
demads y estar abiertos a un dialogo
sincero con ellos. Pero la Iglesia que
surge en Pentecostés recibe en
custodia el fuego del Espiritu Santo,
que no llena tanto la mente de ideas,
sino que hace arder el corazon; es
investida por el viento del Espiritu
que no transmite un poder, sino que
dispone para un servicio de amor, un
lenguaje que todos pueden entender.

En nuestro camino de fe y de vida
fraterna, cuanto mas nos dejemos
guiar con humildad por el Espiritu
del Sefior, tanto mejor superaremos



las incomprensiones, las divisiones y
las controversias, y seremos signo
creible de unidad y de paz. Signo
creible de que Nuestro Sefior ha
resucitado, esta vivo.

Con esta gozosa certeza, los abrazo a
todos ustedes, queridos hermanos y
hermanas: al Patriarca Siro-Catolico,
al Presidente de la Conferencia
Episcopal, el Vicario Apostolico,
Mons. Pelatre, a los demas obispos y
Exarcas, a los presbiteros y diaconos,
a las personas consagradas y fieles
laicos pertenecientes a las diferentes
comunidades y a los diversos ritos de
la Iglesia Catdlica. Deseo saludar con
afecto fraterno al Patriarca de
Constantinopla, Su Santidad
Bartolomé I, al Metropolita Siro-
Ortodoxo, al Vicario Patriarcal
Armenio Apostolico y a los
representantes de las comunidades
protestantes, que han querido rezar
con nosotros durante esta
celebracion. Les expreso mi



reconocimiento por este gesto
fraterno. Envio un saludo afectuoso
al Patriarca Armenio Apostolico,
Mesrob II, asegurandole mis
oraciones.

Hermanos y hermanas, dirijamonos
a la Virgen Maria, la Santa Madre de
Dios. Junto a ella, que oraba en el
cenaculo con los Apdstoles en espera
de Pentecostés, roguemos al Sefior
para que envie su Santo Espiritu a
nuestros corazones y nos haga
testigos de su Evangelio en todo el
mundo. Amén.

kK K

Visita al Presidente de Asuntos
Religiosos de Turquia

Ankara, Viernes 28 de noviembre de
2014

Es para mi un motivo de alegria
encontrarles hoy, durante mi visita a
su pais. Agradezco al sefior



Presidente de este importante
Organismo por la cordial invitacion,
que me ofrece la ocasion estar con
los dirigentes politicos y religiosos,
musulmanes y cristianos.

Es tradicion que los Papas, cuando
viajan a otros paises como parte de
su mision, se encuentren también
con las autoridades y las
comunidades de otras religiones. Sin
esta apertura al encuentro y al
dialogo, una visita papal no
responderia plenamente a su
finalidad, como yo la entiendo, en la
linea de mis venerados predecesores.
En esta perspectiva, me complace
recordar de manera especial el
encuentro que tuvo el Papa
Benedicto XVI en este mismo lugar,
en noviembre de 2006.

En efecto, las buenas relaciones y el
dialogo entre los dirigentes religiosos
tiene gran importancia. Representa
un claro mensaje dirigido a las



respectivas comunidades para
expresar que el respeto mutuo y la
amistad son posibles, no obstante las
diferencias. Esta amistad, ademas de
ser un valor en si misma, adquiere
especial significado y mayor
importancia en tiempos de crisis,
como el nuestro, crisis que en
algunas zonas del mundo se
convierten en auténticos dramas
para poblaciones enteras.

Hay efectivamente guerras que
siembran victimas y destruccion;
tensiones y conflictos interétnicos e
interreligiosos; hambre y pobreza
que afligen a cientos de millones de
personas; dafios al ambiente natural,
al aire, al agua, a la tierra.

La situacion en el Medio Oriente es
verdaderamente tragica,
especialmente en Irak y Siria. Todos
sufren las consecuencias de los
conflictos y la situacién humanitaria
es angustiosa. Pienso en tantos nifios,



en el sufrimiento de muchas madres,
en los ancianos, los desplazados y
refugiados, en la violencia de todo
tipo. Es particularmente preocupante
que, sobre todo a causa de un grupo
extremista y fundamentalista,
enteras comunidades, especialmente
—aunque no solo - cristianas y
yazidies, hayan sufrido y sigan
sufriendo violencia inhumana a
causa de su identidad étnica y
religiosa. Se los ha sacado a la fuerza
de sus hogares, tuvieron que
abandonar todo para salvar sus vidas
y no renegar de la fe. La violencia ha
llegado también a edificios sagrados,
monumentos, simbolos religiosos y al
patrimonio cultural, como queriendo
borrar toda huella, toda memoria del
otro.

Como dirigentes religiosos, tenemos
la obligacion de denunciar todas las
violaciones de la dignidad y de los
derechos humanos. La vida humana,
don de Dios Creador, tiene un



caracter sagrado. Por tanto, la
violencia que busca una justificacion
religiosa merece la mds enérgica
condena, porque el Todopoderoso es
Dios de la vida y de la paz. El mundo
espera de todos aquellos que dicen
adorarlo, que sean hombres y
mujeres de paz, capaces de vivir
como hermanos y hermanas, no
obstante la diversidad étnica,
religiosa, cultural o ideologica.

A la denuncia debe seguir el trabajo
comun para encontrar soluciones
adecuadas. Esto requiere la
colaboracion de todas las partes:
gobiernos, dirigentes politicos y
religiosos, representantes de la
sociedad civil y todos los hombres y
mujeres de buena voluntad. En
particular, los responsables de las
comunidades religiosas pueden
ofrecer la valiosa contribucion de los
valores que hay en sus respectivas
tradiciones. Nosotros, los
musulmanes y los cristianos, somos



depositarios de inestimables
riquezas espirituales, entre las cuales
reconocemos elementos de
coincidencia, aunque vividos segun
las propias tradiciones: la adoracion
de Dios misericordioso, la referencia
al patriarca Abraham, la oracion, la
limosna, el ayuno... elementos que,
vividos de modo sincero, pueden
transformar la vida y dar una base
segura a la dignidad y la fraternidad
de los hombres. Reconocer y
desarrollar esto que nos acomuna
espiritualmente — mediante el
dialogo interreligioso — nos ayuda
también a promover y defender en la
sociedad los valores morales, la paz 'y
la libertad (cf. Juan Pablo II, A la
comunidad catolica de Ankara, 29
noviembre 1979). El comun
reconocimiento de la sacralidad de la
persona humana sustenta la
compasion, la solidaridad y la ayuda
efectiva a los que mas sufren. A este
proposito, quisiera expresar mi
aprecio por todo lo que el pueblo



turco, los musulmanes y los
cristianos, estan haciendo en favor
de los cientos de miles de personas
que huyen de sus paises a causa de
los conflictos. Hay dos millones. Y
esto es un ejemplo concreto de como
trabajar juntos para servir a los
demas, un ejemplo que se ha de
alentar y apoyar.

He sabido con satisfaccion de las
buenas relaciones y de la
colaboracion entre la Diyanet y el
Consejo Pontificio para el Dialogo
Interreligioso. Espero que continuen
y se consoliden, por el bien de todos,
porque toda iniciativa de dialogo
auténtico es signo de esperanza para
un mundo tan necesitado de paz,
seguridad y prosperidad. Y también
después del didlogo con el Sefior
Presidente, espero que este didlogo
interreligioso se haga creativo de
nuevas formas.



Sefior Presidente, expreso
nuevamente gratitud a usted y a sus
colaboradores por este encuentro,
que llena de gozo mi corazon.
Agradezco también a todos ustedes
su presencia y las oraciones que
tendran la bondad que ofrecer por
mi servicio. Por mi parte, les aseguro
que yo rogaré igualmente por
ustedes. Que el Sefior nos bendiga a
todos.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/viaje-de-
francisco-a-turquia/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/viaje-de-francisco-a-turquia/
https://opusdei.org/es-es/article/viaje-de-francisco-a-turquia/
https://opusdei.org/es-es/article/viaje-de-francisco-a-turquia/

	Viaje de Francisco a Turquía

