
opusdei.org

“¡Vale la pena!” (V):
En su pureza
original, en su
novedad radiante

El Señor prometió que el
Espíritu Santo acompañaría a
su Iglesia para que fuera fiel, es
decir, atenta a transmitir lo
recibido en un diálogo
permanente con cada época.
Ese es también el modo en que
el Opus Dei camina a lo largo de
la historia.

30/11/2022



«Os he dicho estas cosas para que
cuando llegue la hora os acordéis de
que ya os las había anunciado» (Jn
16,4). Estas palabras que Jesús
pronuncia durante la Última Cena se
proyectan decididamente hacia el
futuro: hacen que hoy leamos su
oración sacerdotal como dirigidas a
nosotros, como una suerte de
testamento siempre vivo. Gran parte
de lo que el Señor confía a sus
discípulos en esos últimos momentos
se refiere al envío del Espíritu Santo:
«Cuando venga Aquel, el Espíritu de
la verdad, os guiará hacia toda la
verdad, pues no hablará por sí
mismo, sino que dirá todo lo que oiga
y os anunciará lo que va a venir» (Jn
16,13). Esta tensión hacia el futuro
nos debe llevar a preguntarnos, en
todo momento: «¿Qué espera hoy el
Señor de nosotros, los cristianos?».
Es la pregunta que se hacía el
prelado del Opus Dei, pocos meses
después de recibir ese encargo del
Señor. Y respondía: «Que salgamos al



encuentro de las inquietudes y
necesidades de las personas, para
llevar a todos el Evangelio en su
pureza original y, a la vez, en su
novedad radiante»[1].

Dios se sigue entregando a los
hombres

La pasión, muerte y resurrección de
Jesús, núcleo de la Revelación de Dios
a los hombres, sucedió en un lugar
concreto y en un momento histórico
preciso. Sin embargo, no se trata de
un acontecimiento que haya pasado
a la historia, como sucede con todo lo
demás: el misterio pascual continúa
dando fruto hoy. De hecho, la
Eucaristía, que es la forma
sacramental de esos eventos, no es
solamente un recuerdo, sino que es 
memoria, en el sentido bíblico de la
expresión: hace presente este
misterio en todos los tiempos; es
entrega —traditio— del amor
misericordioso del Padre al mundo.



Aunque vuelve a presentar un
acontecimiento histórico concreto, la
Eucaristía nos muestra que el valor
de la Pascua rompe las barreras del
tiempo para insertarse en nuestros
días. Y eso no sucede solamente con
este núcleo de la manifestación de
Dios, sino, en cierta manera, con
todas las enseñanzas de Jesús: él nos
confía la tarea de entregar —tradere
— esa Buena Noticia en cada
momento de la historia (cfr. Mt
28,19-20).

Esta misión, por la cual «la Iglesia, en
su doctrina, en su vida y en su culto,
perpetúa y transmite a todas las
generaciones todo lo que es, todo lo
que cree»[2], implica necesariamente
un progreso. Aunque con frecuencia
se considera esta noción como
opuesta a la de tradición, se trata de
un malentendido. En realidad,
ambas expresan un movimiento
armónico: tanto transmitir como
progresar indican apertura a la



historia. Y eso es lo que hace la
Iglesia cuando camina entregando su
vida a los hombres y mujeres de cada
época. El protagonista de esta
tradición, de esta entrega, es el
Espíritu Santo, que hace eternas en la
historia las palabras de Jesús; y
también él es el protagonista del
progreso, especialmente a través de
la vida de cada uno de los santos, que
«pone de manifiesto y da a conocer
aspectos siempre nuevos del mensaje
evangélico»[3].

La frescura de los orígenes

Este modo de ser de la Iglesia se
replica en cada una de las realidades
vivas que conforman el único Cuerpo
de Cristo. Es también, por tanto, el
modo de ser del Opus Dei, «viejo
como el Evangelio y como el
Evangelio nuevo»[4]. En la Obra, como
en la Iglesia, tradición y progreso
forman un todo armónico, como lo
forman también santidad y



apostolado. La santidad, en efecto, se
expresa en la fidelidad a un espíritu
recibido de Dios, y el apostolado se
desarrolla en medio de un mundo
necesariamente cambiante. Esta
armonía es un fruto del Espíritu
Santo, que nos impulsa tanto a
valorar las enseñanzas recibidas,
como a renovar nuestra ilusión por
abrir nuevos caminos para llevar el
Evangelio al corazón de los hombres
y mujeres de nuestro tiempo.

Cuando lo que se transmite es una
vida, un espíritu, un modo de ser, la
fidelidad se realiza necesariamente
desde la apertura a la historia. Lo
que la Iglesia entrega a cada época
no son objetos, cosas inanimadas,
sino una forma viva, la forma Christi
que está llamada a transformar cada
cultura desde dentro. Quien, al
anunciar el Evangelio, renunciara a
comprender la situación histórica de
su interlocutor y la situación
histórica de la sociedad en la que se



mueve, preocupándose solo de
enseñar una doctrina abstracta,
como fijada de una vez por todas, no
estaría transmitiendo fielmente el
mensaje de Jesucristo.

En la traditio evangelii, la
transmisión del Evangelio, la
fidelidad se asemeja a la continuidad
de un río vivo, caudaloso, que nos
pone en contacto con la frescura de
los orígenes. Benedicto XVI explicaba
cómo el Espíritu Santo asegura «el
vínculo entre la experiencia de la fe
apostólica, vivida en la comunidad
original de discípulos, y la
experiencia actual de Cristo en su
Iglesia (…). La tradición —continuaba
— no es transmisión de cosas o
palabras, una colección de cosas
muertas. La tradición es el río vivo
que nos conecta con los orígenes, el
río vivo en el que los orígenes están
siempre presentes»[5].



El Opus Dei transmite al mundo un
espíritu, un estilo cristiano de vida,
una comprensión de la profunda
relación filial con Dios que se origina
en el Bautismo. Este espíritu, como la
Tradición de la Iglesia de la que
forma parte, no puede ni debe ser
codificado y especificado en todos
sus aspectos. Además, alguna
concreción de hoy no
necesariamente seguirá vigente
mañana, porque lo que se transmite
a lo largo del tiempo no es tanto eso
como un espíritu filial por el que
vivimos en Cristo, capaz de dar vida
en cada nueva situación que la
historia presenta. «Cada vez que
intentamos volver a la fuente y
recuperar la frescura original del
Evangelio —ha escrito el Papa
Francisco— brotan nuevos caminos,
métodos creativos, otras formas de
expresión, signos más elocuentes,
palabras cargadas de renovado
significado para el mundo actual»[6].



Un aggiornamento en la vida
personal

Jesús encomendó a sus discípulos la
tarea de llegar a todos los hombres y
a todos los pueblos, conociendo su
cultura y su contexto. Para expresar
este desafío se utiliza a menudo la
palabra italiana aggiornamento, que
literalmente significa renovarse,
ponerse al día. La utilizaron, por
ejemplo, san Juan XXIII y sus
sucesores para referirse a la misión
del Concilio Vaticano II. En sí mismo,
el término expresa la solicitud por no
perder relevancia, por estar en
sintonía con lo que la gente entiende
o experimenta. Sin embargo, hubo
quien empobreció su significado
abogando porque la Iglesia se
«pusiese al día», en el sentido de
plegarse simplemente a las
circunstancias de los tiempos, como
quien «ajusta» su mensaje a las
exigencias de las distintas



novedades, perdiendo a fin de
cuentas el mensaje mismo.

San Josemaría no tardó en salir al
paso de esta segunda comprensión
del término. En varias ocasiones,
advirtió que no es la Iglesia la que
debe adaptarse a los tiempos, sino
que es cada época la que necesita
descubrir el mensaje salvador de
Jesucristo: «El aggiornamento —decía
—, debe hacerse, antes que nada, en
la vida personal, para ponerla de
acuerdo con esa vieja novedad del
Evangelio»[7]. Añadía, además, que
una persona que vive el espíritu del
Opus Dei, en la medida en que
trabaja en medio del mundo y está
plenamente incorporado en los
procesos de la sociedad, debería
estar naturalmente al día, 
aggiornato, actualizando también de
esta manera su misión.

Este dinamismo de la fidelidad, ha
explicado el Prelado del Opus Dei, se



realiza sobre todo como un
«aggiornamento natural»: el de una
persona que encarna el espíritu que
transmitió san Josemaría. «Es, sobre
todo, en el ámbito del apostolado
personal —que es el principal en la
Obra—, y en el de orientar con
sentido cristiano las profesiones, las
instituciones y las estructuras
humanas, donde procuramos poner
iniciativa y creatividad, para llegar al
trato de sincera amistad con
numerosas personas y llevar la luz
del Evangelio a la sociedad»[8].

Las personas que procuran encarnar
el espíritu del Opus Dei están
habitualmente predispuestas, por su
misma vocación, a esta «continuidad
creativa». Sin embargo, esa
disposición no es automática: para
ser creativos, es necesario «conocer
en profundidad el tiempo en el que
vivimos, las dinámicas que lo
atraviesan, las potencialidades que lo
caracterizan, y los límites y las



injusticias, a veces graves, que lo
aquejan»[9]. Si la idea de
«adaptación» hace pensar en una
serie de fuerzas que empujan desde
fuera, pidiendo moldearse a las
nuevas exigencias de los tiempos,
expresiones como «fidelidad
dinámica» o «continuidad creativa»
miran más bien a una actividad
desde dentro, desde una vida interior
vibrante, por la que cada uno piensa
y actúa con creatividad, en un
diálogo constante con la realidad que
lo rodea.

La creatividad está, pues,
estrechamente ligada a la
«profesionalidad» en el sentido más
genuino del término; estimula la
inteligencia —intus legere, leer
dentro— con la que se penetra en las
cosas, sin quedarse en la superficie.
La creatividad es fruto del amor al
mundo y a las personas, porque
implica el esfuerzo de buscar nuevos
caminos, sin ceder a la facilidad de



una repetición literal de lo adquirido,
que siempre es menos exigente para
uno mismo y menos eficaz para los
demás. La creatividad es, en fin,
fruto de la oración sincera: solo
mirando a Jesús, centro de la
historia, se pueden encontrar nuevas
claves para entrar en el corazón de
nuestros contemporáneos.

El discípulo hará obras mayores

Al estudiar cómo la doctrina
cristiana se va desplegando a lo largo
del tiempo, san John Henry Newman
se dio cuenta de que la entera
predicación de Jesús contenía, como
una semilla, todo lo que el
cristianismo llegaría a ser a lo largo
de la historia[10]. Se entiende así
cómo, al igual que una semilla
germina y florece en función de la
calidad del suelo, de las condiciones
climáticas y de las circunstancias
ambientales, el cristianismo ha dado
lugar, a lo largo de la historia, a



fenómenos aparentemente inéditos
que en realidad no son 
absolutamente nuevos, porque
estaban contenidos en la semilla. Sin
embargo, está claro que aquellos
frutos, con sus colores y sus
fragancias, necesitaban de un tiempo
oportuno y de las condiciones
favorables para que pudieran llegar
a ser posibles.

La fe de los primeros discípulos en la
presencia real del cuerpo de Cristo
en la Eucaristía, por ejemplo, fue la
semilla que fructificaría mucho
tiempo después en forma de culto
eucarístico fuera de la Santa Misa, en
la construcción de Iglesias, o en
nuestra adoración ante los sagrarios.
Sin embargo, todo esto no pudo
empezar a madurar hasta que, en el
siglo IV, los cristianos empezaron a
contar con las condiciones para
desarrollar el culto eucarístico. Toda 
novedad posee la semilla en el origen,
cuando todavía era invisible el fruto.



Algo similar ocurre con el espíritu de
la Obra. Ciertamente san Josemaría
recibió la esencia del carisma, el
núcleo de lo que se transmitiría con
el tiempo, pero no podía prever todo
lo que se originaría a partir de ese
mensaje; ya durante su vida, de
hecho, hizo experiencia muchas
veces de esta realidad, y es lógico que
esto siga sucediendo a lo largo de los
siglos. Rezando en voz alta durante
su estancia en la Legación de
Honduras en 1937, lo expresaba así:
«Por la misericordia de Dios, soy el
primer eslabón, y vosotros sois
también primeros eslabones de una
cadena que se continuará por los
siglos sin fin. Yo no estoy solo; hay
ahora almas —y llegarán muchas
más en el futuro— dispuestas a sufrir
conmigo, a pensar conmigo, a
participar conmigo de la vida que
Dios ha depositado en este cuerpo de
la Obra, que está apenas nacido»[11].



Mons. Fernando Ocáriz, en uno de
sus primeros viajes como Padre de
esta familia, señalaba en Madrid que
toda nueva etapa en el Opus Dei «es
una buena ocasión para que cada
uno se plantee empezar otra vez,
para sentir la Obra en nuestras
manos con más agradecimiento y
más responsabilidad»[12]. Este
dinamismo de la vida lo anunció ya
Jesús a sus discípulos en su oración
sacerdotal durante la Última Cena:
«El que cree en mí, también él hará
las obras que yo hago, y las hará
mayores que éstas» (Jn 14,12). La
novedad en la continuidad, por la
que el árbol crece y se robustece, es
en definitiva el resultado de la
identificación con Jesucristo y de la
docilidad a su Espíritu. En el plan de
Dios para los hombres, son el Hijo y
el Espíritu Santo quienes nos
muestran por qué la verdad y la
historia no se oponen: el Hijo, la
Verdad en persona, es Aquel hacia el
que apunta la historia y del que toda



la historia recibe su sentido; y el
Espíritu, que guía a la Iglesia en su
caminar terreno, es Aquel que nos
conducirá a la verdad completa.

[1] Mons. F. Ocáriz, Mensaje, 7-
VII-2017.

[2] Concilio Vaticano II, Dei Verbum, n.
8.

[3] Benedicto XVI, Discurso, 19-
XII-2009.

[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
24.

[5] Benedicto XVI, Audiencia general,
26-IV-2006.

[6] Francisco, Evangelii gaudium, n. 11.

[7] San Josemaría, Conversaciones, n.
72.



[8] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 19-
III-2022, n. 10.

[9] Mons. F. Ocáriz, Mensaje, 7-
VII-2017.

[10] Cfr. J.R. Newman, Ensayo sobre el
desarrollo de la doctrina cristiana,
Universidad Pontificia de Salamanca,
2009.

[11] San Josemaría, Crecer para
adentro, p. 85 (AGP, biblioteca, P12).

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Viaje
pastoral a Madrid, VI/VII-2017, en
www.opusdei.org

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/vale-la-pena-v/
(07/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/fernando-ocariz-prelado-opus-dei-visita-madrid/
https://opusdei.org/es/article/fernando-ocariz-prelado-opus-dei-visita-madrid/
https://opusdei.org/es-es/article/vale-la-pena-v/
https://opusdei.org/es-es/article/vale-la-pena-v/

	“¡Vale la pena!” (V): En su pureza original, en su novedad radiante

