opusdei.org

V.
CONQUISTADORES Y
GRANOS DE TRIGO

Biografia del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

29/12/2011

Un joven sacerdote del Opus Dej,
recién ordenado, estaba dando una
meditacion en el oratorio de un
Centro del Opus Dei. Sin que los
demas se diesen cuenta, entro el
Fundador y se sent6 en el ultimo
banco. Cuando el sacerdote comento
que el fundamento de la vocacioén al



Opus Dei es la humildad, Mons.
Escriva de Balaguer, en contra de su
costumbre, le interrumpio diciendo:
«No, hijo mio, la filiacion divina».

Todos los hombres son hijos de Dios,
su Creador. Los cristianos, ademas, lo
saben -o deberian saberlo-, y no sélo
en teoria, sino de forma existencial:
Jesucristo les ha mostrado que Dios
es Padre, y se lo ha mostrado no «en
imagenes», sino en carne y hueso, en
Si mismo. En un libro dedicado a
establecer las concordancias del
Nuevo Testamento (1) se citan,
referidos sdlo a los cuatro
Evangelios, ciento treinta y un
lugares en los que el Sefior da
testimonio de la paternidad de Diosy,
por lo tanto, también da la filiacion
divina del hombre; y se da testimonio
de este hecho considerandolo como
la realidad fundamental y central de
la vida, como «el principio de Amor»
de toda la Creacion; Dios es Amor, y
lo es como Padre que nos hace



hermanos de su Hijo, quien, siendo
consustancial a El, se ha hecho
hombre. Este es el nucleo central de
la religion cristiana. La Revelacion
de Jesucristo como «Hijo del Padre»,
igual a El en su esencia, es algo
sobrecogedor..., y postular que la
Sagrada Escritura no afirma nada
sobre la Divinidad de Jesus, sino que
esta afirmacion seria tan sélo una
«interpretacion» posterior, es una
afirmacion sin fundamento. En mi
opinion, aquella conversacion de
Jesus con Tomas ., Felipe en la noche
anterior a la Pasion, que recoge el
Evangelista Juan Un 14, 5-11), es una
de las pruebas mas conmovedoras, y
a la vez mas logicas, de que
Jesucristo es Dios y Hombre, una
prueba que ningun «escritor
piadoso» hubiera podido inventar.
«Tomas le dijo: Sefior, no sabemos
adonde vas, ¢como podremos saber
el camino? Le respondio Jesus: Yo soy
el Camino, la Verdad y la Vida; nadie
va al Padre sino por mi. Si me habéis



conocido a mi, conoceréis también a
mi Padre; desde ahora le conocéis y
le habéis visto. Felipe le dijo: Sefior,
mueéstranos al Padre y nos basta.
Jesus le contesto: Felipe, ¢tanto
tiempo como llevo con vosotros y no
me has conocido? El que me ha visto
a mi ha visto al Padre; ;como dices
tu: muéstranos al Padre? ;No crees
que yo estoy en el Padre y el Padre
en mi? Las palabras que yo os digo,
no las hablo por mi mismo. El Padre,
estando en mi, realiza sus obras.
Creedme: Yo estoy en el Padre y el
Padre en mi.» Este es el pasaje del
Evangelio que, a mis diecinueve
afos, me hizo pasar de forma
instantanea, en pocos segundos, de la
fria situacion marginal de una
«religion» liberal-humanistica al
calor de la fe.Ahora bien, entre el
darse cuenta de que se es hijo de Dios
porque se es «<hermano pequefio» de
Cristo y el realizarlo realmente en la
vida hay una enorme diferencia. La
palabra «filiacion divina» es uno de



esos vocablos religiosos que se
expresan muy facilmente; parece
sencillo, normal, quiza incluso un
poco «simple». Pero jcudntas veces lo
mas sencillo es lo mas dificil! La
filiacion divina, que Cristo explico y
vivio con la mayor perfeccion y
autoridad posibles, es para cada
cristiano la «programacion» que la
gracia hace en su alma por el
Bautismo; pero, como el hombre es
libre, es un programa que no
«funciona» automaticamente, sino
que tiene que ser elegido y querido
como camino de Amor.
Evidentemente, Mons. Escriva de
Balaguer no «descubrid» este
camino, que es la esencia de toda
vocacion cristiana, pero lo predico y
lo vivié de nuevo, sentando las bases
para que otras personas pudieran
vivirlo; fue él quien predico con
palabras y con obras que esa
«normalidad sobrenatural» de la
filiacion divina se tiene que vivir en
la normalidad natural de la vida en



el mundo. De una filiacion divina
realmente vivida se desprende todo
lo demas: la humildad que aquel
joven sacerdote habia situado, con
razon, en tan eminente lugar; la
confianza, llena de fe; la alegria, la
serenidad, la pureza, la sinceridad y
el afan de servicio; el amor al Padre y
a Jesucristo, hermano y Sefior
nuestro: un amor que se expresa en
un trato continuo del alma con la
Trinidad Beatisima, con la Virgen,
con los santos, y se pone de
manifiesto en la fidelidad a la Iglesia,
Cuerpo Mistico de Cristo, y en la
constante atencion al préjimo, lo que
también incluye el abrazar la Cruz. Y
todo esto constituye una unidad que
se proyecta en la vida, porque una
filiacion divina que realmente se
vive, origina la unidad de vida; una
unidad de vida que consiste
precisamente en vivir realmente la
filiacion divina.



Este fue el mensaje de Monsefior
Escriva; el Opus Dei es el camino
para llegar a esa unidad de vida, un
camino que Dios mostré al joven de
Barbastro, haciéndole asi
«Fundador» y mandandole que
abriera, ensanchara e hiciera
transitable un camino que habrian
de andar innumerables personas en
el futuro. El Opus Dei es, pues, la
familia de los que se esfuerzan
realmente por recorrer este camino.
Alos primeros que vinieron a esa
familia, que tanto habria de crecer
en el futuro, los llamo Dios a través
de Mons. Josemaria Escriva de
Balaguer. Lo cual quiere decir que
los llamo «a través» de su filiacion
divina vivida en plenitud; es decir, a
través de su oracion, de su trabajo,
de su lucha ascética; en una palabra:
de su Amor; de un Amor que
despertaba Amor en muchas otras
personas.



Cristobal Colon y Josemaria Escriva
de Balaguer

Todo esto se daba dentro del marco
de las actividades profesionales
propias de don Josemaria, que para
nada cambiaron a partir del 2 de
octubre; es decir, se manifestaba
como ejercicio de la profesion. Por lo
tanto, si consideramos su plan de
vida en un dia cualquiera,
obtenemos una impresion de
primera mano de lo que es el Opus
Dei en la practica, pues la Obra es
vida cotidiana, la vida cotidiana de
Cristo: a El se le ofrece, a Fl
pertenece. Don Josemaria Escriva de
Balaguer sigue cumpliendo sus
tareas sacerdotales, que ya
describimos, y, a través de ellas,
conoce a muchas personas. A todas
las trata con carifioso afecto, con un
optimismo contagioso, dandoles
animos e interesandose por sus
cosas; alli donde va, enseguida surge
un ambiente de confianza. Desde un



punto de vista humano, impresiona
por su gran simpatia. El
conocimiento lleva a la conversacion;
la conversacion a la confesion; y,
todo junto, a la direccion espiritual.
Don Josemaria va desplegando poco
a poco, ante aquellos que se le abren
con confianza, toda la plenitud
grandiosa de lo que significa
«vocacion cristiana» para un laico,
ensefnidndoles, a la vez, a llenarse de
esa plenitud gracias a cortos pasos
que paulatinamente van siendo mas
largos. No les puede entregar un
manual y decirles: «;Tomad! Leed
esto y sabréis lo que es el Opus Deiy
como se hace...» Solo puede
mostrarlo a través de su propia vida
y del ejemplo: sélo asi puede invitar
a sus amigos a seguirle y a intentar
ejercitarse en la lucha por la
santidad de la vida cotidiana. «A la
vuelta de tantos siglos -escribe en
1932-, quiere el Sefior servirse de
nosotros para que todos los
cristianos descubran, al fin, el valor



santificador y santificante de la vida
ordinaria -del trabajo profesional-y
la eficacia del apostolado de la
doctrina con el ejemplo, la amistad y
la confidencia» (2).

Monsefior Escriva de Balaguer y los
primeros que le siguieron me
recuerdan en cierto modo a los
descubridores. Fueron jovenes con
una gran capacidad de entusiasmo,
con una sed espiritual de aventuras y
Con un corazon generosamente
dispuesto para un camino rico en
descubrimientos espirituales. Se
reunieron con confianza en torno al
Padre, que los guiaba, a su lado,
hacia regiones desconocidas. Los
caminos aun no existian: habia que
abrirlos. Acechaban peligros, que
alguno no superaria. Esas

regiones .de conquista no se pierden
en la niebla de lo 'lejano ni son islas
de leyenda, sino que estan muy
cerca: en el suelo que se pisa, en los
alrededores donde viven los vecinos



y los colegas y los conciudadanos. Sin
embargo, sigue siendo terra
incognita, tierra por descubrir.

Aunque la Iglesia, el Cuerpo Mistico
de Cristo con sus millones de
miembros, vive y actua desde hace
mil novecientos noventa afios en la
Historia de la humanidad, ahora se
ha recibido un nuevo impulso,
definitivo y lleno de vida, para poner
a Cristo en la cumbre de las
actividades humanas. La Iglesia ha
conocido, a lo largo de su historia -
también la contemporanea-, muchos
de estos grandes impulsos
«renovadores» e «innovadores».
Gran fuerza espiritual y docente tuvo
el Concilio Tridentino y los afios
posteriores. jQué imponente el
numero de santos en la época de la
Contrarreforma y también en los
siglos XIII y XIX! Y el romanticismo
europeo, ¢no fue en buena parte
también una « renovatio catholica»?
Sin embargo, hemos de reconocer un



hecho innegable: los ultimos
quinientos afios, con el
Renacimiento, el Humanismo, el
Protestantismo, el Siglo de las Luces,
los diversos socialismos -sin entrar
en juicios y dejando de lado el papel
que puedan tener en el plan divino
de salvacion-, han mostrado y
demostrado que la «impregnacion
del mundo con el espiritu cristiano»
fue mucho menor de lo que se tiende
a creer al ver tantos testimonios de la
cultura cristiana. Entre las
convicciones mas duras, pero mas
necesarias, que el siglo xx ha traido a
los cristianos que no quieren seguir
durmiendo, sino despertar del suefio,
se cuenta la de que la «cultura
cristiana», con sus catedrales y
conventos, sus esculturas, cuadros y
libros, sus costumbres y usos, es una
cosa, y otra muy distinta la santidad
personal de los cristianos, su
identificaciéon con Cristo. Esas dos
cosas no van necesariamente unidas;
incluso podriamos decir que la



grandeza y la belleza de la cultura
cristiana pueden servir como excusa
0 como coartada, provocando un
insuficiente seguimiento personal de
Cristo, encarnado individualmente:
la «cultura cristiana» puede ahogar
la «santidad», sin que la conciencia
del hombre de la calle sea capaz de
distinguir entre los dos conceptos.

A la luz de estas consideraciones, la
figura de Monsefior Escriva de
Balaguer, su mensaje y el Opus Dei
adquieren su verdadera dimension
historica y salvifica, pues de ese
mensaje se desprende que la belleza
y la riqueza de los caminos y de las
obras cristianas caracterizadas por lo
especial, lo extraordinario (que
glorifica a Dios y que, por eso,
podemos y debemos admirar y
querer), no debe excluir el
impregnar el mundo con el fermento
de Cristo por medio de personas
corrientes que aspiran a alcanzar la
santidad en la vida ordinaria, que es,



para ellos, lugar y medio de
santificacion. «Esta es la voluntad de
Dios: vuestra santificacion» (1 Tes
4,3). En este punto -hoy como ayer-
estamos comenzando... y no solo eso,
sino que tenemos mucho terreno que
recuperar.Explicaba el Fundador del
Opus Dei el significado de todo esto
en una homilia que se ha hecho
famosa; fue pronunciada el 8 de
octubre de 1967 ante los estudiantes,
profesores, empleados y amigos de la
Universidad de Navarra, reunidos en
Pamplona: «Debéis comprender
ahora -con una nueva claridad- que
Dios os llama a servirle en y desde
las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana: en un
laboratorio, en el quiréfano de un
hospital, en el cuartel, en la catedra
universitaria, en la fabrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada dia. Sabedlo bien: hay
un algo santo, divino, escondido en



las situaciones mas comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir» (3). Cuando no lo
descubrimos, entonces -digadmoslo
con palabras de Mons. Escriva de
Balaguer- «el templo se convierte en
el lugar por antonomasia de la vida
cristiana; y ser cristiano es, entonces,
ir al templo, participar en sagradas
ceremonias, incrustarse en una
sociologia eclesiastica, en una
especie de mundo segregado, que se
presenta a si mismo como la antesala
del cielo, mientras el mundo comun
recorre su propio camino. La
doctrina del Cristianismo, la vida de
la gracia, pasarian, pues, como
rozando el ajetreado avanzar de la
historia humana, pero sin
encontrarse con €l » (4)

Es el mismo Fundador del Opus Dei
quien nos dice que esto, y nada mas
que esto, era el nucleo de lo que
habia predicado ya treinta y nueve
afos antes: «Yo solia decir a aquellos



universitarios y a aquellos obreros
que venian junto a mi por los afios
treinta, que tenian que saber
materializar la vida espiritual.
Queria apartarles asi de la tentacion,
tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida):
interior, la vida de relaciéon con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena dje
pequerias realidades terrenas. jQue
no, hijos mios! Que no puede haber
una doble vida, que no podemos ser
como esquizofrénicos, si queremos
ser cristianos: que hay una unica
vida, hecha de carne y espiritu, y ésa
es la que tiene que ser -en el alma y
en el cuerpo- santa y llena de Dios: a
ese Dios invisible, 1o encontramos en
las cosas mas visibles y materiales.
No hay otro camino, hijos mios: o
sabemos encontrar en nuestra vida
ordinaria al Sefnor, o no lo
encontraremos nunca» (5).Este
encuentro, este descubrimiento,



tiene sus particularidades: nadie
puede realizarlo por los demads, cada
uno tiene que hacerlo por si mismo.
Cuando Cristobal Colon llego a
Ameérica buscando el camino
occidental hacia las Indias, realizé un
descubrimiento unico en lo subjetivo
y de validez universal en lo objetivo.
Ese Nuevo Mundo aportaba una
masa ingente de «materia prima»
para el esfuerzo humano, para la
lucha y el sacrificio, para victorias y
derrotas; un tesoro en bruto en el
que todo estaba por hacer, sin
excluir trabajos, sufrimientos,
heroicidades y crimenes..., pero
excluyendo, eso si, una sola cosa: ncp
podia ser descubierto otra vez; desde
el 12 de octubre de 1492, América
existia para todos los hombres;
también antes habia existido, pero
solo a partir de ese momento
empezaban a tener conciencia de
ello.



Ahora bien, para tener esa
conciencia no hace falta emprender
personalmente el viaje e investigar si
Colon ha tenido razon con su
descubrimiento. Esta es la diferencia,
notable diferencia, respecto al
descubrimiento espiritual que
realizé Mons. Escriva de Balaguer:
Dios espera a los hombres en medio
del mundo; Dios quiere que el
hombre le encuentre en la vida
cotidiana, en la vida de ese hombre
de la calle, que quiere dar forma al
mundo; Dios quiere que el hombre
sea su colaborador a la hora de
cristianizar el mundo, y desde el
principio de la creacion ha previsto
que debe colaborar mediante el
ejercicio normal de todas las
actividades humanas, personales o
sociales, que no son pecaminosas... Y
todas esas tareas deben ser
realizadas en union con Cristo, para
poder ofrecerlas a Dios. Pero este
descubrimiento no es transferible;
solo se hace realidad cuando cada



cual, personalmente, lo realiza. Por
eso, para todo aquel que no se pone
en camino y trata de encontrar a
Cristo (al Cristo vivo, es decir,
también al Cristo con la Cruz) en las
«cosas pequefias» de cada dia,
identificAndose asi con El, la
predicacion de Mons. Escriva de
Balaguer y su mensaje no son mas
que una especie de fantasia.Si se
establecen bien los términos, la
comparacion entre Cristobal Colon y
Mons. Escriva de Balaguer (que no
es, en principio, mas que una
ocurrencia mia) tiene consecuencias
tan sugerentes, que me voy a
permitir profundizar algo mas en
ella. Sabemos que Ameérica, antes del
«Descubrimiento», ya habia sido
«encontrada» varias veces por
pueblos provenientes de Europa.
Pero la llegada de quién sabe qué
barcos vikingos en los siglos X y XI no
tuvo consecuencia alguna: la escasa o
nula toma de conciencia de aquellos
navegantes, asi como el contexto



global de la época (en lo intelectual y
religioso, en lo econdémico y social),
impidieron que aquel suceso se
convirtiera en un hecho de
resonancia universal. Y es que, en la
humanidad y en la cristiandad,
todavia no existia «demanda» de un
Nuevo Mundo; no habia lligado la
hora, el «kairds». Por eso, todo el
asunto volvio a caer en el olvido o,
por lo menos, en el claroscuro de la
leyenda, tal y como habia caido el
saber que antafio se tuviera de que la
tierra es redonda.No es que los
hombres, antes del descubrimiento
de América, hubieran permanecido
inactivos en lo que se refiere a la
exploracion y la conquista del
mundo; lo que sucedia era que
miraban en otra direccidn; se
centraban en Europa y en los paises
mediterraneos o se dirigian hacia el
oriente; solo relativamente tarde
empezaron a interesarse también
por el Africa central o meridional.
Para que Cristobal Colon pudiera



entrever y realizar su mision de cara
a la historia universal fue preciso
que, a finales del siglo xv, se
produjera, junto a un desarrollo
multisecular de Europa en la historia
de las ideas, una conjuncion muy
singular de factores politicos y
economicos, especialmente en el
mundo ibérico, con su especial
desarrollo del poder real gracias a la
union de Castilla y Aragon y su
situacion geografica. Por otra parte,
la biografia del navegante genovés
fue, entre su nacimiento en 1451y
aquel viernes 12 de octubre de 1492,
en el que a las dos de la mafiana vio
la tierra que habria de ser como la
avanzadilla del «Nuevo Mundo» (la
costa de la isla Guanahani, que mas
tarde se denominaria San Salvador),
como una larga preparacion para
llevar a cabo su mision. Sabemos,
ademas, que, al otro lado del
Atlantico, las culturas precolombinas
estaban sumid s en la decadencia. En
definitiva: habia llegado la hora.Pues



bien, lo que quiero ostrar con esta
comparacion entre estos dos
descubridores de un, mundo nuevo -
geografico o espiritual- es que
también aqui llo que Dios mostro a
Josemaria Escriva de Balaguer el 2 de
octubre de 1928 (lo que luego se
convirtio en el contenido de su
mensaje y en la realidad del Opus
Dei) era «conocido», y mas que
conocido, pues en los tres primeros
siglos del cristianismo habia sido lo
normal y corriente. Mucho antes de
que hubiera «padres del desierto» y
«eremitas», ordenes religiosas y
conventos, en las ciudades del
inmenso imperio romano multitud
de cristianos habian llevado una vida
completamente normal como
ciudadanos del imperio, cada uno en
su estado, como solteros, casados o
viudos, como terratenientes o
funcionarios, como militares o
civiles, como libres o esclavos, como
nifios, hombres o mujeres... Para
ellos no existia otra cosa que esa vida



normal, y por eso estaban
convencidos de que en ella habian de
santificarse y hacer apostolado para
que asi aumentara el numero de los
cristianos. ¢(Donde habrian de
hacerlo, sino en la vida corriente?
¢Como habrian de hacerlo, sino por
la santificacion de la vida ordinaria?
Los primeros martires y la gran
mayoria de los cristianos que fueron
asesinados por su fe no eran
personas en una situacion especial,
sino miembros normales y corrientes
de las comunidades cristianas, del
«pueblo»... Fue mas tarde, a lo largo
del multisecular desarrollo historico
de la cristiandad y de la Iglesia,
cuando se fue oscureciendo la
conciencia de que hay que
«empapar» el mundo con el espiritu
cristiano, algo que, normalmente,
solo pueden realizar los' que viven
en el mundo y que sélo
excepcionalmente se puede llevar a
cabo desde fuera, actuando ab
externo



Es indudable que en y a través de los
conventos se han dado -y se siguen
dando- estupendas floraciones de
vida cristiana y un tesoro
inabarcable de santidad, muy digno
de veneracion, en y a través de los
conventos, y a nadie se le ocurrira
querer prescindir de la herencia
monadstica de milenio y medio, o
negar o despreciar su importancia;
ahora bien, precisamente quien ama
ese tesoro y quiere conservarloy
tomarlo como punto de partida para
un nuevo futuro de la Iglesia sabe
que solo sera posible cuando se
reconozca de nuevo como norma
habitual de la existencia cristiana la
santidad de los primeros cristianos,
una santidad que Mons. Escriva
redescubrid,, concreto y puso como
fundamento de la mision cristiana en
el' mundo; santidad que el Concilio
Vaticano II presento ante la
cristiandad como norma universal,
valida en todo tiempo.Y, como en el
caso de Colén, la mision de Mons.



Escriva de Balaguer -aquel
redescubrimiento espiritual-
requeria una preparacion, un largo
desarrollo en la historia de la Iglesia
y una evolucion de las ideas, asi
como las duras pruebas que la Iglesia
ha tenido que superar en los ultimos
quinientoss afios. Necesitaba que se
produjeran esas situaciones
historicas tan especiales que se han
dado en el primer y segundo tercio
de nuestro siglo en Espaiia, en
Europa, en el mundo y también
dentro de la Iglesia. Y, sobre todo,
precisaba la preparacion del
«descubridor», de la que ya hemos
hablado. Del afio 1928 se puede decir
lo mismo que del afio 1492: habia
llegado la hora...

Cristobal Colon-Josemaria Escriva de
Balaguer: dos descubridores;
sirviendo a Espafia el uno, espafiol el
otro. Los dos habian tenido
antecesores: varias veces se habian
hecho los navegantes a la mar rumbo



al occidente, pero los vientos
contrarios y las circunstancias
adversas les habian obligado a volver
sobre sus pasos... El que el
apostolado e los laicos es necesario,
el que es preciso activar al «pueblo
de ios», el que se debe y se puede
santificar la vida corriente, ya
habian sido expresados antes de la
fundacion del Opus Dei. Se habian
expuesto esas ideas y se habia
tratado de realizarlas: basta nombrar
a San Francisco de Sales (6), a San
Vicente Palotti (7), al Movimiento de
Oxford y al Cardenal Newman (8), a
las declaraciones de los Papas Pablo
I11, Pio VII, Pio IX, Le6n XIII y Pio X
(9). Sin embargo, estas iniciativas no
abordaban el problema con toda su
hondura y radicalidad, porque su
punto de partida no era la vida del
laico en su propio estado, con una
llamada especifica a a santidad.
Intentaban acercar el estado del laico
al del religioso, con una
consecuencia casi inevitable: la de



prestarle al hombre corriente de la
calle una espiritualidad cuasi-
religiosa, extrafia a su propio estado.

Colon y Mons. Escriva de Balaguer:
hombres atrevidos, sin miedo,
totalmente convencidos de la
existencia de una providencia divina,
perseverantes, dispuestos y capaces
para los mayores sacrificios y
esfuerzos... Ambos realizaron lo que
se les habia encomendado. Tuvieron
que poner en movimiento una
vigorosa activacion de la
potencialidad humana que parecia
olvidada. Realizaron una revolucion
de gran alcance que paulatinamente
se fue haciendo visible en todas sus !
dimensiones y consecuencias. A
ninguno de los dos les faltaron
enemigos: el descubridor del Nuevo
Mundo retorno en 1500 de su tercer
viaje a América... encadenado. Al
Fundador del Opus Dei se le
calumnio tanto a comienzos de los
afios cuarenta en Espafia, y sobre



todo en Madrid y Barcelona (le
llamaban hereje y mason), que en
mas de una ocasion temio verse
encarcelado, por lo que tuvo que
esconderse o disimular su propio
nombre. Pero aqui terminan los
puntos de comparacion que parten
del concepto comun de
«descubrimiento». Pues mientras que
Cristobal Colon casi no tuvo ninguna
influencia sobre las consecuencias de
su hecho ni sobre su desarrollo,
porque no era necesario, la
naturaleza del «descubrimiento» de
Monsefor Escriva implicaba el que él
mismo tuviera que extenderlo y
profundizarlo hasta que llegara a
formar parte del tesoro de la Iglesia
en tiempos futuros y de la conciencia
de la humanidad. Cristobal Colon
murio convencido de haber
descubierto el camino occidental
hacia las «Indias»: otros hicieron de
aquellos paises «<América». Mons.
Escriva de Balaguer no sdlo fue el
primero en pisar las nuevas «tierras»



de la santidad laical, sino que
ademas, con la gracia de Dios, fue
formando el pueblo que habria de
habitar, cultivar y extender aquellas
«tierras».

«Fundamentos de piedra y granito»

Durante el mes de junio de 1981 hice
un viaje por Espafia. Pensaba que
una «inspeccion ocular»
enriqueceria los trabajos
preliminares de este libro. Deseaba
ver la tierra, el paisaje, los lugares en
los que habia vivido el Fundador del
Opus Dei. Me detuve primero en
Roma; y alli, en Villa Tevere, puedo
decir que casi aspiré el ambiente de
la vida cotidiana, de Mons. Escriva
de Balaguer. Habia vivido alli
durante treinta afios: resultaba facil
evocar su presencia fisica al recorrer
los pasillos, las salas de estar en las
que se reunia con sus hijos, su mesa
de trabajo, su oratorio... Pero yo
buscaba los comienzos: por eso pasé



de la cripta silenciosa en la que
reposa su cuerpo, bajo’' el oratorio de
Santa Maria de la Paz, a las calles
ruidosas y llenas de luz de Madrid,
en las que habia desgastado muchos
pares de zapatos con el ir y venir de
sus afanes apostolicos. Queria visitar
aquellos lugares en los que habia
crecido el Opus Dei. Mis amigos
comprendieron este deseo,
retrasaron un poquito el reloj del
tiempo (,qué es medio siglo en la
historia de la humanidad?) y me
acompafiaron en su recorrido por los
afios treinta, siguiendo las huellas de
don Josemaria.

En el capitulo anterior hemos
hablado ya de los hospitales en los
que atendio espiritualmente a
innumerables pacientes. Eran, por lo
general, personas pobres, que vivian
en la miseria y sin ayuda de ningun
tipo. Muchos sufrian enfermedades
incurables y don Josemaria los
atendio no s6lo como sacerdote,



administrandoles los Sacramentos,
consolandoles y queriendo
reconciliarles con Dios, sino también
como hermano: les prestaba los
servicios mas humildes, que no
resultaban precisamente ni
«estéticos» ni agradables. No solia
hacer estas labores solo: a partir de
1931, por lo menos, le acompafiaban
-sobre todo los domingos por la
tarde- algunos jovenes que habia ido
conociendo a traveés de sus variadas
actividades profesionales (como
sacerdote, como estudiante y
docente, como catequista, renovando
viejas amistades o reuniendo
nombres entre sus alumnos o entre
las personas que se confesaban con
él), jovenes a los que habia
«contagiado» su amor a Dios y al
projimo. No les daba conferencias
sobre «Problemas sociales en los
hospitales de Madrid» o sobre
«Mejoras en la estructura de la
atencion médica a las clases pobres»;
sencillamente, les decia:



acompanadme, que-el

domingo ,vamos al Hospital General
a ayudar; en esta sala hay que cortar
las ufias a los pacientes, lavarles el
pelo, peinarles y hacerles las camas,
y en aquella otra hay que volver a
limpiar las escupideras, los vasos de
noche y las bafieras...Esta
preocupacion por los enfermos no es
ninguna «novedad»; su atencién y la
de los pobres ha sido, desde siempre,
una de las actitudes basicas del
espiritu cristiano; las 6rdenes
hospitalarias y caritativas, por
ejemplo, han actuado benéficamente
en este sector, y lo siguen haciendo,
aunque, en nuestros dias, el cuidado
de los enfermos y de los pobres se ha
especializado, profesionalizado y
comercializado, con su jornada
laboral de ocho horas, su pago segun
convenio, su explosion de gastos y su
falta de personal: un problema social
y médico de primera magnitud. Nada
tenemos que objetar contra la
profesionalizacion, pero seria fatal



que ésta llevara a los hombres, y
especialmente a los cristianos, a
dispensarse internamente de los
deberes fundamentales de la

caridad. Y como el Fundador del
Opus Dei tenia que volver a traer al
mundo, de forma nueva, la
conciencia de la unidad de una vida
cotidiana de identificacion con
Cristo, tenia también que ensefiar a
los primeros a vivir esta unidad de
trabajo profesional, vida interior . y
obras de misericordia; es decir: tenia
que vivirla con ellos. Nadie llega a la
Obra sin haber conocido esta unidad
tridimensional de la vida
cristiana.Siempre recordo el
Fundador de la Obra que, entre las
muy diferentes actividades que
pueden ponerse en practica para la
formacion de la juventud, «dos son
obligatorias:' la catequesis y la visita
a los pobres»; la eficacia de las demas
dependera de su entrafia apostolica
(10). «<Empezamos a llamar pobres de
la Virgen a las personas que ibamos a



visitar -contaria mas tarde-. Al chico
que no tenia ninguna preocupacion
de apostolado le reventaba ir, y no
iba. De este modo se hacia ya una
seleccion»(11).

Destacaba siempre que la visita a los
pobres o enfermos era mas
importante para el que la hacia que
para el que la recibia: era un medio
de formacion imprescindible en la
vida cristiana. Don Josemaria Escriva
de Balaguer no queria que se
utilizara en este contexto la palabra
«social», que le parecia rimbombante
y exagerada. «Con estas sencillas
visitas -escribia en 1942- no vamos a
resolver ningun problema social.
Explicadlo asi a los chicos: se trata de
llevar un pequerio regalo
extraordinario que conforte a un
pobre, a un enfermo, a alguno que
esta solo; hacer que pase un rato
agradable, prestarle quiza un
pequefio servicio, nada mas... Lo
entenderan enseguida, si van



teniendo vida interior; y si ademas
saben que hacemos esto también
para honrar a Nuestra Sefiora» (12).
«No tratamos tampoco con estas
visitas de despertar superficiales
inquietudes sociales. Se trata -ya os
lo he dicho- de acercar esta gente
joven al projimo necesitado.
Nuestros chicos de San Rafael ven -de
una manera practica- a Jesucristo en
el pobre, en el enfermo, en el
desvalido, en el que padece la
soledad, en el que sufre, en el

nifio» (13). Y lo que valia para
aquellos primeros que acompafaban
al Fundador, siempre seguira siendo
valido: «Este contacto con la miseria
o con la humana debilidad es una
ocasion de la que suele valerse el
Sefior para encender en un alma
quién sabe qué deseos de generosas
y divinas aventuras» -por algo he
hablado antes de los «descubridores»
de Escriva-. «A la vez, sensibiliza a
los mas jovenes, para que tengan



siempre entrafias de justicia y de
caridad» (14).

Recordaba estas palabras al recorrer
las estancias del Hospital General de
Madrid, que se encuentra en la callé
de Santa Isabel.

Estabamos en pleno verano
madrilefio: la mafiana era calurosa y
deslumbrante. Aunque no vi mas que
un inmenso edificio vacio, que se
encontraba en obras para dedicarlo a
otra finalidad, me produjo la
impresion de un viejo coloso algo
fantasmagorico. En Alemania ya casi
no quedan hospitales asi: éste me
recordaba mi época de estudiante de
medicina, y no me resultaba dificil
imaginarme los pasillos
interminables, las salas abarrotadas
de camas -casi cien-, los altos
ventanales por donde se filtraba con
dificultad la luz del sol, las languidas
bombillas colgando del techo, sin
pantallas, las pertenencias del



enfermo sobre un taburete junto a la
cama... Asi seria, mas o menos, el
Hospital General de la Diputacion
Provincial de Madrid hacia 1930.

Tuve la misma sensacion al pasar por
el lugar donde estuvo el Hospital de
la Princesa vy, sobre todo, ante los
pabellones del Hospital del Rey,
inaugurado en 1925 y destinado a los
enfermos infecciosos (con tifus,
viruela, disenteria o, principalmente
en aquel tiempo, tuberculosis).

Como consecuencia de la legislacion
anticlerical de 1931, se habia
suprimido del presupuesto de este
hospital el dinero destinado a la
capellania, y los gastos derivados de
la atencion sacerdotal corrian a
cargo de las religiosas que lo
atendian. En esta situacion, don
Josemaria Escriva se presto a
colaborar gratuitamente.

En el verano de 1931 habia dejado la
Capellania del «Patronato de



Enfermos» para dedicarse mas
plenamente a la labor que Dios le
habia sefialado cuando le hizo ver la
Obra, que, recién nacida todavia, ya
crecia y se iba desarrollando.

El Hospital del Rey estuvo atendido
por un joven sacerdote asturiano,
don José Maria Somoano Verdasco,
hasta 1932, afio en que fallecio. Era
un buen amigo del Fundador y
pertenecia al Opus Dei. Hombre de
ardiente amor a Cristo y con
profunda preocupacion por las
almas, tenia un gran carifio a don
Josemaria, y habia comprendido el
Opus Dei con tal profundidad que
habia visto claro que también un
sacerdote diocesano podia recibir la
llamada a la santidad, propia de
todos los miembros del Opus Dei. En
el poco tiempo que pudo estar junto
al Fundador, Somoano fue un
precursor de algo que sdélo se haria
una realidad juridica muchos afios
mas tarde, cuando los sacerdotes



diocesanos pudieron pedir la
admision en la Sociedad Sacerdotal
de la Santa Cruz. Todavia era muy
joven cuando murio el 16 de julio de
1932, envenenado, quizd, por algun
fanatico del odio. En la breve nota
necroldgica (15) que don Josemaria
Escriva dedicd a su amigo indica que,
antes de que supiera nada del Opus
Dei, un dia le descubrio -creyéndose
solo- en el oratorio, ofreciéndose a
Jesus en voz alta como victima «por
esta pobre Espafia», en la que se iba
extendiendo el odio a Dios y a su
Iglesia y en la que, precisamente en
los afios 1931 y 1932, aumentaban la
persecucion religiosa y las quemas
de iglesias y conventos. «Nuestro
Sefior Jesus -se sigue leyendo en ese
documento- acepto el holocausto vy,
con una doble predileccion,
predileccion por la Obra de Dios y
por José Maria, nos lo envid: para
que nuestro hermano redondeara su
vida espiritual, encendiéndose mas y
mas su corazon en hogueras de Fe 'y



Amor; y para que la Obra tuviera
junto a la Trinidad Beatisima y junto
a Maria Inmaculada quien de
continuo se preocupe de nosotros» ...
«Yo sé -asi termina el Fundador- que
haran mucha fuerza sus instancias
en el Corazon Misericordioso de
Jesus, cuando pida por nosotros,
locos -locos como €1, y... jcomo Ell-, y
que obtendremos las gracias
abundantes que hemos de necesitar
para cumplir la Voluntad de Dios.»

Este texto deja entrever algo muy
importante: la Obra de Dios habia
recibido su nombre con pleno
derecho; el nombre significa que no
puede faltar la Cruz, una Cruz que
llega hasta el testimonio cruento. E1
Opus Dei no solo se preparo y nacio
con ayuda de los sufrimientos que
ofrecieron los pobres, enfermos y
moribundos; para que la Obra echara
raices perdurables en la sociedad
humana y para que creciera era
ademas necesario el martirio de



algunos de los primeros miembros;
sin el martirio no se puede establecer
en el mundo nada que sea santo; por
eso, los fundamentos de la Obra
tenian que contener también la
entrega de la vida (no en sentido
«metaforico», sino en sentido real,
fisico) de algunos de los primeros
que don Josemaria habia reunido y
que Dios escogio para esta entrega de
su vida, una entrega aceptada con
amor y con alegria. Pero, de acuerdo
con el espiritu de la Obra, habria de
ser un martirio callado, dicreto y
escondido, no un martirio «ante los
bastidores de la historia».También
otro sacerdote que, como Somoano,
quiso unirse a la Obra llego a ser,
como €l, un «martir silencioso»: don
Lino Vea-Murguia, asesinado en
Madrid durante la guerra (16).

Unos cuatro meses después del
fallecimiento de Somoano, el 5 de
noviembre de 1932 moria el
ingeniero Luis Gordon, uno de los



primeros laicos del Opus Dei. Tenia
mas o menos la misma edad que don
Josemaria y era uno de los que le
ayudaban en sus visitas a los
hospitales. «Ya tenemos dos santos:
un sacerdote y un seglar», escribia
poco después el Fundador (17), que, a
continuacion, disefiaba, con trazos
sucintos, una biografia del fallecido
y, a la vez, una version breve de lo
que se espera de un miembro de la
Obra: «Buen modelo: obediente,
discretisimo, caritativo hasta el
despilfarro, humilde, mortificado y
penitente..., hombre de Eucaristia y
de oracién, devotisimo de Santa
Maria y de Teresita (del Nifio
Jesus)..., padre de los obreros de su
fabrica, que le han llorado
sentidamente a su muerte». En esta
nota necroldgica de «nuestro
hermano Luis», el Fundador
expresaba su firme conviccion de
que los miembros y amigos del Opus
Dei que han fallecido siguen
apoyando la Obra con su intercesion



constante desde el purgatorio o
desde el Cielo, formando asi como la
«columna vertebral» -sobrenatural y
santa- de sus hermanos que luchan
en la tierra.Tan solo diez meses mas
tarde, el 13 de septiembre de 1933,
vispera de la Exaltacion de la Santa
Cruz, moria en el Hospital del Rey
Maria Ignacia Garcia Escobar, una de
las primeras mujeres del Opus
Dei.Don

Josemaria le habia explicado algunas
cosas, pero Maria Ignacia habia sido
introducida en profundidad en el
espiritu de la Obra por el capellan
del Hospital del Rey, José Maria
Somoano, de quien ya hemos
hablado. «Maria -le dijo ya en 1931-,
hay que pedir mucho por una
intencion, que es para bien de todos.
Esta peticion no es de dias: es un bien
universal que necesita oraciones y
sacrificios, ahora, mafiana y
siempre» (18). En la primavera de
1932, Maria, que ya estaba enferma,



pidio la admision en la Obra; poco
después se le diagnostico una
tuberculosis intestinal que haria
necesarias varias operaciones;
comenzo asi un largo camino de
dolor. Maria Ignacia Garcia Escobar
tuvo conciencia cierta de estar
haciendo la Obra de Dios desde su
cama en el Hospital: «Hay que
cimentarla bien -escribe en su
diario-. Para ello, procuremos que los
cimientos sean de piedra de granito,
no nos ocurra lo que-a aquel edificio
de que habla el Evangelio, que fue
edificado en la arena. Los cimientos,
ante todo; luego vendra lo

demas» (19). «La oracion y el
sufrimiento -escribié don Josemaria
inmediatamente después de su
fallecimiento- han sido las ruedas del
carro de triunfo de esta hermana
nuestra. No la hemos perdido: la
hemos ganado. Al conocer su muerte,
queremos que la pena natural se
trueque pronto en la sobrenatural



alegria de saber ciertamente que ya
tenemos mas poder en el cielo» (20).

En septiembre de 1931 el Fundador
habia aceptado el puesto de capellan
en el Patronato de Santa Isabel. Este
Real Patronato (como se llamaba
antes) comprendia un colegio que
llevaban las monjas de la Asuncion y
un convento de Agustinas Recoletas
fundado en 1589 por el Beato Alonso
de Orozco (21), con el apoyo del Rey
Felipe II. Los dos conventos tenian en
comun la iglesia de Santa Isabel.
Aqui era donde don Josemaria
celebraba Misa y confesaba. A partir
de 1934 paso a ser Rector del
Patronato y a vivir en la casa
rectoral, situada junto al convento.
Este cargo lo mantendria hasta 1946,
en que traslado su residencia a
Roma.

No han cambiado el aspecto exterior
de la Iglesia ni el del convento;
siguen teniendo una fachada



amarillenta o gris, sin adorno
alguno: no llaman la atencién en
medio de una lisa hilera de casas. El
interior es mas bien pobre; a la
izquierda del sencillo altar esta la
reja que separa el coro de las monjas
del resto de la iglesia. No existe ya en
Espafia casi ningun otro lugar tan
intimamente unido a la historia de la
fundacién y de la «infancia» del Opus
Dei como este Patronato de Santa
Isabel. Ignoro si posee valiosas obras
de arte, como afirma una postal de
«El Nifio de Monsenor Escriva». Para
el historiador el verdadero tesoro del
convento es precisamente esa
imagen del Nifio Jesus en madera
barnizada. Una simpatica monjita
nos la ensefo en el locutorio; es una
figura de unos treinta centimetros,
tallada seguramente en el siglo XVII:
un nifiito de unos cinco meses,
desnudo y tumbado, que cruza
gentilmente sus piernecitas y sus
bracitos; la cabeza esta vuelta hacia
la derecha; la cara estd enmarcada



por el pelo, que llama la atencion
porque parece muy de persona
mayor. La expresion de los 0jos
semicerrados, de las delgadas cejas,
de la nariz ya marcada y de la
pequeiia boca, alrededor de la cual
parece jugar una levisima sonrisa, es,
curiosamente, de alguien que sabe y
se entrega; una expresion que,
cuanto mas se mira, tanto mas
parece reflejar todavia el paso del
cielo a la tierra. La buena religiosa
nos explico (y la postal también lo
dice) que esta imagen se venera por
los fieles, tradicionalmente y hasta
nuestros dias, durante la Navidad.
Pero ¢por qué se llama «el Nifio de
Monsefior Escriva»? Nos dice la
monja que el Fundador del Opus Dei,
aquel joven sacerdote que amaba
con locura la Eucaristia y vivia
entregado a la oracion, segun se
recuerda todavia, seguramente
recibio del Nifio divino muchas
gracias para su vida interior. «Se cree
que le concedio una gracia muy



extraordinaria...» Segun atestigua la
religiosa, don Josemaria, con permiso
de la Madre Priora, llevaba a
menudo la imagen a su casay
siempre que la devolvia estaba
profundamente conmovido y
radiante de felicidad.

Desde hace dos mil anos, millones de
cristianos han repetido estas
palabras: «Padre nuestro...», pero eso
es una cosa, y otra muy distinta
experimentar, en la propia vida, que
esa relacion filial con Dios,
tratdndole como Padre, que pasa a
través de la Humanidad de Cristo, es
tan concreta, tan real, que
comprende todas las demas
relaciones que puede haber sobre la
tierra, y las eleva a la plenitud que
les corresponde. Posiblemente, como
tantos otros cristianos de todos los
tiempos, algunos lectores de este
libro sabran ya, en mayor o menor
medida, lo que supone, en su propia
existencia, ese vivir sabiéndose «hijo



de Dios». Porque no basta con
saberlo «en teoria». Hay muchos que
se esfuerzan por mantener y
profundizar esa filiacion por medio
de la oracion, de los Sacramentos, de
la lectura del Evangelio, del
fortalecimiento de la vida interior;
pero solo la gracia concede al alma
esa luz interior que le hace ver el
sentido ultimo de esa filiacion. El
Fundador del Opus Dei recibi6 esa
gracia de modo muy singular,
adecuada para la mision que Dios le
habia confiado. No hay que pensar,
por esto, en situaciones
espectaculares: su profundo sentido
de la filiacion divina le llevaba al
completo abandono en las manos
paternales de Dios precisamente en
esas situaciones que, consideradas en
si mismas, parecen insignificantes.
Lo que sobre la filiacion divina
narran los Articulos del Postulador
puede servir de ejemplo: A
comienzos del verano de 1931 -se lee
alli- «advirtio con una luz muy viva



el sentido de la filiacion divina, que
constituye el fundamento de la
espiritualidad del Opus Dei» (22). F1
mismo habld de ello: se encontraba
«en momentos humanamente
dificiles, en los que tenia sin
embargo la seguridad de lo imposible
-de lo que hoy contemplais hecho
realidad-» (23).

En esa situacion, humanamente tan
poco esperanzadora, segun recuerda,
«senti la accion del Sefior que hacia
germinar en mi corazon y en mis
labios, con la fuerza de algo
imperiosamente necesario, esta
tierna invocacion: Abba! Pater!
Estaba yo en la calle, en un tranvia;
la calle no impide nuestro dialogo
contemplativo; el bullicio del mundo
es, para nosotros, lugar de

oracion» (24).

Ese espiritu de filiacion divina suele
encontrar un obstaculo en el alma:
esa incapacidad -tan comprensible



humanamentepara ver la relacion
que existe entre ese confiado
abandono en las manos de nuestro
Padre Dios y la realidad dolorosa de
la Cruz. Muchos hombres -incluso
cristianos- llegan a echarle la culpa a
Dios de las crueldades, los atropellos
y las injusticias humanas. Y algunos,
en sus protestas, llegan a hacerle
reproches a Dios: «Como puedes
permitir que me suceda esto y lo de
mas alla si eres mi Padre y me
quieres...». Y sigue una larga retahila
de amarguras y de sufrimientos.
Realmente, no se puede decir que
esta actitud no sea la de un nifo,
porque los nifios, a veces, son un
poco tontos y se enfadan y patalean
absurdamente... Ademas, la
existencia del dolor, sus causas, su
sentido y sus consecuencias nos
resultan tan incomprensibles como
su enormidad. Pero si no luchamos,
esa actitud puede llevarnos a la
pérdida del Amor y de la fe. Los
tedlogos y los escritores eclesiasticos



de todos los siglos (empezando por
San Pablo) han librado verdaderas
batallas en su interior para aceptar el
insondable misterio de la Cruz, que
es el misterio del amor paternal de
Dios. Para Mons. Escriva de Balaguer
la filiacion divina, la santificacion del
trabajo, el apostolado y la aceptacion
de la Cruz (mejor dicho, el amor a la
Cruz) forman una unidad en la que
todo depende de todo, en la que todo
se condiciona y se presupone
mutuamente.

No sabemos de qué tipo fue la
cercania mistica del Nifio Jesus que
proporciono a Mons. Escriva de
Balaguer la imagen del convento de
Santa Isabel. Pero yo me imagino que
el que llega amorosamente a la
contemplacion del Nifio Jesus (que el
arte ha representado tantas veces)
empieza a ver con el tiempo una
corona casi imperceptible sobre su
cabeza, en la que apuntan ya unas
pequeiias y tiernas espinas. Una



corona que se convertira, en los dias
de su Pasion, en terrible instrumento
de martirio, con sus espinas
punzantes y dolorosas... En ese
verano de 1931, en el que se dio
cuenta, de forma casi fisica, de que la
filiacion divina esta en el centro de la
vida de cada hombre, comprendio
también, con la misma fuerza, que la
Cruz es el corazon de la existencia
humana. Durante la Santa Misa, en la
festividad de la Transfiguracion del
Sefior, que en la didcesis de Madrid
se celebraba el 7 de agosto, «recibid
otra luz clara del Cielo y desde
entonces predicé con mas fuerzay
con incansable insistencia la
necesidad apostolica de "poner a
Cristo en la entrafia de todas las
actividades humanas", mediante un
trabajo santificado, santificante y
santificador, realizado por personas
que se unen a Cristo Crucificado con
una solida vida interior de oracion y
de penitencia» (25).



Ese engarce entre la filiacion divina y
el sufrimiento humano es un tema
sobre el que el Fundador del Opus
Dei hablé muchas veces. Las paginas
mas bellas, en este sentido, se
encuentran, quiza, en el «Via Crucis»
que se publico en 1981 como obra
postuma. «Dios es mi Padre -leemos
en la meditacion sobre la primera
estacion: "Condenan a muerte a
Jesus"-, aunque me envie
sufrimiento. Me ama con ternura,
aun hiriéndome. Jesus sufre, por
cumplir la Voluntad del Padre... Y yo,
que quiero también cumplir la
Santisima Voluntad de Dios,
siguiendo los pasos del Maestro,
ipodré quejarme, si encuentro por
compafiero de camino al
sufrimiento? Constituira una sefial
cierta de mi filiacion, porque me
trata como a su Divino Hijo» (26).
Considerando la séptima estacion:
«Jesus cae por segunda vez», Mons.
Escriva advierte: «Refugiate en la
filiacion divina: Dios es tu Padre



amantisimo. Esta es tu seguridad, el
fondeadero donde echar el ancla,
pase lo que pase en la superficie de
este mar de la vida» (27). Y en la
novena estacion, «Jesus cae por
tercera vez», lo vuelve a recordar:
«¢Me has vuelto a olvidar que Dios es
tu Padre?: omnipotente,
infinitamente sabio, misericordioso.
Fl no puede enviarte nada malo. Eso
que te preocupa, te conviene, aunque
los ojos tuyos de carne estén ahora
ciegos» (28).

Si la filiacién divina es la forma de la
relacion entre Dios y el hombre, y si
el corazon de esa relacion no es otro
que la Cruz, su irradiacion, lo que los
hombres deben advertir de esa
relacion, debe ser la alegria.
«Nuestro camino -decia el Fundador-
es de alegria, de fidelidad amorosa al
servicio de Dios. Alegria que no es el
cascabeleo de la risa tonta,
puramente animal. Tiene raices muy
hondas... Pero es compatible con el



cansancio fisico, con el dolor -porque
tenemos corazon-, con las
dificultades en nuestra vida interior,
en nuestra labor apostdlica. Aunque
alguna vez parezca que todo se viene
abajo, no se viene abajo nada,
porque Dios no pierde batallas. La
alegria es consecuencia de la
filiacion divina, de sabernos
queridos por nuestro Padre Dios, que
nos acoge, nos ayuda y nos perdona
siempre» (29).

La alegria de Mons. Escriva de
Balaguer: eso es lo que las monjas de
Santa Isabel recordardn durante
decenios; esa alegria es la que hizo
mella en los hombres que encontro
en su camino: una alegria totalmente
contagiosa, el signo distintivo mas
inconfundible de la Obra; alli donde
falte, quiza se esté haciendo algo
muy bueno y provechoso, pero
indudablemente no se tratara del
Opus Dei.



El Opus Dei es familia

No recuerdo ya las calles por las que
fuimos caminando después de haber
visitado el convento de las Agustinas
Recoletas; ademas, sus nombres no
serian muy elocuentes para quien no
conozca bien Madrid. Lo que si sé es
que fueron las calles por las que el
Fundador recorrio kilometros y
kilémetros, cuando, con prisa, iba de
uno de sus lugares de trabajo a otro.
En esos recorridos, tan largos a
veces, iba descubriendo imagenes de
la Virgen, por muy escondidas que
estuvieran o por muy inadvertidas
que pasaran al transeunte, como, por
ejemplo, aquel mosaico en la parte
alta de una fachada en la calle
Atocha, un mosaico que yo nunca
hubiera descubierto si no me lo
hubieran indicado. Y supongo que
también hubiera pasado de largo
ante la estatua de la Virgen de la
Almudena, en una hornacina
incrustada en una parte de la antigua



muralla de Madrid, cercana al
Palacio Real (30), una imagen ante la
que el Fundador, en ocasiones, paso
una hora de rodillas sobre el suelo,
rezando... (jlos transeuntes le
tomarian por loco!).Estas calles no
fueron solo vias de comunicacion
entre los diversos lugares de _trabajo
de don Josemaria; también fueron
lugares de trabajo; porque el Opus
Dei creci6 en la calle, como crecen
los nifios mas fuertes. A las mujeres
solo podia dirigirlas y formarlas en
confesion, pero con los jovenes que
se confiaban a su direccion
espiritual, que sentian crecer en su
interior una vocacion o que ya
habian dicho que si-un «si» sin
condiciones-a la Obra de Dios, se veia
a menudo en plazas, callesy
parques. Cada vez mas «Padre» de
los suyos, se reunia con los jovenes,
en pequenos grupos o con uno solo.
Mientras paseaba con ellos les iba
explicando el espiritu del Opus Dei:
porque aquellos estudiantes,



trabajadores y empleados solian
tener una actitud cristiana basada en
el convencimiento de que la piedad y
la Iglesia eran una cosa y «la vida»
otra, y de que, quien se sintiera
atraido «mas de lo corriente» por
Dios y por la Iglesia, tenia que
hacerse fraile o sacerdote. Tenia que
ayudarles a entender que el Opus
Dei, viejo y nuevo a la vez, venia a
romper aquel esquema tradicional;
era preciso explicarselo bien, con
fundamentacion teolodgica, y, sobre
todo, habia que aclararles en
concreto y con detalle el como del
nuevo camino, el cdmo de la unidad
de la vida.

Hoy como ayer, y especialmente en
épocas de cambio como la que
atravesamos, resulta poco eficaz el
simple uso de los términos
especializados -viejo o nuevos- de la
Teologia o de la espiritualidad, y a
veces resulta incluso
contraproducente.



Se parte de ese caso del principio -
falso- de que esos términos «los
conoce todo el mundo». Por esa
razon, el Fundador del Opus Dei
nunca se contentaba con dar
consejos genéricos, al estilo de:
«mejora en tu vida de oracion»,
«santifica el trabajo» o0 «considera tu
filiacion divina». Don Josemaria
ensefiaba a sus hijos, con su palabra
y con su ejemplo, a materializar la
vida espiritual: es decir, les mostraba
como se hace todo eso. Les hacia ver
la necesidad de dedicar todos los dias
un tiempo fijo a la oracién vy, si es
posible, en una hora concreta, sin
dejarse llevar por el capricho o por
los estados de &nimo. Les recordaba
que el verdadero espiritu de
mortificacion lleva, en la practica, a
hacer cada dia pequefios -0 grandes-
sacrificios de los sentidos, de los
caprichos y de los propios gustos, y
hacerlos sin desfallecer, sin llamar la
atencion y con alegria. Ese espiritu
de mortificacion en las cosas



pequenas de la jornada no nace de
un oscuro odio al mundo o hacia uno
mismo, sino del amor a Cristo que
lleva a querer identificarse con El. Y
esa identificacion supone desear
vivir como El vivié. Sabemos que el
Sefior se alegraba con los demas y
que tomaba parte en algunos
banquetes, pero que lo hizo siempre
con una sobriedad absoluta y con
una entrega plena hacia los hombres.
Por tanto, esa entrega que se quiere
imitar presupone la mortificacion del
propio yo, como Cristo la vivié.Esta
era la constante ensefianza del
Fundador del Opus Dei: se puede
rezar, dialogar con Dios, en todo
momento y en todo lugar, porque la
oracion es como el latir del corazon.
Ese trato con Dios no puede limitarse
al tiempo previsto para la meditacion
personal. Pero para alcanzar este
dialogo continuo con el Sefior hay
que ejercitarse: con jaculatorias, con
el rezo del Rosario, con visitas al



Santisimo, con el saludo a las
imagenes de la Virgen...

Todo esto no es mas que una
pequeiia parte de lo que el Fundador
ensefiaba a los primeros: con
sencillez, con naturalidad, como «de
pasada», en un sentido
absolutamente literal del término.

A veces entraban en algun café. Me
ensefiaron, por ejemplo, el edificio
en el que estuvo, hasta los afios
cincuenta, «El Sotanillo», una
chocolateria tipica que se encontraba
cerca de Correos, en la calle de
Alcala. Una de las primeras
advertencias que hacia don
Josemaria a las personas que trataba
era que no debian ir a su lado por la
calle, por lo que suponia de falta de
secularidad. Sin mbargo, como tenia
un gran sentido practico, en
ocasiones hacia una excepcion y
dejaba que le acompanaran. Lo hacia
porque veia la necesidad de reunirse



en una tertulia familiar con ellos, y
queria facilitarles que le presentaran
a sus amigos.

Desde finales de 1932, el Padre
empez0 a reunirse con sus jovenes
amigos en la vivienda de la familia
Escriva, ya que, cuando don
Josemaria se traslado de Zaragoza a
Madrid, su madre, su hermana
Carmen y el pequefio Santiago no
habian tardado en seguirle. Entre
diciembre de 1932 y febrero de 1934
(afio en que se instalo en la vivienda
rectoral de Santa Isabel), el Fundador
vivio con su familia en la calle
Martinez Campos, 4, en un piso
acogedor, montado con buen gusto
en todos los detalles, en contraste con
la escasez de medios economicos.
Puede decirse que esta vivienda fue
el primer centro de la Obra, pues en
ella encontramos ya la célula
primitiva del futuro espiritu de
familia del Opus Dei. Quien alli
acudia por primera vez a visitar al



Fundador, vislumbraba el espiritu de
la Obra a través de la charla con un
sacerdote que vivia en una familia
enteramente normal. Por eso puede
decirse que la familia del Fundador -
sus padres y hermanos- cimento la
«estructura» de la Obra. El Opus Dei
no es ni una asociacion, ni una pefia
de amigos, ni una orden religiosa; es
una familia. La dificultad que a veces
se encuentra para comprender esto
se basa en que no se trata de una
«familia» en sentido alegorico o
figurado, sino de una familia en
sentido real y esencial; una familia
espiritual, ciertamente (puesto que
no esta basada en unos «lazos de
sangre», sino en una espiritualidad
comun, consecuencia de la vocacion
divina), pero familia al fin y al cabo:
una familia en el sentido real de la
palabra, puesto que los llamados son
hombres de carne y hueso, unidos
por el Espiritu Santo, que mantienen
entre si una lealtad y fidelidad
naturales (como entre personas de



una misma familia de sangre), llenas
de carifio y de confianza.;Cual es el
origen de una familia?

El matrimonio, del que nacen los
hijos, que son un regalo de Dios. En
este sentido, el «matrimonio» del que
nacio el Opus Dei fue la union
espiritual del Fundador con
Jesucristo en el Sacramento del
Orden Sacerdotal y 1a plena
realizacion de esta union en la
entrega total. También el Opus Dei
fue un regalo de Dios y, por lo tanto,
fruto de esa union. Es la gracia la que
hace que, sin mérito alguno por su
parte, los miembros del Opus Dei
nazcan a su vocacion: es un don
gratuito de Dios. Pero su paternidad
espiritual pertenece -también a los
que vendran al Opus Dei en el
futuro- a aquel sacerdote que Dios
habia llamado para ser Padre
mediante su oracion, su sacrificio, su
obediencia y su amor, es decir, su
identificacidon plena con Cristo y con



el encargo recibido. «No puedo dejar
de levantar el alma agradecida al
Sefior -escribia Monsefior Escriva de
Balaguer en 1945-..., por haberme
dado esta paternidad espiritual, que,
con su gracia, he asumido con la
plena conciencia de estar sobre la
tierra solo para realizarla. Por eso os
quiero con corazon de padre y de
madre» (31). Y algunos afios mas
tarde lo expresaba con las siguientes
palabras: «Hijos mios, yo os he
engendrado como las madres, con
dolor como las madres» (32).

El que el Fundador sea Padre hace
que los miembros de la Obra sean
hermanos entre si, que la Obra sea
una familia. Este punto es de una
importancia tan capital para poder
entender el Opus Dei que tenemos
que hacer un alto para considerarlo,
pues del concepto de familia como
forma de vida se deduce todo lo
demas. Un padre quiere a sus hijosy
quiere que sean felices. En este caso,



quiere, también, que alcancen la
felicidad eterna; que, con alegria,
sigan a Cristo en la vida cotidiana en
medio del mundo y logren que
muchas otras personas emprendan
ese mismo seguimiento alegre,
«iluminando los caminos de la
tierra» (33). Es 16gico que un padre
quiera que los hermanos se tengan
carifo entre siy se ayuden
mutuamente, y un padre también
quiere que la ropa que usan esté
limpia y con todos los botones, que
vivan con decoro... Pero la
paternidad no es una «calle de
direccion unica», sino que, como
contrapartida, tiene (y produce) la
filiacion. «Tenéis que rezar por mi -
jcuantas veces lo dijo Mons. Escriva
de Balaguer!-; rezad por mi mucho.
Yo rezo por vosotros, y esto seria
correspondencia; pero
correspondencia es poco. Por piedad,
necesito que me ganéis, que me
ayudéis, que me sostengais. Rezad
por mi para que sea nifio ante Dios,



fuerte en el trabajo -ya soy viejo y se
me hace de noche-, para que sepa
recibir con alegria la llamada
definitiva, camino del amor que
barrunto» (34) ... «Y si algo os cuesta,
ofrecedlo por mi, para que sea bueno
y fiel y alegre. jCuantas cosas ofrezco
yo durante el dia por mis

hijos !» (35).

Pero una «familia» es algo mas;
comprende también, por ejemplo, un
hogar, tanto en el sentido material
como en el sentido espiritual-afectivo
del término. La palabra «hogar»
indica ambiente, calor de familia,
responsabilidad personal, cuidado
por los demas: si resulta que hay un
miembro de la familia que se
convierte en «la oveja negra», como
dice la expresion popular, todos
sufren por él e intentan ayudarle. No
se conforman, en esos casos, con la
mentarse por su situacion. Se
preguntan si no habran sido
culpables, en cierto modo, por no



atajar el mal a tiempo, por no
haberle dado mejores ejemplos o
haberle corregido con mas carifio o
con mas severidad. Por eso decia el
Fundador del Opus Dei que «el
proselitismo mas fino es hacer que
no se pierda ningun hermano

tuyo» (36). Todos deben trabajar para
sostener la familia cada uno en su
ambiente -en el que debe poner a
Cristo- ha de velar por el honor de su
familia y, ademas, tiene que poner
todo su empefio para que muchas
personas se acerquen a ese hogar de
amistad y de alegria. Dice el
Fundador: «Que aprendan los hijos
mios que querrian vivir encerrados
en casa a abrirse en abanico,
acudiendo a todos los ambientes. Es
un deber nuestro, de primera
categoria, sustancial, ir a buscar las
almas donde estén, para traerlas
luego a la barca -dice, haciendo
alusion a la pesca milagrosa que
narra San Juan Un 21,6)-, heridas de



amor, de compuncion, de entrega, de
deseos de entrega al menos» (37).

Y, finalmente, la salud de una familia
se muestra en la voluntad de crecer
en calidad y en cantidad. El
Fundador no vacilaba en prever la
posibilidad de cualquier debilidad
humana, y siempre estaba dispuesto
a perdonar cada falta de sus hijos,
siempre y cuando pudiera estar
seguro de que no dejaban de luchar.
Sin embargo, habia un tipo de
comportamiento que le indicaba que
la vocacion corria un peligro grave:
la indiferencia o la negativa a
colaborar en el crecimiento de la
propia familia. «El hijo mio que no es
proselitista... hace mal. Algo en él no
anda bien. Porque el que ama de
verdad su camino, siente la ambicion
de traer otras criaturas a su felicidad,
porque el bien es difusivo. jPobre del
hijo mio que no tuviera este afan de
traer otras almas!» (38).



Las familias grandes suelen tener la
costumbre de celebrar de vez en
cuando reuniones de toda la familia -
abuelos, tios, nietos, biznietos...- y
conservan con carifio sus propias
fiestas, sus costumbres y sus
tradiciones familiares. Conozco a
algunas especialmente numerosas
que confeccionan incluso una
especie de «boletin» o revista con el
fin de informar y fomentar la union
entre sus miembros. Lo que a
ninguna persona normal se le
ocurriria es ponerse un boton con la
inscripcion «Miembro de la
Asociacion familiar de los Meyer» o
de presentarse diciendo: «Me llamo
Karl, pertenezco a la familia Meyery,
como tal, vengo a arreglar su
lavadora». Es cosa esencial en
cualquier familia que cada uno de
sus miembros actue en el contexto
social con independencia y de
acuerdo con su situacion personal;
por eso es imposible hacer justicia al
Opus Dei si no se entiende este



aspecto. La Obra es, en verdad, una
familia laical y secular, aun cuando
algunos de sus miembros sean
clérigos. En ocasiones se oye
comentar que el Opus Dei es «poco
cooperativo», que no envia «una
representacion» a este encuentro o a
aquella reunion, que no actua como
grupo, no presenta soluciones, no
hace propaganda, no lleva insignias
ni tiene bandera... Todo esto el Opus
Dei no puede hacerlo, pues, como
cualquier otra familia, cada uno de
sus miembros tiene el derecho y el
deber de actuar en la vida civil (en
esa vida civil en la que esta
integrado), segun su propio parecery
criterio. Los limites para esta libertad
-como para cualquier cristiano- los
sefiala tan solo la obediencia debida
al magisterio y a los mandamientos
de la Iglesia. Ya en mayo de 1935
decia el Fundador en una
«Instruccion» a la que daria forma
definitiva quince afios mas tarde:
«No olvidéis que solteros, casados,



viudos o clérigos continuan (después
de su vinculacion al Opus Dei) siendo
miembros de su propio hogar, con
dependencia plena de su familia de
sangre y con los deberes y derechos
que de ahi se siguen» (39). Y mas
tarde, el entonces Secretario General
y actual Prelado del Opus Dei, Alvaro
del Portillo, escribia el siguiente
comentario a estas palabras: «Su
vinculacion a la propia familia de
sangre sigue siendo la de antes de
pertenecer a la Obra: pero la llamada
de Dios les ha trazado un nuevo
camino divino en la tierra. Porque, al
elevar y sobrenaturalizar todos sus
sentimientos y afectos, todos los
derechos y deberes, que les
competen en la propia familia, se
abren horizontes insospechados de
alegria y de paz, se transforma todo
con la gracia inherente a la vocacion
y se produce el encuentro con Dios.
Como procuran que su hogar sea
cristiano, luminoso y alegre,
"contagian" facilmente la gracia



divina de la vocacidn, y las familias
se convierten en fecundos focos de
santidad» (40).

Queda aun por aclarar la intima
conexion entre entrega y
desprendimiento. Sobre la
pertenencia al contexto bioldgico-
social de la familia y sobre los lazos
de sangre que de ella se desprenden,
Jesucristo mismo adopto una actitud
clara y tajante, con palabras que no
solo suenan «duras», sino que en
cierto modo lo son. Cuando habla de
la «espada» que ha venido a traer (Mt
10,34), se refiere a ese filo cortante
que rompe todas las ataduras que
pueden retener a aquellos que Dios
llama a su seguimiento y que dicen
que si a la llamada. Es la espada del
amor supremo, que libera de las
cadenas que atenazan el corazon e
impiden que se entregue totalmente.
Ahora bien, en un corazon que ha
sido liberado de este modo, todos los
demas afectos subordinados



encuentran también su lugar; es mas,
se hacen mucho mas profundos,
ricos y fecundos. Jesucristo no exige
que no se ame a los padres o a los
hijos, sino que no se les ame mas que
a Fl1, al Dios hecho Hombre. Y esto no
supone un debilitamiento o una
devaluacion de los lazos y de las
inclinaciones naturales, sino mas
bien una intensificacion al
integrarlos en ese amor perfecto, el
amor de Jesucristo.En aquel hogar de
la calle Martinez Campos, el ama de
casa era dofa Dolores Escriva, a
quien ayudaba su hija Carmen. Se
preocupaba de que los jovenes que
se reunian en torno a su hijo
comprendieran, desde el primer
momento, que formaban una familia;
no como un «concepto abstracto» o
como un «simbolo», sino
experimentandola como una
realidad, siendo ellos mismos
familia, bajo la paternidad espiritual
de don Josemaria, «el Padre»



.La primera impresion que tuve al
ver el retrato de dofia Dolores fue el
de una dignidad natural sin
rigideces; llama la atencion su frente
alta, clara tenaz, que me hace
sospechar que aquella «tozudez
aragonesa», de la que el Fundador
tantas veces hacia gala, provenia de
ella; da la impresion de gran
serenidad, y alrededor de la boca
parece insinuarse una leve sonrisa.
Sabemos que, con su marido, llevo
sin quejas y sin amargura las duras
pruebas de las que ya hablamos;
todos los testimonios concuerdan en
que tenia un caracter muy recio, que
era muy laboriosa y nunca estaba
mano sobre mano; una mujer,
ademas, muy carifiosa y con sentido
del humor. El hijo también habia
heredado de su madre esta ultima
cualidad (41). Aquella amonestacion
al pequetio Josemaria que, como
suele suceder con los nifos, se
avergonzaba cuando venian visitas
(«Josemaria, vergliienza solo para



pecar»), se convirtio en un lema que
influyo sobre toda la vida del
Fundador del Opus Dei (42).

Ese ambiente de familia que, al
principio, se baso en la familia de
sangre del Fundador se convirtio
después en un principio general para
todos los centros del Opus Dei. La
Seccion de mujeres de la Obra hace
posible que el espiritu de familia se
viva realmente, pues se ocupa de la
«administracion es decir, del cuidado
de las habitaciones, de la comida, de
la atencion de los que vienen, de la
ropa personal, de las pequefias
fiestas familiares, de la ropa
destinada al culto, etc. Dofia Dolores
Escriva realizo estos trabajos hasta
su fallecimiento en 1941 y, ademas,
se preocupo de formar a las mujeres
del Opus Dei para estas tareas.
Luego, Carmen Escriva fue la
organizacion y el alma de la
administracion de los primeros
centros, que, como es natural, se



fueron multiplicando a la par que se
extendia la Obra.«Si el grano de trigo
no cae en la tierra y muere, quedara
solo; pero si muere, llevara mucho
fruto» Un 12,24); aquellos primeros
afios treinta trajeron para la Obra no
solo «granos de trigo» que murieron
fisicamente, sino también aquellos
otros cuya vida, mas o menos larga
(algunos siguen trabajando con la
misma fuerza por el Opus Dei), ha
sido aquel «morir» al que se refiere
San Juan Evangelista, un morir al
egocentrismo, que tanto fruto ha
traido. Quisiera referirme a dos de
estos primeros hijos espirituales del
Fundador, no para «destacarlos» de
entre los demas, sino para explicar
como suelen comportarse todos los
que se esfuerzan por andar por el
sendero del Opus Dei.

Uno de ellos es Isidoro Zorzano. Vivio
entre 1902 y 1943 y fue, con Luis
Gordon, uno de los primeros en
recibir la vocacion al Opus Dei. Fuera



de la Obra, su nombre sera conocido
en cuanto concluya la Causa de
Beatificacion, iniciada en 1945. Nacié
en Buenos Aires, como hijo de
espafoles residentes en Argentina (el
que gozase de la nacionalidad
argentina llego a tener gran
importancia para la Obra durante la
Guerra Civil) y crecio en Espafia, a
donde la familia habia venido en
1905, con &nimo de regresar al
Nuevo Mundo una vez que los nifios
hubieran salido del colegio.
Josemaria e Isidoro se habian
conocido cuando cursaban el
bachillerato en Logrofio. Después,
sus caminos se habian separado.
Zorzano habia terminado la carrera
de ingeniero, habia trabajado una
temporada en unos astilleros de
Cadiz y en 1928 habia encontrado un
nuevo puesto de trabajo en la
«Compariia de Ferrocarriles
Andaluces». «Es un trabajo
monotono», se lee en su biografia
(43).



Una mafiana de agosto, en 1930, los
dos comparfieros de colegio se
encontraron «casualmente» en
Madrid. Ese dia, por excepcion, don
Josemaria habia tomado un camino
distinto del acostumbrado para
regresar a su domicilio, presintiendo
-con un presentimiento de origen
sobrenatural- un encuentro que
reavivo la antigua amistad. Isidoro
descubrié muy pronto su vocacion a
la Obra, que entonces no llegaba a los
dos afios de existencia, y, de acuerdo
con la esencia misma de la vocacion
al Opus Dei, sigui6 trabajando como
antes en su «prosaica» labor, pero
«buscando al mismo tiempo hacer
del trabajo un instrumento de
santificacion y apostolado» (44).
Habia comprendido al Fundador.
Ahora bien, estaba claro que la Obra
creceria y que, en su dia, habria
Residencias de estudiantes, Centros
diversos y Cursos de formacion; se
necesitarian entonces personas que
ayudaran y cargaran con el peso de



la labor, pues el Padre estaba todavia
completamente solo. ¢No convendria
que estuviera plenamente
disponible? «Si el Sefior me llama -
solia decir-, conviene que le diga que
si» (45). Pero todavia no era
necesario; Dios queria que, de
momento, siguiera donde estaba, en
su trabajo, pero lleno de un nuevo
amor a Cristo, un amor que impulsa
al que ama a querer ser santoy a
ayudar a los demads a que también lo
sean.

Isidoro constituy6 un primer ejemplo
de unidn con el Padre: vivia en
perfecta sintonia con el Fundador y
se iba formando, a pesar de la lejania
fisica que los separaba, en el espiritu
del Opus Dei. Mons. Escriva de
Balaguer le escribia con frecuencia, e
Isidoro hacia con regularidad viajes
breves a Madrid para ir
profundizando en la formacion
espiritual y en la comprension del
espiritu y de la vida del Opus Dei.



Pero su lugar de trabajo, hasta 1936,
siguio siendo Malaga, la «ciudad
rojar.

La fortaleza humana de la Obra -
como recordaba el Fundador al
hablar de los comienzos- fueron los
enfermos de los hospitales de
Madrid. Isidoro entendid esta
leccién; en Malaga practico obras de
misericordia, principalmente con
muchachos sin hogar, realizando asi
un magnifico apostolado entre la
juventud, un apostolado que
recuerda al de San Juan Bosco (46):
les proporcionaba alojamiento en el
internado para chicos abandonados
que dirigia el jesuita padre Aricarda,
les servia la mesa, comia con ellos y
los acompariaba a jugar al futbol.
«No les llevaba en procesiones, ni les
obligaba a arrodillarse para rezar;
pero cuando les exhortaba a que
estudiasen o trabajasen, a que se
debia jugar al futbol con correccion,
repetia con energia: «No sirves si no



cambias"... Los chicos no entendian
facilmente esta frase; tampoco
Isidoro la habia entendido cuando la
0y0 decir por primera vez a Mons.
Escriva de Balaguer. Pero los
muchachos entendian la obligacion
de hacer las cosas bien,
conscientemente, y advertian que
algo crecia lentamente en sus
corazones, acercandoles a Dios. Lo
que no entendia nadie era que
Isidoro encontrase tiempo para
todo» (47).

Poco antes de que estallara la Guerra
Civil lo destinaron a Madrid. En el
proximo capitulo tendremos ocasion
de volver a hablar de él.De entre los
mas de setenta mil miembros con
que cuenta la Obra, Juan Jiménez
Vargas es quien pertenece a ella
desde hace mas tiempo: a principios
de 1933, aproximadamente en las
mismas fechas que Gonzalez
Barredo. A comienzo de 1932, siendo
un joven estudiante de diecinueve



afos, conocio al Fundador. Cuando
en el verano de 1981 hablé con él
(actualmente es catedratico de
Fisiologia en la Universidad de
Navarra, en Pamplona), se refirio a
ello: «<En mi pandilla de amigos, en su
mayor parte estudiantes de
Medicina, se encontraban dos que
conocian a don Josemaria y decian
que era su confesor. Nosotros
admirdbamos a aquel sacerdote sin
haberle visto nunca y sin saber
exactamente qué era aquella labor
de apostolado que, segun ellos,
realizaba. Le admirabamos, pero no
mostrabamos el menor interés en
conocerle. Solo les olamos hablar de
apostolado, de direccion espiritual y
también de visitas a pobresy
enfermos de hospitales, y por eso
algunos de nosotros deciamos que no
nos interesaba "la mistica" de don
Josemaria... A principios de 1932
tuve ocasiéon de conocerle, en un
encuentro casual en la calle Martinez
Campos, a la salida del Metro.



Hablamos muy poco rato, aunque lo
suficiente para que me quedara una
impresion inolvidable, pero segui sin
tener demasiado interés en volver a
verle» (48). En los recuerdos que
Jiménez Vargas escribid con ocasion
de la apertura de la Causa de
Beatificacion de Mons. Escriva de
Balaguer explica también por qué:
Espafia se encontraba en una
situacion de efervescencia febril, las
tensiones religiosas, politicas y
sociales crecian constantemente, el
pais comenzaba a disgregarse en dos
bloques enfrentados...En este
ambiente -dice Jiménez Vargas- «se
comprende que la actitud
exclusivamente religiosa de don
Josemaria no resultase demasiado
atractiva para gentes de pocos afios
que consideraban la situacion de
Espafia como un grave problema
religioso (...), pero que no veian otra
solucion que la politica, y por eso
estaban metidos de lleno en un



activismo orientado a la solucién
violenta de todo» (49).

E1 10 de agosto de 1932 se produjo en
Sevilla, protagonizado por el general
Sanjurjo, un intento de sublevacion
militar que quedd sofocado en menos
de veinticuatro horas. Los mas
destacados de entre los jovenes
«rebeldes» (estudiantes en gran
parte), que habian actuado movidos
por motivos ideoldgicos y politicos
muy variados, fueron a parar a la
carcel (50). Don Josemaria fue a
visitarles con frecuencia, casi a
diario; no le preocupaba que visitar a
los detenidos supusiese «significarse»
-mucho mas tratandose de un
sacerdote- y fuese motivo suficiente
para quedar fichado por la policia;
con la valentia y la fortaleza de raiz
sobrenatural que no le falté nunca,
hacia lo que pensaba que tenia que
hacer.



En sus conversaciones (siempre a
través de la reja del locutorio de
presos politicos) no hacia
distinciones entre personas «de
derechas» y «de izquierdas»:
charlaba con algunos en grupos,
mantenia conversaciones mas
personales con otros, les confesaba...
En charlas de circunstancias, y en
medio de comentarios sobre las cosas
del momento, aun de lo mas
instrascendentes, brotaba su empuje
sobrenatural con alguna sugerencia
penetrante o una frase que
impresionaba de modo mas directo.
Ademas se ofrecia a hacerles
encargos personales, aun de cosas
materiales, como llevar un paquete
de ropa a su casa, lo que era motivo
de profundo agradecimiento. No
hablaba de la Obra, pero lo que decia
formaba parte del espiritu de la
Obra. Hablaba de trabajo y estudio,
cosa que en aquel momento, y en tan
extrafias circunstancias, hasta podria
desentonar; ademas, intentaba



conseguirles libros; les aconsejaba
dejar de lado la rivalidad politica.
Como consecuencia de estas
conversaciones decidieron jugar al
futbol en equipos «mixtos» con los
anarcosindicalistas encerrados
también en la carcel Modelo de
Madrid; y jugar con ilusion y con
correccion, lo que, desde el punto de
vista humano, daria mejores
resultados que largas discusiones en
un ambiente de disputa (50 a). En
contra de las tendencias reinantes
que pretendian obligar «en
conciencia» a todos los catolicos a
apoyar un determinado partido,
ponia de relieve que también los
catdlicos tienen derecho a la libertad
politica, siempre y cuando
permanezcan fieles a la doctrina de
la Iglesia (50 b).

Siempre y en todo lugar se
comportaba como sacerdote; un
sacerdote que, como no se cansaba
de repetir, no podia -ni queria-



hablar mas que de Dios. A la
distancia de casi cincuenta afios,
Jiménez Vargas recuerda que, por
aquel entonces, lo que mas le
impresiono fue como hablaba el
Fundador del Sacramento de la
Penitencia -al que mas tarde a
menudo llamaria el «Sacramento de
la alegria»-, y también con qué
naturalidad, con qué carifio
profundamente humano se referia a
la Virgen. Nunca daba la impresion
de ser una persona ajena al mundo,
esotérica o extravagante. Todas sus
palabras se fundaban en el carifio de
un verdadero padre; ademas, ponian
de manifiesto una gran cultura
general, unos conocimientos muy
exactos; estaba perfectamente al
tanto de los hechos de actualidad en
Espafia, pero no se quedaba
encerrado en ellos como en una
jaula, sino que -como expresa
Jiménez Vargas- siempre «era
evidente el caracter espiritual de las
conversaciones».



Durante toda su vida Mons. Escriva
de Balaguer estuvo ligado a la
Universidad. Para todos los hombres,
de cualquier proveniencia, encontrd
siempre la palabra justa, especifica,
capaz de hacer mella en su corazon y
su cabeza, pero entre los estudiantes
se encontraba «como en su casa».
Ellos se daban cuenta y se lo
agradecian con confianzay
franqueza (50 c). En la «entrafia» del
Opus Dei, por decirlo asi, estuvieron
siempre los estudiantes, y durante
los primeros veinte afios la mayor
parte de las vocaciones surgieron
entre ellos. Esto -lo veremos con mas
detalle- no tenia nada que ver con un
suspuesto «elitismo», sino que
correspondia a las necesidades de
desarrollo y de crecimiento; la Obra
solo podia arraigar en la sociedad, en
la vida corriente, por medio de
aquellos que todavia eran jovenes y
capaces de aceptar cosas nuevasy, a
la vez, de entender la Obra con tal
profundidad y realizarla con tal



autenticidad que, mas tarde, en su
madurez y actuando con eficacia en
las diversas profesiones, serian
capaces también de convertirse en
«multiplicadores», de ser cada uno
de ellos un «foco de irradiacion» del
amor de Cristo, un «foco» que
contagiase por un motivo muy
sencillo: su propia felicidad.

A principios de. enero de 1933, Juan
Jiménez Vargas pidi6 la admision en
el Opus Dei, después de una
conversacion con el Fundador (50 d),
que éste habia preparado con una
novena al Espiritu Santo. En esa
conversacion mostré a aquel joven
estudiante el panorama de la belleza
y grandeza del nuevo camino, es
decir, los fundamentos de la Obra
(51). Le conto lo que el 2 de octubre
de 1928 habia «visto» y cOmo, antes,
habia pasado muchos afios
queriendo conocer la Voluntad de
Dios y pidiendo por aquello que no
conocia, pero presentia. «Todo, por



supuesto, sin la menor nota de
sensacionalismo, ni mucho menos
con detalles personales
incompatibles con su profunda
humildad. Pero quedaba bien
patente su correspondencia a la
gracia -recuerda Jiménez Vargas-. En
medio de aquella naturalidad y
sencillez con que hablaba, resultaba
evidente que don Josemaria era la
persona que Dios habia elegido para
hacer la Obra, y que se habia
entregado de tal manera que su
decidida voluntad de realizar aquella
mision divina era algo que habia
llegado a constituir la caracteristica
mas decisiva de su propia
personalidad. Esto era asi de claro
para todos los que le conocieron
entonces. Habia visto la Obra, y, con
palabras verdaderamente inspiradas,
lo contaba de tal modo que después
de oirle no era posible dudar que la
Obra, que entonces no era nada,
llegaria a ser todo eso que él sabia.
Por otra parte, resultaba muy claro -y



en este punto concreto procuraba
remachar las ideas que en el
conocimiento que tenia de la Obra no
habia nada que pudiera considerarse
como inspirado en ninguna otra cosa
conocida, ni remotamente. Se
procurd informacion acerca de
organizaciones que se pudieran
parecer a lo que él sabia que tenia
que ser la Obra, pero eso solo sirvid
para confirmar que todo era
radicalmente distinto.»

Las obras de los Arcangeles

Aun se conserva el inmueble de la
calle Martinez Campos, 4, donde
vivio la familia Escriva, y la casa -el
numero 33 de la cercana calle de
Luchana- en cuyo primer piso se
instalod, en diciembre de 1933, la
Academia DYA, la primera «obra
corporativa» del Opus Dei. Bajo esta
denominacion se comprenden las
labores cuya orientacion cristiana
garantiza el Opus Dei como tal, como



corporacion; son labores a las que
han dado vida los miembros de la
Obra, que también las dirigen y
atienden en lo espiritual:
universidades, colegios, talleres para
aprendices, residencias de
estudiantes, centros de formacién
para campesinos y trabajadores,
clubs juveniles y tantas cosas mas.
Existe hoy una variedad muy
diversificada de actividades
apostolicas florecientes en docenas
de paises; todas ellas tratan de
ayudar a preparar y a capacitar a
personas en todas las condiciones
para que conviertan el lugar que
ocupan y su entorno en «terra firma
Christi», en tierra firme de una fe
vivida, a la que puedan inmigrar
cada vez mas «colonos». Los
principios de estas labores
corporativas han quedado
definitivamente fijados desde el
establecimiento de la Academia DYA;
definitivamente, decimos, porque
esos principios expresan el espiritu



del Opus Dei (52): no se trata de
iniciativas eclesidsticas, sino
seculares, de caracter civil, cuya
estructura es totalmente laical; para
las personas que las dirigen, ésa es su
tarea profesional normal.

La abreviatura DYA tiene un doble
significado: las tres letras significan
«Derecho y Arquitectura», y se
refieren a las materias a las que se
dedicaba mayor atencion en las
clases de la Academia. Pero también
se pueden interpretar como «Diosy
audacia», y entonces expresan un
lema que el Fundador habia
formulado ya en 1928 y que iba a
caracterizar toda su vida. La
Academia ofrecia clases
especializadas en las materias
indicadas, y seminarios y charlas
sobre doctrina catdlica. Junto a la
formacion cristiana y apostolica de
los miembros de la Obra, que seguian
siendo muy pocos, se daba formacion
y atencion religiosa a muchos



jovenes que no pertenecian a la
Obra, pero que eran amigos, se
sentian atraidos por ella y tenian
gran confianza en don Josemaria.La
puesta en marcha y el
mantenimiento de la Academia, a
pesar de funcionar en un marco muy
modesto, traia consigo considerables
dificultades materiales y econdmicas.
Y poco ha cambiado, desde entonces
hasta nuestros dias, en lo que se
refiere a esas dificultades (la palabra
es un simple eufemismo para
descubrir los apuros econdémicos que
a veces cobraban tintes dramaticos).
Don Josemaria era y sigui6 siendo
pobre, en el sentido mas exacto de la
palabra, y el Opus Dei, igual. El hecho
de que se procure que los centros de
la Obra estén cuidados e instalados
con gusto, no es consecuencia de la
riqueza, sino de la pobreza personal
de sus miembros, que se esfuerzan
por dar a su familia espiritual lo que
estd al alcance de sus posibilidades.
De este modo logran un ambiente



familiar y confortable en las diversas
sedes donde se realiza la labor
apostolica. Ese ambiente es fruto del
trabajo esforzado de los miembros
del Opus Dei, de su sacrificio y sus
privaciones personales. En ese
esfuerzo colaboran, con generosidad
ejemplar, muchos amigos, y en
ocasiones no falta la ayuda de algun
mecenas o bienhechor, como suelen
designarse habitualmente en la
tradicion cristiana. La familia del
Fundador vendio todo lo que le
quedaba (y no era mucho, unas
cuantas tierras) y puso el importe de
la venta a disposicion de la Obra para
colaborar asi en la instalacion de los
primeros centros.

Los problemas econdmicos nunca
han dejado de existir, y seguiran
existiendo siempre, porque en todos
los lugares en los que comienza su
labor el Opus Dei se empieza
practicamente desde cero, también
en lo econodmico; la Obra no cuenta



con patrimonio propio y no
amontona capital alguno. De acuerdo
con su cardacter laical y secular, cada
miembro, con responsabilidad
personal y por cuenta propia, tiene
que reunir los medios, con su labor
profesional, buscando y
aprovechando las posibilidades
locales y regionales. El «pedir
limosna» forma parte de cualquier
labor apostdlica cristiana, y no sélo
en el Opus Dei. Es una escuela de
humildad y no se refiere tan solo al
dinero. El Fundador pidio siempre
«la limosna de la oracion». Hay
millones de personas hambrientas o
enfermas que piden, hoy como al
comienzo de la humanidad; son
incontables los que, de forma mas o
menos abierta, estan pidiendo la
limosna de un poco de caridad.
Quien nunca ha pedido no ha
seguido las huellas de Cristo; a quien
nunca se le ha pedido, no ha
encontrado a Cristo.



Cualquier cosa grande que viene al
mundo como un ideal lleno de
pureza vy, sobre todo, cualquier cosa
de Dios, encuentra de inmediato
incomprension, ceguera y malicia (y
tiene que encontrarlas, porque Cristo
mismo no tuvo otras experiencias).
Tampoco el Fundador y su fundacion
quedaron dispensados de estos
sufrimientos. Desde el principio o,
por lo menos, desde el dia en que se
coloco la primera placa con el
nombre de la primera labor del Opus
Dei, se produjo en algunos sectores
rechazo e incomprension, actitudes
que fueron creciendo a la par que la
Obra, aunque, en ultimo término,
mucho mas lentamente que ésta.

En 1933, sin embargo, y hasta la
explosion de la Guerra Civil, no hubo
que inquietarse por ello, pues eran
otras las preocupaciones. La mas
importante consistia en encontrar
gente joven. Por supuesto que, desde
el principio, el Opus Dei estuvo



abierto a personas de todas las
edades; ahora bien, para poder
cumplir esa mision universal que
venia a realizar hacia falta un buen
nucleo de miembros jovenes, sanos
en cuerpo y alma y con la vida por
delante, dispuestos a poner esa vida
al servicio de la Obra de Dios para
ser, como le gustaba decir al
Fundador, «apdstoles de apdstoles»,
sillares en los cimientos. «Cuando el
cristiano -escribia en 1933-
comprende y vive la catolicidad de la
Iglesia, cuando advierte la urgencia
de anunciar la nueva de salvacién a
todas las criaturas, sabe que ha de
hacerse todo para todos, para
salvarlos a todos» (I Cor IX, 22) (53). Y
un poco antes habia escrito que, «al
querernos en su Obra, también nos
ha dado un modo apostoélico de
trabajar, que nos mueve a la
comprension, a la disculpa, a la
caridad delicada con todas las
almas» (54).



Es un ideal para el que muchas
personas estan dispuestas
naturalmente, pero que se va
perdiendo a lo largo de la vida si no
se refuerza dia tras dia. En aquella
época habia que encenderlo
progresivamente en las almas de
aquellos jovenes. El profesor Jiménez
Vargas me conto que el Padre vio
pronto, con toda claridad, que Dios
queria que comenzara con los
jovenes, como primer paso en el
desarrollo de la Obra. Habia que
empezar con la labor que pondria
bajo el patrocinio de San Rafael (54
a). Después vendrian los casados, las
madres y los padres de familia, labor
que se encomendaria a San Gabriel.
(Ya hemos dicho que la estructura, el
soporte del Opus Dei, debian ser los
miembros que se comprometian a
vivir el celibato, cuya disponibilidad
total estaria confiada a la proteccion
especial del Arcangel San Miguel.)
Dicho con otras palabras: la «obra de
San Rafael» abarcaria toda la labor



con la juventud, esa fase en el
desarrollo y crecimiento de cada
persona previa a una integracion
plena en la vida profesional y a la
importante opcion personal -siempre
por amor a Cristo- entre el
matrimonio y el celibato. A la «obra
de San Miguel» o0 a la «obra de San
Gabriel» pertenecerian justamente
los que ya habian realizado esa
opcion. Mas adelante, los miembros
del Opus Dei que viven el celibato se
denominarian Numerarios o
Agregados, y aquellos otros que
tienen previsto casarse y fundar una
familia, o que ya lo han hecho, se
llamarian Supernumerarios. Pero en
los afios treinta, de los que estamos
ahora hablando, no existia aun esta
nomenclatura.

Incluso desde un punto de vista
meramente pragmatico y
organizativo se comprende
enseguida que lo primero que
necesitaba el Opus Dei para poder



crecer y extenderse era un nucleo de
miembros Numerarios que sacara
adelante e impulsara el apostolado,
sobre todo entre los jovenes, en
estrecho contacto con el Fundador.
Entre éstos deberian salir mas
vocaciones para la «obra de San
Miguel». Los que querian casarse o
ya lo habian hecho, asi como los
sacerdotes seculares que sentian en
su alma la llamada al Opus Dei,
permanecerian en estrecho contacto
humano y espiritual con el
Fundador, vinculados a la pequefia
familia de la Obra, pero, de
momento, no podrian integrarse
todavia en ella. Era necesario, en
primer lugar, que el Opus Dei
encontrara un lugar juridico
adecuado dentro de la Iglesia
Catolica: es decir, que la autoridad
eclesiastica reconociera su estructura
interna.

La «labor de San Rafael»: empefio
apostolico por entusiasmar a la



juventud en un seguimiento laical de
Cristo, hasta la entrega plena en los
afanes de la vida cotidiana. Era eso lo
que venia ensefiando desde 1928.
Algo que en 1934 ya «estaba claro»
para aquel pequefio grupo que
ayudaba al Fundador, un grupo fiel,
maduro para el sacrificio por Cristo
cualquiera que fuera.

Asi fue posible abrir la Academia
DYA y, un afio después, en el otofio de
1934, la primera Residencia de
estudiantes del Opus Dei. Es
evidente, sin embargo, que el
apostolado entre la juventud y el
apostolado entre los adultos estan
entrelazados y concatenados entre si,
como lo estan las diversas edades.
Donde los padres encuentran a Cristo
también lo encontraran sus hijos.
Donde le siguen profesores,
maestros, jefes, también lo seguiran
sus alumnos, discipulos y
colaboradores. Y donde los nifios y
los jovenes se acercan a Cristo y se



ponen a su servicio, arrastraran
también a sus padres, educadores y
amigos mayores. «Os he hecho
considerar -decia el Fundador en
1960- que en nuestra tarea apostolica
no se puede hacer como en un
laboratorio: sacar una fibra, y decir:
iésta es la obra de San Rafael!... No;
tiene que ser un solo tejido. Si hay
obra de San Rafael, hay obra de San
Gabriel y hay todo tipo de vocaciones
para nuestra Familia y, por tanto, hay
obra de San Miguel y obras
corporativas » (55).

Sin restar validez en absoluto a esta
afirmacion fundamental, ya entonces
y muchas veces mas en afos
sucesivos, Mons. Escriva de Balaguer
destacd también la importancia
excepcional de la labor de la Obra
«entre la juventud», por utilizar una
expresion moderna. Una de las leyes
vitales de cualquier asociacion que
quiera influir sobre el mundo es que
no puede existir sin que tenga



siempre sangre joven. La vocacion al
Opus Dei, por ser cosa de Dios, no
conoce fronteras de edad; el Sefior, si
quiere, puede llamar también a una
persona de ochenta afios para
servirle en su vifia; pero no hay que
olvidar que, normalmente, una
persona joven que comienza su
andadura en la vida se deja
encontrar, «contratar» y enviar a
trabajar en la vifia con mas facilidad
que un jubilado cargado de afios; v,
ademas, por muy maravilloso que
sea que una persona pueda trabajar
para el Sefior la ultima hora o media
hora de su vida, antes de que el sol se
ponga para él, el Reino de Dios
necesita sobre todo aquellas
personas que desde el amanecer
aguantan el peso y el calor de todo el
dia...

En cierta ocasion, el Fundador se
preguntaba si no vendrian al Opus
Dei muchas vocaciones al margen de
la «labor de San Rafael», y se



contesto: «Si, hijos mios. Las habra
siempre. Pero el caudal mas
numeroso debe venir de ahi. Ese es el
camino y no hay otro» (56). A
comienzos de los afios setenta, en
cierta ocasion, estaba hablando en
Roma de los primeros afios. Cuando
alguien planted la cuestion de como
se puede iniciar un apostolado asi, le
replico: «¢Y coOmo se comienza esta
labor? jComo se puede! ;Y donde se
comienza? {Donde se puede! Hijos
mios, estamos cansados de hacer la
obra de San Rafael en casas de
amigos, en hoteles, en dos
habitaciones que se alquilan..., de
cualquier forma. ;Pero se hace! Es
para nosotros tan imprescindible
como respirar (...) ;COmo creéis que
comenceé yo? Comencé en casa de mi
madrecon tres chicos, hace ya
cuarenta afos ...» (57).

Mons. Escriva de Balaguer dejo
establecidos, hasta en los menores
detalles, el espiritu y la practica de



este apostolado con la juventud; un
apostolado que se fundamenta (por
lo menos asi me parece) en cinco
columnas: la catequesis, que afianza
y profundiza (y a veces incluso
facilita por vez primera) los
conocimientos de la religion; la vida
de piedad, que no es otra cosa que el
trato personal con Jesucristo en la
oracion, en los Sacramentos, en la
devocion eucaristica, en la lucha
ascética; el ensefiar a santificar el
estudio y el trabajo; el servicio a los
pobres y enfermos como muestra
practica de caridad y como obra de
misericordia, y, finalmente, el trato
alegre, amistoso, familiar, que ayuda
a trabajar, a compartir, a festejary a
estar siempre de buen humor. Estos
puntos son intocables. «No esta en
nuestras manos -escribia el
Fundador ya en 1934- ceder, cortar o
variar nada de lo que al espirituy
organizacion de la Obra de Dios se
refiera» (58). Alienta de un modo y
otro, constantemente: {No perdais los



animos! iDad la clase de formacion o
la meditacion prevista aun cuando
venga una sola persona en vez de las
ocho o nueve que se esperaban!
Recordando el comienzo de la labor
de San Rafael en 1935, comentaria
mas tarde que, en aquella ocasion,
«al dar la bendicién con el Santisimo,
no vio solamente tres muchachos,
sino tres mil, trescientos mil, tres
millones...; blancos, negros, cobrizos,
amarillos, de todas las lenguas y de
todas las latitudes» (59).

Nunca faltaran dificultades de
diversos tipos, ataques de fuera,
preocupaciones materiales, fallos
personales, decepciones. Nunca
faltara la Cruz, no puede ni debe
faltar. Pero el que las dificultades, al
final, supongan una victoria o una
derrota, lo deciden tan solo la vida
interior del alma y la medida de la
santidad de cada uno y de todos.

La semilla va creciendo



En septiembre de 1934 la Academia
DYA se traslado al tercer piso de la
calle Ferraz, 50; en el segundo se
instald una Residencia universitaria,
la primera del Opus Dei. El ordinal
«primero, primera» se repite muchas
veces en estas paginas, y es natural:
el primer Circulo de San Rafael, la
primera vocacion para la Seccion de
mujeres, el primer centro... y ahora
el primer oratorio y el primer
Sagrario de la Obra.

El Fundador obtuvo permiso del
Obispo de Madrid para instalar en la
Residencia un oratorio en el que
quedara reservado el Santisimo. Si se
tiene en cuenta que las
prescripciones a este respecto eran
rigurosas en extremo, hay que ver en
el permiso episcopal un importante
paso para la Obra: no suponia, es
cierto, un reconocimiento candnico
del Opus Dei, pero era una expresion
publica de la confianza de un Obispo
en don Josemaria Escriva y en sus



hijos. Desde el primer momento de la
existencia de la Obra, el Fundador
quiso mantener una estrecha uniéon
con la Iglesia toda, con la jerarquia y
con los Obispos diocesanos, y no lo
hizo por «tactica», sino como
consecuencia de su concepcion de la
Iglesia, de su actitud llena de amor
para con la Iglesia Catolica y
Romana, instituida por Jesucristo;
una obra de renovacion cristiana -1o
que por Voluntad de Dios habia de
ser el Opus Dei-, separada o
distanciada de la Iglesia y de su
jerarquia y Magisterio, ni siquiera le
habria cabido en la cabeza.

Es natural que no siempre resultara
facil que las autoridades eclesiasticas
comprendieran la naturaleza del
fenomeno del Opus Deiy que, a
veces, no se dieran cuenta de que
valia la pena apoyarlo y estimarlo.
También los Obispos son hombres,
anclados en el espiritu de su tiempo
y apegados a ciertas concepciones



sobre el clero, los religiosos y los
laicos que, en parte, tienen una
tradicion multisecular; por eso,
quiza, algunos, al principio, tuvieron
ciertas reservas o no comprendieron
bien de qué se trataba. Ahora bien, al
Opus Dei nunca le han faltado
amigos y bienhechores entre los
Obispos espafioles y, mas tarde, entre
los de todo el mundo. Monsefior
Escriva mantuvo contactos
personales, casi siempre sumamente
cordiales, con todos los Obispos de
Espafia. El que, ya a los seis afios de
su muerte, se abriera su Causa de
Beatificacion, con la aprobacion del
Papa y por deseo expreso de gran
parte del episcopado mundial, se
debe, en parte, a los lazos de sincera
y perdurable amistad que, desde los
primeros afios del Opus Dei, unian a
don Josemaria con una multitud de
religiosos y sacerdotes seculares,
muchos de los cuales hicieron luego
una brillante carrera eclesiastica. De
entre los impresionantes testimonios



sobre el Fundador puestos por
escrito y reunidos para la Causa de
Beatificacion, muchos proceden de
amigos de su juventud, de los afos
treinta y cuarenta, que luego
llegaron a ser Obispos. Entre sus
mejores amigos se contaban el que
seria Arzobispo de Madrid, Casimiro
Morecillo, y el Obispo Administrador
Apostolico de Vitoria, Xavier
Lauzurica Torralba, que escribio el
prologo a la primera edicion de
«Camino» (Valencia, 1939). Se pueden
nombrar mas ejemplos: el Cardenal
José Maria Bueno y Monreal,
Arzobispo dimisionario de Sevilla; el
Arzobispo dimisionario de Valencia,
José Maria Garcia Lahiguera; su
antecesor Marcelino Olaechea, que
también habia sido Obispo de
Pamplona; el Arzobispo titular de
Grado, José Lopez Ortiz; el ya
fallecido Pedro Cantero Cuadrado,
que fue Arzobispo de Zaragoza; el
Obispo dimisionario de Sigiienza-
Guadalajara, Laureano Castan



Lacoma, y Juan Hervas Bonet,
fallecido, que fue Obispo de Ciudad
Real.

Todos ellos conocieron al Fundador
entre 1924 (Lopez Ortiz) y 1934
(Hervas) y mantuvieron contacto con
él durante toda la vida; por lo tanto,
sus testimonios tienen un valor
documental de primera importancia.
Laureano Castan Lacoma, que fue
Obispo de Sigiienza-Guadalajara, por
ejemplo, es algo mas joven que
Monsenor Escriva; en 1926-27 era
seminarista; en algunas ocasiones
ayudo a Misa a don Josemaria en
Fonz, el lugar natal de Castan, donde
vivia y ejercia su ministerio
sacerdotal don Teodoro Escriva, tio
de don Josemaria, a quien éste en
ocasiones hacia breves visitas. Don
Laureano recuerda ciertas
conversaciones mantenidas a solas
con don Josemaria en los afios 1931 a
1935. «Me habl6 de la Fundacion que
le pedia el Sefior, refiriéndose a ella



como a la "Obra de Dios", y aunque
me decia que estaba trabajando para
realizarla, la daba ya como cosa
hecha: con tal claridad la veia,
ayudado evidentemente por el Sefior,
proyectada en el futuro ...» (60).

Le comentaba Mons. Escriva de
Balaguer que, en su dia, conoceria a
los miembros de la Obra, «jovenes
que parecen unos "pollos peras", con
elegancia y distincion», pero que
vivian la mortificacion y el espiritu
de penitencia, que tenian «una
profesion o un oficio bien
remunerado, del que podrian vivir
holgadamente», y que, con total
libertad, vivian una pobreza total.
«Refiriéndose a determinados
mentores de la juventud catdlica
espafiola, se doli6 con frase grafica
de que cortaran los vuelos de no
pocos jovenes, al no proponer a los
que tenian capacidad para ello una
entrega plena al apostolado, que,
para que fuese eficaz, tenia que ser



consecuencia de una intensa vida
interior» (61). Un testimonio
especialmente interesante sobre los
afios treinta es el de don Pedro
Cantero, que fue Arzobispo de
Zaragoza y fallecio en diciembre de
1978. Conocio a Monseiior Escriva en
el otofio de 1930, en la Universidad
de Madrid. Con el primer encuentro -
escribe Cantero- «<empezd una
amistad que duraria toda la vida»;
una afirmacion que se repite muchas
veces y que confirma el «carisma de
la amistad» del Fundador. Como
tantos otros espafioles en aquella
revuelta época anterior a la Guerra,
también Cantero estaba
comprometido en politica y con
deseos de «hacer carrera»; «pensaba
incluso -recuerda- que podia llegar
un dia en que se me presentase la
oportunidad de ganar una catedra».
Es facil imaginarselo: un sacerdote
joven y capaz, no sin ambiciones y
concentrado en su propio futuro; y si
bien es cierto que don Josemaria le



animo a trabajar intensamente, la
amistad con €l también le
transformo; con «su ejemplo -escribe
el Arzobispo a la vuelta de cuarenta y
cinco anos- me fue preparando (...)
para el encuentro con que me hizo
ver la necesidad de un cambio total
en el enfoque de mi vida». Y esto
sucedi6 durante una visita en agosto
de 1931, en la que Mons. Escriva de
Balaguer le comentd con toda
claridad: «Mira, Pedro, estas hecho
un egoista: fijate como esta la Iglesia
en Espafia hoy y como esta Espafia
misma. No piensas mas que en ti
mismo. Hemos de pensar en la
Iglesia y darnos cuenta de la
situacion en que se encuentra el
catolicismo en nuestro pais. Hemos
de pensar en lo que podemos hacer
personalmente en servicio de la
Iglesia» (62). Don Pedro Cantero fue
uno de los que acompafaban al
Padre en sus visitas a los hospitales
(por lo que conocia también a
Somoano) y hace alusion a que el



Fundador nunca le hablé de
vocacion a la Obra: «Respetaba
siempre la libertad para que cada
cual eligiese su propio caminoy
siguiese su personal vocacion. Mejor
dicho, no sdlo la respetaba, sino que
sinceramente alababa todo cuanto se
promoviese en servicio de Jesucristo
y de su Iglesia» (63).

No contradice esto el afan natural de
ganar miembros para la Obra:
«Estamos designados por Dios -
escribia un residente de Ferraz en
mayo de 1936, recogiendo las ideas
de Monsefior Escriva de Balaguer-
para extendernos
rapidisimamente...» (64); pero este
«extenderse» solo conoce un método:
Dios llama a quien quiere, y aquellos
a los que llama deben dar su libre
consentimiento. Ahora bien, Dios se
sirve también de otras personas
como «instrumentos» libres para
llamar a los hombres a su servicio.
Durante toda su vida, Monsefior



Escriva de Balaguer destaco la
prioridad de la amistad personal
como marco natural del apostolado y
de encuentro con personas que se
entregaran libremente al servicio de
Cristo en el Opus Dei. Lo que no
admitia era que se instrumentalizara
la amistad, es decir, que se redujera a
un simple medio para alcanzar
ciertos fines, porque el unico fin de
la amistad es el bien del amigo.
Puede ser, desde luego, un medio
divino cuando el amigo es capaz de
amar desinteresadamente, con
honradez y sacrificio. A veces es
imposible saber cudl es ese bien, que,
en ocasiones, no tiene por qué ser la
vocacion al Opus Dei.

Junto con una mirada que calibraba
cada personalidad y su verdadera
vocacion, el Fundador de la Obra
tenia en grado maximo una
capacidad natural para acercar
libremente cada alma al querer de
Dios. Y actuaba, en consecuencia,



confiando en los demas y ganandose
su confianza. Asi se explica que en
una persona descubriera y
fomentara la vocacion a la Obra, con
otra persona esperara afnos para
hacerlo y con una tercera nunca
hablara de este tema; o bien, que a
uno le recomendara el camino de la
profesion religiosa y a otro el del
matrimonio. Y la amistad nunca
sufria por eso.

Ya no se conservan los lugares
vinculados a la historia del Opus Dei
en la calle Ferraz de Madrid. La casa
numero 50 es otra, y también tiene
nueva construccion la naumero 16, a
la que se traslado la Residencia DYA
en julio de 1936 y que fue destruida
durante la Guerra Civil. El solar
donde estuvo situado el Cuartel de la
Montafia, con cuyo asalto por las
milicias republicanas se inici6 el 19
de julio de 1936 la época de terror
comunista en Madrid, lo ocupan
ahora unos bellos jardines. Y, sin



embargo, mientras paseabamos con
calma por esa calle me resultaba facil
imaginar la situacion de entonces: la
agravacion del enfrentamiento
politico, ideoldgico y social que, entre
1930 y 1936, habia llevado a la
amarga enemistad entre la Espafia
tradicional y catdlica y la
revolucionaria, anarquista,
comunista o socialista; los profundos
abismos llenos de odio que abrian
zanjas en toda la sociedad,
separando regiones y provincias, la
ciudad y el campo, los estamentos y
las clases... jQué seguridad
sobrenatural de estar cumpliendo la
Voluntad de Dios necesitaba
Josemaria Escriva para seguir
trabajando en la edificacion del Opus
Deij; y lo hacia sin nerviosismos y sin
intranquilidades, con optimismo y
buen humor constantes, pero con
sentido de la realidad y sin hacerse
ilusiones; esto es, con una profunda
preocupacion por la paz interior del
pais, que se deterioraba



rapidamente. Aun cuando iba
encontrando personas que le
ayudaban (y a veces también algun
bienhechor generoso), en el fondo
todo dependia de él, por 1o menos en
cuanto a la «iniciativa»: él tenia que
ir buscando el dinero, como un
mendigo; €l tenia que ocuparse de la
instalacion y acondicionamiento de
los centros; €l tenia que dar los
Circulos de estudio (varios al dia), las
meditaciones y las clases de
formacion... Cientos de estudiantes
durante los afios 1934, 1935 y 1936,
hasta el estallido de la Guerra,
recibieron de sus manos una
profunda formacion cristiana, que
suponia también la formacion
humana y espiritual. No le gustaban
las largas discusiones que se
acostumbraba tener en las sedes de
los partidos y organizaciones
(también en las eclesiasticas). Lo que
le interesaba, siempre y en todo
lugar, era concretar (65); no se
trataba de discutir sobre la virtud de



la humildad o sobre la conveniencia
del rezo del Rosario, sino de ser
humilde, de rezar el Rosario... Un
residente de la calle Ferraz, 50, que,
muchos afios después, siendo ya
padre de familia, llegd a ser miembro
de la Obra, recuerda al cabo de
decenios que el Padre conseguia ir
«comunicando su vibracion
simplemente con dos palabras: jhijo
mio!» (66); dos palabras que no eran
una formula de cortesia, sino que
transmitian un contenido existencial.

Con piedad filial, el Padre, ante los
interminables agobios economicos,
se dirigia a San Nicolas: «Sancte
Nicolae, curam domus age!» («San
Nicolds, jcuida de esta casal!»).
Dejando de lado todas las
dificultades y los densos nubarrones
que se cernian sobre Espaiia, el
Fundador iba preparando ya la
expansion de la Obra a Valencia e
incluso, rebasando las fronteras
nacionales, a Paris.



El 31 de marzo de 1935 habia podido
celebrar por primera vez la Santa
Misa en un centro del Opus Deiy
dejar al Sefior - reservado en el
Sagrario. Este primer oratorio de la
Obra era sencillo, pero digno; el
Tabernaculo, de madera dorada, lo
habian prestado unas religiosas. En
realidad, estaba previsto que aquella
primera Misa tuviera lugar en la
festividad de San José, el 19 de
marzo, pero en esa fecha todavia
faltaba parte de lo necesario: los
candeleros, las vinajeras, el atril, etc.
Dias mas tarde, un desconocido
entregaba al portero un gran
paquete que contenia exactamente lo
que faltaba. Nunca se pudo saber
quién trajo aquel paquete; la
procedencia de los regalos quedo
para siempre en la sombra (67).

Con clara luminosidad, sin embargo,
se ve todo lo que el Fundador y el
Opus Dei deben al Obispo de Madrid,
don Leopoldo Eijo y Garay. No s6lo



permitio la instalacion del primer
oratorio de la Obra, sino que, en los
afos posteriores a la Guerra, cuando
el Opus Dei tenia que luchar con
graves dificultades y resistencias en
Espafia, fue su promotor y protector.
Desde el principio tuvo un gran
carifio a don Josemaria. Con él
comienza la larga lista de los amigos
y bienhechores de la Obra entre los
Obispos de todo el mundo; a €l le
corresponde ante la historia el
mérito de haber sido el pionero en el
camino del Opus Dei hacia la
aprobacion eclesiastica. Eijo y Garay,
que antes habia sido Obispo de
Vitoria, llego a la sede de Madrid-
Alcald en 1923; fue el séptimo Obispo
de esta didcesis, que se habia creado
muy tardiamente, en 1885 (68). La
dirigio durante cuarenta afos, hasta
su muerte en 1963. Formaba parte de
una generacion de Obispos que veian
su funcion no sélo como la de un
padre y pastor, sino también como la
de un regente, y se comportaba de



acuerdo con esta concepcion de su
cargo.

En este punto se parecia al Cardenal
Soldevila y también a muchos
Obispos alemanes anteriores al
Concilio. Pero a la irradiacion y al
ejercicio de la autoridad se unia,
como se dice hoy, «la cercania a la
base». Eijo y Garay convocoé sinodos
diocesanos, amplio la capacidad de
los seminarios, erigio nuevas
parroquias y construyo iglesias en
los barrios extremos de Madrid, que
iban creciendo a gran ritmo. Aun
cuando ocupo numMerosos e
importantes cargos en el sector de la
educacion y de la ciencia (69), siguio
siendo un hombre de la Iglesia, un
Obispo para el que la
responsabilidad pastoral era la pauta
fundamental de su actuar. Y
precisamente esta responsabilidad
pastoral fue la que le llevo a
comprender tan pronto al Opus Deiy
a apoyarlo con decision.



Si el oratorio estaba instalado en la
mejor habitacion de la Residencia de
estudiantes, el Fundador ocupaba la
mas modesta: tenia pocos metros
cuadrados y la luz entraba
unicamente por una pequefia
ventana que daba a un estrecho patio
interior; estaba amueblada con un
escritorio, una pequeria mesa con
una silla, una «cama turca» y un
armario para la ropa liturgica, pues a
la vez servia como sacristia. Don
Josemaria -todos los testigos lo
afirman- tenfa una «jornada laboral»
de dieciocho horas diarias; fuera de
las brevisimas comidas, no le
quedaba momento de descanso
alguno. Y, aun asi, es casi
inexplicable como conseguia atender
a todo: sus deberes como Rector de
Santa Isabel, las visitas a los
enfermos, las catequesis, las clases
en la Academia DYA, la
responsabilidad por la marcha de la
Residencia, los esfuerzos por
conseguir los medios econémicos,



una labor apostdlica de dimensiones
casi inimaginables basada en la
amistad, la conversacion, el paseo, la
correspondencia con cada uno (es
decir, con cientos y, en toda su vida,
con miles de «cada uno»)... Ademas,
estaba la formacion humanay
espiritual de los miembros de la
Obra, una Obra cuya fisonomia
familiar, espiritualidad especifica y
situacion canonica habia que ir
perfilando dia a dia, sin descuidar
por eso su propio desarrollo y el de
las labores corporativas; tareas que,
a pesar de la excelente disposicion y
del emperfio desinteresado de los
miembros de la Obra, recaia en
ultimo término solo sobre don
Josemaria. Y eso que la enumeracion
que hemos hecho no es exhaustiva,
ni mucho menos, pues especialmente
en aquellos afios desarrollo una
importante actividad como escritor,
no solo con sus «cartas doctrinales» y
con una correspondencia personal
que iba aumentando continuamente,



sino con otros escritos; fue en aquella
época cuando también surgieron
algunos de sus libros mas
significativos, como las
«Consideraciones espirituales»,
editadas en 1934 y publicadas de
nuevo en 1939, notablemente
ampliadas, con el titulo de «Camino».
En ese mismo afio de 1934, un dia,
después de celebrar la Santa Misa en
la iglesia del Patronato de Santa
Isabel, el Fundador escribié, «de un
tiron», «Santo Rosario», una obra de
la literatura religiosa profundamente
poética e intimista.

Junto a un maximo de disciplina, que
le llevaba tanto a aprovechar el
tiempo lo mejor posible como a
luchar contra el cansancio y el
agotamiento, hubo en su vida algo
asi como un «milagro de la
multiplicacion de las horas», pues
nunca habia concesiones respecto a
los tiempos fijos dedicados a la
oracion, la lectura espiritual y otras



normas de piedad, que jamas
acortaba o suprimia, como tampoco
prescindia de la obligacion de
formarse continuamente y de seguir
leyendo textos cientificos. Todos los
que le conocieron concuerdan en que
nunca parecia apurado, inquieto,
nervioso o distraido al escuchar, sin
mirar al reloj descaradamente o a
hurtadillas (entre otras cosas porque,
a partir de 1946, dejo de llevarlo,
pues -decia- «no lo necesito; cuando
termino una cosa, comienzo otra, y
en paz» (70). No conocia esa formula,
carente de contenido, del «no tengo
tiempo», férmula que suelen utilizar
sobre todo aquellos que se dedican a
«matar el tiempo» o a perderlo con
un absurdo activismo; él tenia
tiempo, mucho tiempo (algo casi
inimaginable, milagroso), porque
Dios le habia otorgado el don de
saber aprovecharlo y en sus manos
era cComo un tesoro que parecia
aumentar cuanto mas se gastaba.
«No nos debe sobrar el tiempo -decia



en 1956-, ni un segundo: y no
exagero. Trabajo hay; el mundo es
grande y son millones las almas que
no han oido aun con claridad la
doctrina de Cristo. Me dirijo a cada
uno de vosotros. Si te sobra tiempo,
recapacita un poco (...) Me diras,
quiza: ¢y por qué habria de
esforzarme? No te contesto yo, sino
San Pablo: el amor de Cristo nos urge
(IT Cor V, 14). Todo el espacio de una
existencia es poco, para ensanchar
las fronteras de tu caridad» (71).

Solo asi se comprende que en el
comienzo del verano de 1936, cuando
toda Espafia vivia como atenazada
por el presentimiento de una
catastrofe, el Fundador, en vez de
cruzarse de brazos y esperar, se
dedicara, con grandes sacrificios y
esfuerzos, al traslado de la
Residencia a su nueva sede. No
conocia ni la medrosa cautela ante el
futuro ni la resignacion paralizante
ante las consecuencias de lo pasado.



Al final de la Guerra la Residencia de
la calle Ferraz, 16, se encontraba en
ruinas y tenia que volver a empezar
practicamente desde cero en cuanto
a medios materiales para el
desarrollo de la Obra. Pero no
derrochd ni un solo suspiro por ello,
como tampoco se amedrentd antes
de comenzar la labor en cualquiera
de los numerosos paises a los que
envio a sus hijos a lo largo de su vida,
aunque indudablemente se podria
haber dicho que era demasiado
pronto, demasiado dificil o incluso
imprudente o carente de
perspectivas... Con serenidad, sin
titubeos, fue recorriendo su camino
en el «tiempo aritmético», fue
envejeciendo hasta que Dios le llevo
a su lado y en el «tiempo histérico»
que le toco vivir. Un tiempo en el que
nunca faltaron guerras, catastrofes,
revoluciones y crisis, en el teatro del
mundo y en muchos corazones. Pero,
en medio de todo, inmutables, fijos
desde la eternidad, tenia siempre



presentes el encargo y la meta:
«Mientras esperamos el retorno del
Sefior, que volvera a tomar posesion
plena de su Reino, no podemos
permanecer pasivos. La extension
del Reino de Dios no es solo tarea
oficial de los miembros de la Iglesia
que representan a Cristo, porque han
recibido de El los poderes sagrados.
Vos autem estis corpus Christi (I Cor
XII, 27), vosotros también sois cuerpo
de Cristo, misioneros con mision -sin
llamaros misioneros-, que tenéis el
mandato concreto de negociar hasta
la venida del Sefior con vuestro
trabajo responsable -vocacional- del
que Cristo os pedira cuenta» (72).

En mayo de 1935 don Josemaria hizo,
con dos de sus hijos, una romeria a la
ermita de la Virgen de Sonsoles,
cerca de Avila. En febrero de 1974
recordaba el esfuerzo del camino:
«Ibamos a campo traviesa, para
llegar antes a la pequefia colina
sobre la que se alza el Santuario de la



Virgen de Sonsoles. Veiamos la
ermita durante todo el trayecto hasta
que de pronto, cuando ya estdbamos
muy cerca, desaparecio de nuestra
mirada. Pero no se nos ocurrid
pensar: si no la vemos, hemos
perdido el camino...». Era como una
imagen de la propia vida interior, de
la lucha, de las ansias del alma por
estar junto a Dios: «Algunos dias
después -siguio diciendo al recordar
aquella romeria- escribi una ficha
(...): cuando perdemos la luz de Dios,
la vision sobrenatural de las cosas,
hay que recordar que en otras
ocasiones la tuvimos, y seguir
adelante, sin desmayos, aunque sea
cuesta arriba y a ciegas» (73). Solo
una cosa es necesaria: seguir
andando camino arriba, con firmeza
y fidelidad, sin flaquear ante un
repentino repecho, sin ceder a la
tentacion de tumbarse sobre un buen
prado.



2 de octubre de 1962: el Opus Dei
cumple treinta y cuatro afios, un
tiempo en el que el camino del
Fundador ha sido mucho mas
empinado y pedregoso y lleno de
peligros que aquel camino de
Sonsoles. «No os podéis imaginar -
dice a los miembros del Opus Dei que
estan reunidos con él en Roma para
celebrar ese dia- 1o que ha costado
sacar adelante la Obra. Pero jqué
aventura mas maravillosa!» (74). Y
sigue hablando en presente, el
tiempo del hoy que permanece
siempre: «Es como cultivar un
terreno selvatico: primero hay que
talar los arboles, arrancar la maleza,
apartar las piedras..., para después
arar la tierra a fondo, echar el abono
(...). Una vez roturada, hay que dejar
reposar la tierra, para que se airee
bien. Luego viene la siembra, y los
mil cuidados que exigen las plantas:
prevenir las plagas; el temor a que
descargue una tormenta... Es
necesario esperar mucho, trabajar



mucho y sufrir mucho, hasta que el
trigo se encierra en los graneros.» Y
tras una breve pausa agrega:
«Granos de trigo apretados en las
manos llagadas de Cristo: eso somos
nosotros».

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/v-
conquistadores-y-granos-de-trigo/
(17/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/v-conquistadores-y-granos-de-trigo/
https://opusdei.org/es-es/article/v-conquistadores-y-granos-de-trigo/
https://opusdei.org/es-es/article/v-conquistadores-y-granos-de-trigo/

	V. CONQUISTADORES Y GRANOS DE TRIGO

