
opusdei.org

Unión íntima y vital:
contemplación

Textos referidos a la
predicación de San Josemaría
sobre la familia extraídos del
libro "Como las manos de Dios"
de Antonio Vázquez (editado en
Palabra)

23/06/2006

Yo querría que no os olvidarais
jamás de que Dios os espera en
cada instante, en cada ocupación.
No hay fronteras entre la oración y la
acción. Se trata de una unión íntima
y vital: eso es la contemplación . He



aquí una de las palabras que con más
frecuencia escuché, referida a
múltiples aspectos, en boca de Tomás
Alvira, padre de nueve hijos y
eminente profesional de la
educación, que fue el primer
Supernumerario del Opus Dei. En
unas notas manuscritas, fechadas
pocos años antes de morir, referidas
a san Josemaría, reseñaba: "(...) ya en
1937, él me enseñó el camino para
tener presencia de Dios de modo
constante".

El profesor García Hoz, primer
catedrático de Pedagogía
Experimental en España, refleja de
este modo aquella misma invitación:

"Corría el año 1940 ó 41 y hacía uno o
dos que yo recibía dirección
espiritual del Fundador del Opus Dei,
aunque no pertenecía por entonces a
la Obra. Estaba casado, tenía ya una
hija, y esperaba, como ocurrió en la
realidad, la llegada de más hijos,



teniendo que trabajar para sacar
adelante la familia. En estas
circunstancias, sin referencia
concreta a la posibilidad de que con
el tiempo pudiera formar parte del
Opus Dei, refiriéndose
genéricamente a la orientación de mi
vida, utilizó una frase que entonces
me llenó de asombro: Dios te llama
por caminos de contemplación" .

Conviene continuar la cita para
observar su reacción.
"Personalmente no me era
desconocida una cierta terminología
de la ascética y mística, ya que yo
acababa de hacer mi tesis doctoral en
la Facultad de Filosofía y Letras, que
serviría después como base para mi
primera publicación, "La pedagogía
de la lucha ascética". Sin embargo,
dicha y escuchada la palabra 
contemplación hablando de mi vida,
la impresión que recibí fue
verdaderamente fuerte. No se
trataba de una expresión que había



llenado la vida de muchos hombres
santos que trataban a Dios con cierta
familiaridad. No era un tema
histórico, filosófico, literario,
religioso, sino una cuestión viva y
palpitante que yo había de hacer
realidad". De otro modo, la doctrina
del Cristianismo, la vida de la
gracia, pasarían, pues, como
rozando el ajetreado rozar de la
historia humana, pero sin
encontrarse con él.

San Josemaría no proponía agudas
abstracciones intelectuales a aquellas
primeras personas casadas que
acudían a su lado, ni hacía juegos
malabares con las ideas. Le
interesaba -porque a Dios le importa-
que convirtieran los sucesos del
"hoy" y "ahora", en cancha
permanente, donde librar su batalla
cotidiana. Es la misma idea que
ahora repite en el campus de la
Universidad de Navarra. Os aseguro,
hijos míos, que cuando un



cristiano desempeña con amor lo
más intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios.

No es tarea fácil para un ser tan
indigente como el hombre, lastrado
por la herencia del pecado, pero es
hacedera. Requiere constancia en el
esfuerzo y volver a empezar muchas
veces al día. Dios nos mira, nos oye, y
nos habla, cuando le buscamos entre
las paredes de nuestro hogar.
Siempre está disponible para
escucharnos aunque estemos
ocupados en dar de comer a un hijo,
encolando un mueble o cambiando
pañales.

Como nos recuerda el Catecismo de
la Iglesia Católica: esta unión "íntima
y vital con Dios" puede ser olvidada,
desconocida e incluso rechazada
explícitamente por el hombre . Pero 
Dios no cesa de llamar a todo hombre
a buscarle para que viva y encuentre



la dicha. San Josemaría insistía en
tenerle presente entre los quehaceres
más ordinarios. Me invocaréis y Yo
os atenderé (Jr 29,12 ). Y le
invocamos conversando,
dirigiéndonos a Él. Por eso hemos
de poner en práctica la
exhortación del Apóstol: sine
intermissione orate (I Tes 5,17) ;
rezad siempre, pase lo que pase: 
No sólo de corazón sino con todo
el corazón ( San Ambrosio ,
Expositio in Psalmum CXVIII, 19,12
(PL 15, 1471)). Él no nos abandona,
somos nosotros los que podemos
volver la cara precisamente en el
momento en que más lo necesitamos.
El desaliento puede presentarse de
mil formas, para lo divino lo mismo
que para lo humano. Podemos
sentirnos como encerrados en una
cárcel, pues el alma se nos encoge
como una tela abatanada: nada nos
estimula ni atrae, nos sentimos
incomprendidos por el resto de la
familia, la desgana nos ablanda, el



horizonte se oscurece, con o sin
razón alguna, y cualquier
sentimiento nos abandona hasta
convertirnos en mármol.
Precisamente entonces es cuando
Dios espera que nos acerquemos
para comentarle nuestro vacío o
nuestra turbulencia. Entonces es
cuando hemos de tener la seguridad
de unas palabras eternas: Os libraré
de la cautividad, estéis donde
estéis (Jr 29,14). Nos libramos de la
esclavitud con la oración.

El ambiente que nos rodea puede
aguijonear nuestra sensualidad hasta
cubrir nuestros ojos de escamas; los
deseos desenfrenados de poder o las
ansias irrefrenables de consumir,
intentarán anegar parcelas de
nuestra vida a ritmo creciente; y un
torcido sentido de libertad clamará
para desatarnos de nuestros
compromisos. Todo esto está
presente en nuestra vida, pero con el
mismo realismo con el que nos



compadecemos de nosotros mismos
para consolar el desasosiego de
nuestra tibieza, tenemos que
recordar la gran verdad que nos
recuerda alguien que no estuvo
exento de dificultades: Porque estoy
convencido de que ni la muerte, ni la
vida, ni los ángeles ni los principados,
ni las cosas presentes, ni las futuras,
ni las potestades, ni la altura, ni la
profundidad, ni cualquier otra
criatura podrá separarnos del amor
de Dios, que está en Cristo Jesús,
Señor nuestro. Esto es más real que la
congoja que a veces nos atenaza el
alma.

Tener este convencimiento
firmemente asentado en nuestro
interior, sentirnos amados de esta
forma, supone que en nuestra vida
familiar, la contemplación cuaja en
acción y la acción se vuelve
contemplativa. Dios no aparece sólo
como un recurso de urgencia al que
buscar en ocasiones especialmente



críticas. Nuestro encuentro con
Cristo no se expresa solamente en
petición de ayuda, sino también en
acciones de gracias, alabanza,
adoración, contemplación,
escucha y viveza de afecto hasta el
"arrebato del corazón". Nada de
esto nos hace despegarnos de la
tierra, ni andar por los pasillos de
nuestra casa, ausentes, a dos cuartas
del suelo. No es así, porque una 
oración intensa , no aparta del
compromiso de la historia:
abriendo el corazón al amor de
Dios lo abre también al amor de
los hermanos, y nos hace capaces
de construir la historia según el
designio de Dios .

San Josemaría nos desvela un
inmenso panorama lleno de
esperanza: Ha querido el Señor que
sus hijos, los que hemos recibido el
don de la fe, manifestemos la
original visión optimista de la
creación, el "amor al mundo" que



late en el cristianismo . Ésa es la luz
que es preciso difundir para
iluminar tanta oscuridad y evitar
tanto tropiezo. Será vivir con
naturalidad -es decir,
sobrenaturalizándola- nuestra vida
matrimonial y familiar .

Encuentro con Cristo en las
circunstancias más comunes,
santidad personal, unidad de vida,
contemplación, son anuncios
siempre nuevos que san Josemaría
ofrecía a todos los hombres y
mujeres en aquella mañana de
octubre de 1967 en el campus de la
Universidad de Navarra. A las
generaciones jóvenes de hoy les
reclama el Papa Juan Pablo II con
renovada urgencia hacerse
"centinelas de la mañana" (cfr. Is
21,11-12) en esta aurora del nuevo
milenio. Mientras les recuerda que
es importante que lo que nos
propongamos, con la ayuda de
Dios, esté fundado en la



contemplación, en la oración. El
nuestro es un tiempo de continuo
movimiento, que a menudo
desemboca en el activismo, con el
riesgo fácil de "hacer por hacer".
Tenemos que resistir a esta
tentación, buscando "ser" antes
que "hacer" . Ese es el modo en el
que unas pobres criaturas podemos
tener el honor de prestarle las manos
a Dios .

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/union-intima-
y-vital-contemplacion/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/union-intima-y-vital-contemplacion/
https://opusdei.org/es-es/article/union-intima-y-vital-contemplacion/
https://opusdei.org/es-es/article/union-intima-y-vital-contemplacion/

	Unión íntima y vital: contemplación

