opusdei.org

Formacion de la
personalidad (VI):
una vida en dialogo
con los demas

Saber escuchar y estar abierto a
las opiniones de los otros, son
condiciones indispensables
para vivir la caridad. Sdlo asi el
didlogo mutuo sera ocasion
ordinaria de acercarse a la
Verdad. Nuevo texto de la
coleccion sobre “Educacion de
la personalidad”

13/09/2015



“El horno prueba los vasos del
alfarero, y la prueba del hombre esta
en su conversacion. El fruto muestra
cémo se cultivé un arbol; asi, la
palabra, los pensamientos del
corazon humano”[1]. Una nota
esencial de la madurez personal es la
capacidad de dialogo, una actitud de
apertura hacia los demas que se
manifiesta en la cordialidad del trato
y en un sincero deseo de aprender de
cada persona.

“Conocer a otras personas, otras
culturas, nos hace siempre mucho
bien, nos hace crecer (...). El dialogo
es muy importante para la propia
madurez, porque en la confrontacion
con otra persona, en la confrontacion
con las demas culturas, incluso en la
confrontacion con las demas
religiones, uno crece: crece, madura.
Cierto, existe un peligro: si en el
dialogo uno se cierra y se enfada,
puede pelear; es el peligro de pelear,
y esto no esta bien porque nosotros



dialogamos para encontrarnos, no
para pelear. Y, ;cudl es la actitud mas
profunda que debemos tener para
dialogar y no pelear? La
mansedumbre, la capacidad de
encontrar a las personas, de
encontrar las culturas, con paz; la
capacidad de hacer preguntas
inteligentes: ‘¢Por qué tu piensas asi?
¢Por qué esta cultura hace asi?’.
Escuchar a los demas y luego hablar.
Primero escuchar, luego hablar”[2].

Saber escuchar

La Sagrada Escritura cubre de elogios
a quienes saben escuchar, y desdefia
en cambio la actitud de quienes no
prestan atencion a los demas. “Oido
que escucha reprension saludable,
habita en medio de sabios”[3], dice el
libro de los Proverbios; y el apdstol
Santiago aconseja “que cada uno sea
diligente para escuchar, lento para
hablar y lento para la ira”[4] En
ocasiones, los hagiografos recurren



incluso a una fina ironia: “hablar a
quien no escucha, como despertar a
alguien de un suefio profundo”[5].

Un problema frecuente para
escuchar es que, mientras otro habla,
recordamos algo que tiene que ver
con lo que nos cuenta, y estamos
pendientes de decir “la nuestra” en
cuanto haya una pausa. Se producen
entonces conversaciones quiza
animadas, en las que unos a otros se
quitan la palabra, pero en las que se
escucha poco.

Otras veces, el problema es que la
conversacion no surge de modo
espontaneo, y hay que poner emperfo
en buscarla, con inteligencia. En esos
casos, hay que evitar la presuncion,
es decir, la tendencia a mostrar a
cada momento nuestra agudeza o
nuestros conocimientos; por el
contrario, conviene mostrarse
abiertos y receptivos, deseosos de
aprender de los demds, de modo que



ampliemos cada dia nuestro abanico
de intereses. De este modo
escucharemos con atencion cosas
que quizd inicialmente no nos
interesan demasiado, sin que eso
implique hipocresia por nuestra
parte: se trata muchas veces de un
esfuerzo sincero por sobreponerse al
propio criterio, y por agradar y
aprender.

Saber conversar requiere conjugar la
audacia con la prudencia, el interés
con la discrecion, el riesgo con la
oportunidad. Es preciso no caer en la
ligereza, estar dispuesto a rectificar
unas palabras precipitadas o
inoportunas que quiza se nos han
escapado, o una afirmacion un poco
rotunda que tendriamos que haber
ponderado mejor. En todo caso, las
buenas conversaciones dejan
siempre poso: vienen después de
nuevo a la memoria las ideas, los
argumentos expuestos por unosy
otros, surgen nuevas intuiciones, y



nace la ilusion de continuar ese
intercambio.

Apertura a los demas

Es llamativo comprobar como el
espiritu de algunas personas
envejece prematuramente, y en
cambio otras permanecen jovenes y
animosas hasta el final de sus dias.
Hay que pensar que todos tenemos
dentro muchos recursos aun sin
usar: talentos que no hemos
aprovechado, fuerzas que nunca
hemos puesto a prueba. Y, por muy
ocupados o cansados que estemos, no
podemos dejar de avanzar, de
aprender y de ser receptivos a las
ideas de los demas.

Conviene que salgamos de nosotros
mismos; que nos abramos a Dios v,
por El, a los demds. Superaremos
entonces ese egocentrismo que a
veces nos lleva a acomodar la
realidad a la estrechez de nuestros
intereses o a nuestra particular



vision de las cosas, y estaremos mas
en guardia ante ciertas deficiencias
que crean distancias con las
personas y que, por tanto, entrafian
inmadurez: expresarnos con una
rotundidad que muchas veces no se
corresponde con nuestro
conocimiento de las cosas;
manifestar nuestras opiniones con
un tono de censura hacia los demas;
servirnos de soluciones
prefabricadas o de consejos
repetitivos y manidos; irritarnos
cuando alguien no piensa como
nosotros, aunque luego nos digamos
a favor de la diversidad y de
tolerancia; llenarnos de celos cuando
alguien sobresale a nuestro
alrededor; exigir a otros un nivel de
perfeccion que les sobrepasa, y que
tal vez nosotros mismos no
alcanzamos; pedir sinceridad y
franqueza, cuando en cambio quizas
nos resistimos a las correcciones.

Madurez y sentido critico



Cuando miramos a los demas con
afecto, muchas veces advertiremos
que podemos ayudarles con un
consejo de amigo; les diremos con
confianza lo que otros quiza también
han visto pero no han tenido la
lealtad de comentarles. Solo ese
fundamento, la caridad, hace que la
correccion o la critica sea
verdaderamente util y constructiva:
“cuando hayas de corregir, hazlo con
caridad, en el momento oportuno,
sin humillar..., y con &nimo de
aprender y de mejorar tu mismo en
lo que corrijas”[6].

La clave de nuestra capacidad de
hacer cambiar a los demas esta en
clerta manera ligada a nuestra
capacidad de cambiarnos a nosotros
mismos. Cuando se sabe lo que
cuesta mejorar, lo dificil que resulta
y, al tiempo, lo importante y
liberador que es, entonces es mas
facil observar a los demads con cierta
objetividad y ayudarles realmente. E1



que sabe decirse las cosas claras a si
mismo, sabe como y cuando
decirselas a los demas, y es capaz
también de escucharlas con buena
disposicion.

Saber recibir y aceptar la critica es
prueba de grandeza espiritual y de
profunda sabiduria: “Quien ama la
instruccion, ama el saber, y quien
odia la correccion es un estupido”[7].
Sin embargo, aceptar lo que nos
dicen los demds no supone vivir
siempre pendientes de la critica en
nuestra vida profesional o social,
bailando al son de lo que se diga o se
deje de decir sobre lo que hacemos o
somos, porque esa preocupacion
acabaria siendo patoldgica. A veces,
el que hace bien las cosas puede ser
bastante criticado: lo censuran quiza
los que no hacen nada, porque ven
su vida y su trabajo como una
acusacion[8]; o los que obran de
modo contrario, porque lo
consideran un enemigo; o a veces



también los que hacen las mismas o
parecidas cosas, porque se ponen
celosos. No faltan casos asi, en los
que hay que hacerse “perdonar” por
los que apenas hacen nada y por los
que no conciben que se pueda hacer
nada bueno sin contar con ellos. En
€s0s casos, como nos aconsejaba
nuestro Padre, “hemos de saber
callar, rezar, trabajar, sonreir... y
esperar. No deis importancia a esas
insensateces: quered de veras a todas
esas almas. Caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu!”[9]

La responsabilidad de dar ejemplo

La madurez auna la apertura a los
demas con la fidelidad al propio
camino y a los propios principios,
incluso cuando apenas se encuentra
eco 0 aceptacion en el propio
entorno. Es cierto que la indiferencia
que percibimos a nuestro alrededor
puede indicarnos que también
nosotros tenemos quiza algo que



cambiar, o al menos que explicar o
presentar mejor. Pero hay algunas
cosas que no deben cambiar nunca
en nosotros, pase lo que pase, nos
escuchen o no, nos alaben o nos
insulten, lo agradezcan o lo rechacen,
lo aprueben o lo reprueben: “ese
contraste, por confirmar con tus
obras tu fe, es precisamente la
naturalidad que yo te pido”[10].

No es infrecuente que una persona se
sienta sola y sin apoyo en algunos de
sus mejores empenos. La tentacion
de desistir puede ser muy fuerte. Le
podra parecer entonces que su
ejemplo o su testimonio no sirven
para mucho, pero no es asi: una
cerilla quiza no ilumina toda la
habitacion, pero todos en la
habitacion pueden verla. Tal vez hay
muchas personas que se sienten
incapaces de imitar ese ejemplo, pero
saben que quieren seguirlo en la
medida en que puedan, y ese
testimonio tira de ellos para arriba.



Todos recordamos como nos ha
ayudado a mejorar el buen ejemplo
de tantas personas Y, sin embargo, es
probable que muchos de ellos sepan
muy poco acerca de su efecto real
sobre nosotros. Es grande la
responsabilidad que tenemos de
influir positivamente en los demas.
“No puedes destrozar, con tu desidia
o con tu mal ejemplo, las almas de
tus hermanos los hombres”[11].
Debemos hablar, aconsejar, exhortar,
animar, pero sobre todo procurar
que nuestras palabras estén avaladas
por nuestras obras, por el testimonio
de nuestra propia vida. Es imposible
lograrlo siempre, e incluso la
mayoria de las veces, pero hemos de
querer ser una ayuda para todos, y
saber pedir perdon de corazon si
hemos dado mal ejemplo.

Una lucha de toda la vida

La apertura a los demas va muy
unida a nuestro avance en una tarea



que nos ocupara toda la vida:
reconocer el rostro de la soberbia y
luchar por ser mas humilde. La
soberbia se cuela por los resquicios
mas sorprendentes de nuestra
relacion con los demas. Si se nos
mostrara de frente, su aspecto nos
resultaria repulsivo, y por eso una de
sus estrategias mas habituales es
ocultar su rostro, disfrazarse. La
soberbia suele esconderse dentro de
otra actitud aparentemente positiva,
a la que contamina sutilmente.
Después, cuando se hace fuerte,
crecen sus manifestaciones mas
simples y primarias, propias de la
personalidad inmadura: la
susceptibilidad enfermiza, el
continuo hablar de uno mismo, la
vanidad y afectacion en los gestos y
el modo de hablar, las actitudes
prepotentes o engreidas, junto al
decaimiento profundo al percibir la
propia debilidad.



La soberbia unas veces se disfraza de
sabiduria, de lo que podriamos
llamar una soberbia intelectual que
toma apariencia de rigor. Otras, se
oculta detras de un apasionado afan
de hacer justicia o de defender la
verdad, cuando en el fondo late
sobre todo un sentimiento de
revancha, o una ortodoxia altiva que
avasalla: un afan de precisarlo todo,
de juzgarlo todo. Se trata de actitudes
que, en lugar de servir a la verdad, se
sirven de ella -de una sombra de ella-
para alimentar el deseo de quedar
por encima de los demas.

Igual que no existe la salud total y
perfecta, tampoco podemos acabar
por completo con las argucias de la
soberbia. Pero podemos detectarla
mejor, y no dejar que nos gane
terreno. Habra ocasiones en que nos
engafiara, porque tiende a
atrincherarnos: nos hace reticentes a
que los demas nos hagan ver
nuestros defectos. Pero si nosotros



no vemos su rostro, oculto de
diversas maneras, quiza los demas si
lo habran podido ver. Si somos
capaces de escuchar la advertencia
fraterna, la critica constructiva, nos
serd mucho mas facil
desenmascararla. Hace falta ser
humilde para aceptar la ayuda de los
demas. Y hace falta también ser
humilde para ayudar a los demas sin
humillar.

La madurez se cifra, en fin, en “el
“sano prejuicio psicolégico” de
pensar habitualmente en los
demas”[12]. La personalidad que
Dios quiere para nosotros -y a la que
todos aspiramos, aunque a veces
busquemos en otra parte- es la de
quien ha llegado a tener “un corazon
que ama, un corazon que sufre, un
corazon que se alegra con los
demas”[13].

Alfonso Aguilo



[1] Si 27, 6-7.

[2] Francisco, Discurso, 21-VIII-2013.
[3] Pr 15, 31.

[4] St 1,19

[5] Si 22, 8.

[6] Forja, n. 455.

[7]1 Pr 12, 1.

[8] Cfr. Sb 2, 10-20.

[9] San Josemaria, Carta a sus hijos
de Holanda, 20-I11-1964. Cfr. Vazquez
de Prada, A. El Fundador del Opus
Dei (ITI), Madrid: Rialp, 2003, p. 530.

[10] Camino, n. 80.
[11] Forja, n. 955.

[12] Forja, n. 861.



[13] Francisco, Discurso, 17-VI-2013.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/una-vida-en-
dialogo-con-los-demas/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/una-vida-en-dialogo-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/una-vida-en-dialogo-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/una-vida-en-dialogo-con-los-demas/

	​Formación de la personalidad (VI): una vida en diálogo con los demás

