
opusdei.org

Una nueva
primavera para la
Iglesia

Carta que ha enviado Benedicto
XVI a los sacerdotes al
comenzar el Año Sacerdotal,
que ha proclamado con motivo
del 150° aniversario de la
muerte de san Juan María
Vianney, conocido como el cura
de Ars.

19/06/2009

Queridos hermanos en el Sacerdocio:



He resuelto convocar oficialmente un
"Año Sacerdotal" con ocasión del 150
aniversario del "dies natalis" de Juan
María Vianney, el Santo Patrón de
todos los párrocos del mundo, que
comenzará el viernes 19 de junio de
2009, solemnidad del Sagrado
Corazón de Jesús -jornada
tradicionalmente dedicada a la
oración por la santificación del
clero-.1 Este año desea contribuir a
promover el compromiso de
renovación interior de todos los
sacerdotes, para que su testimonio
evangélico en el mundo de hoy sea
más intenso e incisivo, y se concluirá
en la misma solemnidad de 2010.

"El Sacerdocio es el amor del corazón
de Jesús", repetía con frecuencia el
Santo Cura de Ars.2 Esta
conmovedora expresión nos da pie
para reconocer con devoción y
admiración el inmenso don que
suponen los sacerdotes, no sólo para
la Iglesia, sino también para la



humanidad misma. Tengo presente a
todos los presbíteros que con
humildad repiten cada día las
palabras y los gestos de Cristo a los
fieles cristianos y al mundo entero,
identificándose con sus
pensamientos, deseos y sentimientos,
así como con su estilo de vida. ¿Cómo
no destacar sus esfuerzos
apostólicos, su servicio infatigable y
oculto, su caridad que no excluye a
nadie? Y ¿qué decir de la fidelidad
entusiasta de tantos sacerdotes que, a
pesar de las dificultades e
incomprensiones, perseveran en su
vocación de "amigos de Cristo",
llamados personalmente, elegidos y
enviados por Él?

Todavía conservo en el corazón el
recuerdo del primer párroco con el
que comencé mi ministerio como
joven sacerdote: fue para mí un
ejemplo de entrega sin reservas al
propio ministerio pastoral, llegando
a morir cuando llevaba el viático a



un enfermo grave. También repaso
los innumerables hermanos que he
conocido a lo largo de mi vida y
últimamente en mis viajes pastorales
a diversas naciones, comprometidos
generosamente en el ejercicio
cotidiano de su ministerio sacerdotal.

Pero la expresión utilizada por el
Santo Cura de Ars evoca también la
herida abierta en el Corazón de
Cristo y la corona de espinas que lo
circunda. Y así, pienso en las
numerosas situaciones de
sufrimiento que aquejan a muchos
sacerdotes, porque participan de la
experiencia humana del dolor en sus
múltiples manifestaciones o por las
incomprensiones de los destinatarios
mismos de su ministerio: ¿Cómo no
recordar tantos sacerdotes ofendidos
en su dignidad, obstaculizados en su
misión, a veces incluso perseguidos
hasta ofrecer el supremo testimonio
de la sangre?



Sin embargo, también hay
situaciones, nunca bastante
deploradas, en las que la Iglesia
misma sufre por la infidelidad de
algunos de sus ministros. En estos
casos, es el mundo el que sufre el
escándalo y el abandono. Ante estas
situaciones, lo más conveniente para
la Iglesia no es tanto resaltar
escrupulosamente las debilidades de
sus ministros, cuanto renovar el
reconocimiento gozoso de la
grandeza del don de Dios, plasmado
en espléndidas figuras de Pastores
generosos, religiosos llenos de amor
a Dios y a las almas, directores
espirituales clarividentes y pacientes.
En este sentido, la enseñanza y el
ejemplo de san Juan María Vianney
pueden ofrecer un punto de
referencia significativo. El Cura de
Ars era muy humilde, pero
consciente de ser, como sacerdote,
un inmenso don para su gente: "Un
buen pastor, un pastor según el
Corazón de Dios, es el tesoro más



grande que el buen Dios puede
conceder a una parroquia, y uno de
los dones más preciosos de la
misericordia divina".3 Hablaba del
sacerdocio como si no fuera posible
llegar a percibir toda la grandeza del 
don y de la tarea confiados a una
criatura humana: "¡Oh, qué grande
es el sacerdote! Si se diese cuenta,
moriría... Dios le obedece: pronuncia
dos palabras y Nuestro Señor baja
del cielo al oír su voz y se encierra en
una pequeña hostia...".4 Explicando
a sus fieles la importancia de los
sacramentos decía: "Si desapareciese
el sacramento del Orden, no
tendríamos al Señor. ¿Quién lo ha
puesto en el sagrario? El sacerdote.
¿Quién ha recibido vuestra alma
apenas nacidos? El sacerdote. ¿Quién
la nutre para que pueda terminar su
peregrinación? El sacerdote. ¿Quién
la preparará para comparecer ante
Dios, lavándola por última vez en la
sangre de Jesucristo? El sacerdote,
siempre el sacerdote. Y si esta alma



llegase a morir [a causa del pecado],
¿quién la resucitará y le dará el
descanso y la paz? También el
sacerdote... ¡Después de Dios, el
sacerdote lo es todo!... Él mismo sólo
lo entenderá en el cielo".5 Estas
afirmaciones, nacidas del corazón
sacerdotal del santo párroco, pueden
parecer exageradas. Sin embargo,
revelan la altísima consideración en
que tenía el sacramento del
sacerdocio. Parecía sobrecogido por
un inmenso sentido de la
responsabilidad: "Si
comprendiéramos bien lo que
representa un sacerdote sobre la
tierra, moriríamos: no de pavor, sino
de amor... Sin el sacerdote, la muerte
y la pasión de Nuestro Señor no
servirían de nada. El sacerdote
continúa la obra de la redención
sobre la tierra... ¿De qué nos serviría
una casa llena de oro si no hubiera
nadie que nos abriera la puerta? El
sacerdote tiene la llave de los tesoros
del cielo: él es quien abre la puerta;



es el administrador del buen Dios; el
administrador de sus bienes... Dejad
una parroquia veinte años sin
sacerdote y adorarán a las bestias...
El sacerdote no es sacerdote para sí
mismo, sino para vosotros".6

Llegó a Ars, una pequeña aldea de
230 habitantes, advertido por el
Obispo sobre la precaria situación
religiosa: "No hay mucho amor de
Dios en esa parroquia; usted lo
pondrá". Bien sabía él que tendría
que encarnar la presencia de Cristo
dando testimonio de la ternura de la
salvación: "Dios mío, concédeme la
conversión de mi parroquia; acepto
sufrir todo lo que quieras durante
toda mi vida". Con esta oración
comenzó su misión.7 El Santo Cura
de Ars se dedicó a la conversión de
su parroquia con todas sus fuerzas,
insistiendo por encima de todo en la
formación cristiana del pueblo que le
había sido confiado.



Queridos hermanos en el Sacerdocio,
pidamos al Señor Jesús la gracia de
aprender también nosotros el
método pastoral de san Juan María
Vianney. En primer lugar, su total
identificación con el propio
ministerio. En Jesús, Persona y
Misión tienden a coincidir: toda su
obra salvífica era y es expresión de
su "Yo filial", que está ante el Padre,
desde toda la eternidad, en actitud de
amorosa sumisión a su voluntad. De
modo análogo y con toda humildad,
también el sacerdote debe aspirar a
esta identificación. Aunque no se
puede olvidar que la eficacia
sustancial del ministerio no depende
de la santidad del ministro, tampoco
se puede dejar de lado la
extraordinaria fecundidad que se
deriva de la confluencia de la
santidad objetiva del ministerio con
la subjetiva del ministro. El Cura de
Ars emprendió en seguida esta
humilde y paciente tarea de
armonizar su vida como ministro



con la santidad del ministerio
confiado, "viviendo" incluso
materialmente en su Iglesia
parroquial: "En cuanto llegó,
consideró la Iglesia como su casa...
Entraba en la Iglesia antes de la
aurora y no salía hasta después del 
Angelus de la tarde. Si alguno tenía
necesidad de él, allí lo podía
encontrar", se lee en su primera
biografía.8

La devota exageración del piadoso
hagiógrafo no nos debe hacer perder
de vista que el Santo Cura de Ars
también supo "hacerse presente" en
todo el territorio de su parroquia:
visitaba sistemáticamente a los
enfermos y a las familias; organizaba
misiones populares y fiestas
patronales; recogía y administraba
dinero para sus obras de caridad y
para las misiones; adornaba la iglesia
y la dotaba de paramentos
sacerdotales; se ocupaba de las niñas
huérfanas de la "Providence" (un



Instituto que fundó) y de sus
formadoras; se interesaba por la
educación de los niños; fundaba
hermandades y llamaba a los laicos a
colaborar con él.

Su ejemplo me lleva a poner de
relieve los ámbitos de colaboración
en los que se debe dar cada vez más
cabida a los laicos, con los que los
presbíteros forman un único pueblo
sacerdotal9 y entre los cuales, en
virtud del sacerdocio ministerial,
están puestos "para llevar a todos a
la unidad del amor: ‘amándose
mutuamente con amor fraterno,
rivalizando en la estima mutua' (Rm
12, 10)".10 En este contexto, hay que
tener en cuenta la encarecida
recomendación del Concilio Vaticano
II a los presbíteros de "reconocer
sinceramente y promover la
dignidad de los laicos y la función
que tienen como propia en la misión
de la Iglesia... Deben escuchar de
buena gana a los laicos, teniendo



fraternalmente en cuenta sus deseos
y reconociendo su experiencia y
competencia en los diversos campos
de la actividad humana, para poder
junto con ellos reconocer los signos
de los tiempos".11

El Santo Cura de Ars enseñaba a sus
parroquianos sobre todo con el
testimonio de su vida. De su ejemplo
aprendían los fieles a orar,
acudiendo con gusto al sagrario para
hacer una visita a Jesús Eucaristía.12
"No hay necesidad de hablar mucho
para orar bien", les enseñaba el Cura
de Ars. "Sabemos que Jesús está allí,
en el sagrario: abrámosle nuestro
corazón, alegrémonos de su
presencia. Ésta es la mejor oración".
13 Y les persuadía: "Venid a
comulgar, hijos míos, venid donde
Jesús. Venid a vivir de Él para poder
vivir con Él...".14 "Es verdad que no
sois dignos, pero lo necesitáis".15
Dicha educación de los fieles en la
presencia eucarística y en la



comunión era particularmente eficaz
cuando lo veían celebrar el Santo
Sacrificio de la Misa. Los que asistían
decían que "no se podía encontrar
una figura que expresase mejor la
adoración... Contemplaba la hostia
con amor".16 Les decía: "Todas las
buenas obras juntas no son
comparables al Sacrificio de la Misa,
porque son obras de hombres,
mientras la Santa Misa es obra de
Dios".17 Estaba convencido de que
todo el fervor en la vida de un
sacerdote dependía de la Misa: "La
causa de la relajación del sacerdote
es que descuida la Misa. Dios mío,
¡qué pena el sacerdote que celebra
como si estuviese haciendo algo
ordinario!".18 Siempre que
celebraba, tenía la costumbre de
ofrecer también la propia vida como
sacrificio: "¡Cómo aprovecha a un
sacerdote ofrecerse a Dios en
sacrificio todas las mañanas!".19



Esta identificación personal con el
Sacrificio de la Cruz lo llevaba -con
una sola moción interior- del altar al
confesonario. Los sacerdotes no
deberían resignarse nunca a ver
vacíos sus confesonarios ni limitarse
a constatar la indiferencia de los
fieles hacia este sacramento. En
Francia, en tiempos del Santo Cura
de Ars, la confesión no era ni más
fácil ni más frecuente que en
nuestros días, pues el vendaval
revolucionario había arrasado desde
hacía tiempo la práctica religiosa.
Pero él intentó por todos los medios,
en la predicación y con consejos
persuasivos, que sus parroquianos
redescubriesen el significado y la
belleza de la Penitencia sacramental,
mostrándola como una íntima
exigencia de la presencia eucarística.
Supo iniciar así un "círculo virtuoso".
Con su prolongado estar ante el
sagrario en la Iglesia, consiguió que
los fieles comenzasen a imitarlo,
yendo a visitar a Jesús, seguros de



que allí encontrarían también a su
párroco, disponible para escucharlos
y perdonarlos. Al final, una
muchedumbre cada vez mayor de
penitentes, provenientes de toda
Francia, lo retenía en el confesonario
hasta 16 horas al día. Se comentaba
que Ars se había convertido en "el
gran hospital de las almas".20 Su
primer biógrafo afirma: "La gracia
que conseguía [para que los
pecadores se convirtiesen] era tan
abundante que salía en su búsqueda
sin dejarles un momento de tregua".
21 En este mismo sentido, el Santo
Cura de Ars decía: "No es el pecador
el que vuelve a Dios para pedirle
perdón, sino Dios mismo quien va
tras el pecador y lo hace volver a Él".
22 "Este buen Salvador está tan lleno
de amor que nos busca por todas
partes".23

Todos los sacerdotes hemos de
considerar como dirigidas
personalmente a nosotros aquellas



palabras que él ponía en boca de
Jesús: "Encargaré a mis ministros
que anuncien a los pecadores que
estoy siempre dispuesto a recibirlos,
que mi misericordia es infinita".24
Los sacerdotes podemos aprender
del Santo Cura de Ars no sólo una
confianza infinita en el sacramento
de la Penitencia, que nos impulse a
ponerlo en el centro de nuestras
preocupaciones pastorales, sino
también el método del "diálogo de
salvación" que en él se debe entablar.
El Cura de Ars se comportaba de
manera diferente con cada penitente.
Quien se acercaba a su confesonario
con una necesidad profunda y
humilde del perdón de Dios,
encontraba en él palabras de ánimo
para sumergirse en el "torrente de la
divina misericordia" que arrastra
todo con su fuerza. Y si alguno estaba
afligido por su debilidad e
inconstancia, con miedo a futuras
recaídas, el Cura de Ars le revelaba el
secreto de Dios con una expresión de



una belleza conmovedora: "El buen
Dios lo sabe todo. Antes incluso de
que se lo confeséis, sabe ya que
pecaréis nuevamente y sin embargo
os perdona. ¡Qué grande es el amor
de nuestro Dios que le lleva incluso a
olvidar voluntariamente el futuro, con
tal de perdonarnos!".25 A quien, en
cambio, se acusaba de manera fría y
casi indolente, le mostraba, con sus
propias lágrimas, la evidencia seria y
dolorosa de lo "abominable" de su
actitud: "Lloro porque vosotros no
lloráis",26 decía. "Si el Señor no fuese
tan bueno... pero lo es. Hay que ser
un bárbaro para comportarse de esta
manera ante un Padre tan bueno".27
Provocaba el arrepentimiento en el
corazón de los tibios, obligándoles a
ver con sus propios ojos el
sufrimiento de Dios por los pecados
como "encarnado" en el rostro del
sacerdote que los confesaba. Si
alguno manifestaba deseos y
actitudes de una vida espiritual más
profunda, le mostraba abiertamente



las profundidades del amor,
explicándole la inefable belleza de
vivir unidos a Dios y estar en su
presencia: "Todo bajo los ojos de
Dios, todo con Dios, todo para
agradar a Dios... ¡Qué maravilla!".28
Y les enseñaba a orar: "Dios mío,
concédeme la gracia de amarte tanto
cuanto yo sea capaz".29

El Cura de Ars consiguió en su
tiempo cambiar el corazón y la vida
de muchas personas, porque fue
capaz de hacerles sentir el amor
misericordioso del Señor. Urge
también en nuestro tiempo un
anuncio y un testimonio similar de la
verdad del Amor: Deus caritas est (1
Jn 4, 8). Con la Palabra y con los
Sacramentos de su Jesús, Juan María
Vianney edificaba a su pueblo,
aunque a veces se agitaba
interiormente porque no se sentía a
la altura, hasta el punto de pensar
muchas veces en abandonar las
responsabilidades del ministerio



parroquial para el que se sentía
indigno. Sin embargo, con un sentido
de la obediencia ejemplar,
permaneció siempre en su puesto,
porque lo consumía el celo apostólico
por la salvación de las almas. Se
entregaba totalmente a su propia
vocación y misión con una ascesis
severa: "La mayor desgracia para
nosotros los párrocos -deploraba el
Santo- es que el alma se endurezca";
con esto se refería al peligro de que
el pastor se acostumbre al estado de
pecado o indiferencia en que viven
muchas de sus ovejas.30 Dominaba
su cuerpo con vigilias y ayunos para
evitar que opusiera resistencia a su
alma sacerdotal. Y se mortificaba
voluntariamente en favor de las
almas que le habían sido confiadas y
para unirse a la expiación de tantos
pecados oídos en confesión. A un
hermano sacerdote, le explicaba: "Le
diré cuál es mi receta: doy a los
pecadores una penitencia pequeña y
el resto lo hago yo por ellos".31 Más



allá de las penitencias concretas que
el Cura de Ars hacía, el núcleo de su
enseñanza sigue siendo en cualquier
caso válido para todos: las almas
cuestan la sangre de Cristo y el
sacerdote no puede dedicarse a su
salvación sin participar
personalmente en el "alto precio" de
la redención.

En la actualidad, como en los tiempos
difíciles del Cura de Ars, es preciso
que los sacerdotes, con su vida y
obras, se distingan por un vigoroso
testimonio evangélico. Pablo VI ha
observado oportunamente: "El
hombre contemporáneo escucha más
a gusto a los que dan testimonio que
a los que enseñan, o si escucha a los
que enseñan, es porque dan
testimonio".32 Para que no nos
quedemos existencialmente vacíos,
comprometiendo con ello la eficacia
de nuestro ministerio, debemos
preguntarnos constantemente:
"¿Estamos realmente impregnados



por la palabra de Dios? ¿Es ella en
verdad el alimento del que vivimos,
más que lo que pueda ser el pan y las
cosas de este mundo? ¿La conocemos
verdaderamente? ¿La amamos? ¿Nos
ocupamos interiormente de esta
palabra hasta el punto de que
realmente deja una impronta en
nuestra vida y forma nuestro
pensamiento?".33 Así como Jesús
llamó a los Doce para que estuvieran
con Él (cf. Mc 3, 14), y sólo después
los mandó a predicar, también en
nuestros días los sacerdotes están
llamados a asimilar el "nuevo estilo
de vida" que el Señor Jesús inauguró
y que los Apóstoles hicieron suyo.34

La identificación sin reservas con
este "nuevo estilo de vida"
caracterizó la dedicación al
ministerio del Cura de Ars. El Papa
Juan XXIII en la Carta encíclica 
Sacerdotii nostri primordia,
publicada en 1959, en el primer
centenario de la muerte de san Juan



María Vianney, presentaba su
fisonomía ascética refiriéndose
particularmente a los tres consejos
evangélicos, considerados como
necesarios también para los
presbíteros: "Y, si para alcanzar esta
santidad de vida, no se impone al
sacerdote, en virtud del estado
clerical, la práctica de los consejos
evangélicos, ciertamente que a él, y a
todos los discípulos del Señor, se le
presenta como el camino real de la
santificación cristiana".35 El Cura de
Ars supo vivir los "consejos
evangélicos" de acuerdo a su
condición de presbítero. En efecto, su
pobreza no fue la de un religioso o un
monje, sino la que se pide a un
sacerdote: a pesar de manejar mucho
dinero (ya que los peregrinos más
pudientes se interesaban por sus
obras de caridad), era consciente de
que todo era para su iglesia, sus
pobres, sus huérfanos, sus niñas de
la "Providence",36 sus familias más
necesitadas. Por eso "era rico para



dar a los otros y era muy pobre para
sí mismo".37 Y explicaba: "Mi secreto
es simple: dar todo y no conservar
nada".38 Cuando se encontraba con
las manos vacías, decía contento a los
pobres que le pedían: "Hoy soy pobre
como vosotros, soy uno de vosotros".
39 Así, al final de su vida, pudo decir
con absoluta serenidad: "No tengo
nada... Ahora el buen Dios me puede
llamar cuando quiera".40 También
su castidad era la que se pide a un
sacerdote para su ministerio. Se
puede decir que era la castidad que
conviene a quien debe tocar
habitualmente con sus manos la
Eucaristía y contemplarla con todo
su corazón arrebatado y con el
mismo entusiasmo la distribuye a sus
fieles. Decían de él que "la castidad
brillaba en su mirada", y los fieles se
daban cuenta cuando clavaba la
mirada en el sagrario con los ojos de
un enamorado.41 También la 
obediencia de san Juan María
Vianney quedó plasmada totalmente



en la entrega abnegada a las
exigencias cotidianas de su
ministerio. Se sabe cuánto le
atormentaba no sentirse idóneo para
el ministerio parroquial y su deseo
de retirarse "a llorar su pobre vida,
en soledad".42 Sólo la obediencia y la
pasión por las almas conseguían
convencerlo para seguir en su
puesto. A los fieles y a sí mismo
explicaba: "No hay dos maneras
buenas de servir a Dios. Hay una
sola: servirlo como Él quiere ser
servido".43 Consideraba que la regla
de oro para una vida obediente era:
"Hacer sólo aquello que puede ser
ofrecido al buen Dios".44

En el contexto de la espiritualidad
apoyada en la práctica de los
consejos evangélicos, me complace
invitar particularmente a los
sacerdotes, en este Año dedicado a
ellos, a percibir la nueva primavera
que el Espíritu está suscitando en
nuestros días en la Iglesia, a la que



los Movimientos eclesiales y las
nuevas Comunidades han
contribuido positivamente. "El
Espíritu es multiforme en sus
dones... Él sopla donde quiere. Lo
hace de modo inesperado, en lugares
inesperados y en formas nunca antes
imaginadas... Él quiere vuestra
multiformidad y os quiere para el
único Cuerpo".45 A este propósito
vale la indicación del Decreto 
Presbyterorum ordinis: "Examinando
los espíritus para ver si son de Dios,
[los presbíteros] han de descubrir
mediante el sentido de la fe los
múltiples carismas de los laicos,
tanto los humildes como los más
altos, reconocerlos con alegría y
fomentarlos con empeño".46 Dichos
dones, que llevan a muchos a una
vida espiritual más elevada, pueden
hacer bien no sólo a los fieles laicos
sino también a los ministros mismos.
La comunión entre ministros
ordenados y carismas "puede
impulsar un renovado compromiso



de la Iglesia en el anuncio y en el
testimonio del Evangelio de la
esperanza y de la caridad en todos
los rincones del mundo".47 Quisiera
añadir además, en línea con la
Exhortación apostólica Pastores dabo
vobis del Papa Juan Pablo II, que el
ministerio ordenado tiene una
radical "forma comunitaria" y sólo
puede ser desempeñado en la
comunión de los presbíteros con su
Obispo.48 Es necesario que esta
comunión entre los sacerdotes y con
el propio Obispo, basada en el
sacramento del Orden y manifestada
en la concelebración eucarística, se
traduzca en diversas formas
concretas de fraternidad sacerdotal
efectiva y afectiva.49 Sólo así los
sacerdotes sabrán vivir en plenitud
el don del celibato y serán capaces de
hacer florecer comunidades
cristianas en las cuales se repitan los
prodigios de la primera predicación
del Evangelio.



El Año Paulino que está por concluir
orienta nuestro pensamiento
también hacia el Apóstol de los
gentiles, en quien podemos ver un
espléndido modelo sacerdotal,
totalmente "entregado" a su
ministerio. "Nos apremia el amor de
Cristo -escribía-, al considerar que, si
uno murió por todos, todos
murieron" (2 Co 5, 14). Y añadía:
"Cristo murió por todos, para que los
que viven, ya no vivan para sí, sino
para el que murió y resucitó por
ellos" (2 Co 5, 15). ¿Qué mejor
programa se podría proponer a un
sacerdote que quiera avanzar en el
camino de la perfección cristiana?

Queridos sacerdotes, la celebración
del 150 aniversario de la muerte de
San Juan María Vianney (1859) viene
inmediatamente después de las
celebraciones apenas concluidas del
150 aniversario de las apariciones de
Lourdes (1858). Ya en 1959, el Beato
Papa Juan XXIII había hecho notar:



"Poco antes de que el Cura de Ars
terminase su carrera tan llena de
méritos, la Virgen Inmaculada se
había aparecido en otra región de
Francia a una joven humilde y pura,
para comunicarle un mensaje de
oración y de penitencia, cuya
inmensa resonancia espiritual es
bien conocida desde hace un siglo.
En realidad, la vida de este sacerdote
cuya memoria celebramos, era
anticipadamente una viva ilustración
de las grandes verdades
sobrenaturales enseñadas a la
vidente de Massabielle. Él mismo
sentía una devoción vivísima hacia la
Inmaculada Concepción de la
Santísima Virgen; él, que ya en 1836
había consagrado su parroquia a
María concebida sin pecado, y que
con tanta fe y alegría había de acoger
la definición dogmática de 1854".50
El Santo Cura de Ars recordaba
siempre a sus fieles que "Jesucristo,
cuando nos dio todo lo que nos podía
dar, quiso hacernos herederos de lo



más precioso que tenía, es decir de
su Santa Madre".51

Confío este Año Sacerdotal a la
Santísima Virgen María, pidiéndole
que suscite en cada presbítero un
generoso y renovado impulso de los
ideales de total donación a Cristo y a
la Iglesia que inspiraron el
pensamiento y la tarea del Santo
Cura de Ars. Con su ferviente vida de
oración y su apasionado amor a Jesús
crucificado, Juan María Vianney
alimentó su entrega cotidiana sin
reservas a Dios y a la Iglesia. Que su
ejemplo fomente en los sacerdotes el
testimonio de unidad con el Obispo,
entre ellos y con los laicos, tan
necesario hoy como siempre. A pesar
del mal que hay en el mundo,
conservan siempre su actualidad las
palabras de Cristo a sus discípulos en
el Cenáculo: "En el mundo tendréis
luchas; pero tened valor: yo he
vencido al mundo" (Jn 16, 33). La fe
en el Maestro divino nos da la fuerza



para mirar con confianza el futuro.
Queridos sacerdotes, Cristo cuenta
con vosotros. A ejemplo del Santo
Cura de Ars, dejaos conquistar por Él
y seréis también vosotros, en el
mundo de hoy, mensajeros de
esperanza, reconciliación y paz.

Con mi bendición.

Vaticano, 16 de junio de 2009.

BENEDICTUS PP.XVI

1. Así lo proclamó el Sumo Pontífice
Pío XI en 1929.

2."Le Sacerdoce, c'est l'amour du
coeur de Jésus" (in Le curé d'Ars. Sa
pensée - Son Coeur. Présentés par
l'Abbé Bernard Nodet, éd. Xavier
Mappus, Foi Vivante 1966, p. 98). En
adelante: NODET. La expresión
aparece citada también en el 
Catecismo de la Iglesia católica, n.
1589.



3.Nodet, p. 101.

4.Ibíd.,p. 97.

5.Ibíd.,pp. 98-99.

6.Ibíd.,pp. 98-100.

7.Ibíd.,p. 183.

8.A. Monnin,Il Curato d'Ars. Vita di
Gian-Battista-Maria Vianney, vol. I,
Ed. Marietti, Torino 1870, p. 122.

9. Cf. Lumen gentium, 10.

10.Presbyterorum ordinis, 9.

11.Ibid.

12."La contemplación es mirada de
fe, fijada en Jesús. ‘Yo le miro y él me
mira', decía a su santo cura un
campesino de Ars que oraba ante el
Sagrario": Catecismo de la Iglesia
católica, n. 2715.

13.Nodet,p.85.



14.Ibíd.,p. 114.

15.Ibíd.,p. 119.

16.A. Monnin,o.c., II, pp. 430 ss.

17.Nodet, p. 105.

18.Ibíd.,p. 105.

19.Ibíd.,p. 104.

20.A. Monnin,o.c., II, p. 293.

21.Ibíd.,II, p. 10.

22.Nodet, p. 128.

23.Ibíd.,p. 50.

24.Ibíd.,p. 131.

25.Ibíd.,p. 130.

26.Ibíd.,p. 27.

27.Ibíd.,p. 139.

28.Ibíd.,p. 28.



29.Ibíd.,p. 77.

30.Ibíd.,p. 102.

31.Ibíd.,p. 189.

32.Evangelii nuntiandi, 41.

33.Benedicto XVI,Homilía en la
solemne Misa Crismal, 9 de abril de
2009.

34. Cf. Benedicto XVI,Discurso a los
participantes en la Asamblea plenaria
de la Congregación para el Clero. 16
de marzo de 2009.

35. P. I.

36. Nombre que dio a la casa para la
acogida y educación de 60 niñas
abandonadas. Fue capaz de todo con
tal de mantenerla: "J'ai fait tous les
commerces imaginables", decía
sonriendo (Nodet, p. 214).

37.Nodet, p. 216.



38.Ibíd.,p. 215.

39.Ibíd.,p. 216.

40.Ibíd.,p. 214.

41.Cf. Ibíd., p. 212.

42. Cf. Ibíd., pp. 82-84; 102-103.

43.Ibíd.,p. 75.

44.Ibíd.,p. 76.

45.Benedicto XVI,Homilía en la
celebración de las primeras vísperas
en la vigilia de Pentecostés, 3 de junio
de 2006.

46. N. 9.

47.Benedicto XVI,Discurso a un grupo
de Obispos amigos del Movimiento de
los Focolares y a otro de amigos de la
Comunidad de San Egidio,8 de
febrero de 2007.

48. Cf. n. 17.



49. Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap. 
Pastores dabo vobis, 74.

50. Carta enc. Sacerdotii nostri
primordia, P. III.

51.Nodet, p. 244.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/una-nueva-
primavera-para-la-iglesia/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/una-nueva-primavera-para-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/una-nueva-primavera-para-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/una-nueva-primavera-para-la-iglesia/

	Una nueva primavera para la Iglesia

