opusdei.org

Una “leyenda negra”
sobre el Opus Dei

Un capitulo del libro “Opus Dei.
Una investigacion”, del
periodista Vittorio Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

El Opus Dei: un nombre adecuado,
con un punto de suspense. Un
escritor experimentado en novelas
de intriga dificilmente hubiera
ideado un nombre mejor. En Italia es
conocido que Mussolini, al poner en
marcha su policia secreta, indico que
lo primero de todo era escoger el
nombre. Queria uno que provocase
inquietud y temor con sdlo
pronunciarlo.

Escogié OVRA pues, segun los
expertos, conseguia ese objetivo. Y



parece que, sélo una vez elegida la
palabra por razones fonéticas, se
buscé atribuir las cuatro letras a
iniciales de palabras que, puestas
seguidas, tuvieran un significado
coherente. Todavia hoy discuten los
historiadores: «el significado de esas
siglas no se ha demostrado aun, y
cualquier interpretacion es sélo una
hipdtesis», dicen las enciclopedias.
Quiza sea «Opera volontaria
repressione antifascismo», o bien
«Opera volontaria repressione
antifascista». Pero, ;qué le importaba
al Duce, que lo unico que buscaba
era un nombre con una resonancia
siniestra, que se susurrase
temerosamente solo a oidos de plena
confianza?

Pues bien, se da la curiosa casualidad
de que -como sabemos- en Espafia 'y
en los paises hispanohablantes, para
designar al Opus Dei se dice con
frecuencia «la Obra»: es la Obra por
excelencia. Y quien conoce esta



lengua, sabe que la «b», en esa
posicidn, suena muy parecido a la
«v» italiana. Es decir: la «Ovra». No
se puede negar: una homofonia
inquietante, que quiza haya
contribuido a forjar la «leyenda
negran...

Pero dejemos a un lado al sonido,
para hablar del significado: Opus Dei,
es decir, Obra de Dios. ¢(No hay en
este nombre una sombra de orgullo
diabdlico? Alguien lo ha pensado asi
e incluso lo ha manifestado con afan
de polémica, incluso dentro de la
Iglesia. «Estos espafioles son unos
megalomanos. Un vasco de Loyola,
Ignacio, en el siglo XVI funda una
orden religiosa y le llama "Societas
lesu" (Compaiiia de Jesus). Como si
solo ellos estuvieran al servicio de
Cristo y solo ellos lo tuvieran como
capitan. Un aragonés de Barbastro,
Escriva de Balaguer, en el siglo XX,
va incluso mas alla: llama a su
fundacion "la Obra de Dios"; es decir,



la Obra divina por antonomasia.
Peor incluso que los famosos "Dios
estd de nuestra parte", de triste
memoria (1). Se pretende identificar
lo que un hombre -por muy santo
que fueseha creado con la creacion
de Dios mismo. Nadie se habia
atrevido a tanto en su soberbia...».

Naturalmente, ante esta acusacion
(que acomparia al Opus Dei desde
1930, el afio en que fue llamado asi
por vez primera, parece ser que
después de una casual mencion del
confesor al joven Escriva) los
seguidores replican: llamarla «Obra
de Dios» no es una muestra de
soberbia sino al contrario, de
humildad. Y traen a colacion el
origen y el sustrato teologico del
Opus Dei. Es un argumento
importante y volveremos a él, pero
mas adelante: cada cosa a su tiempo.

Continuemos con los nombres 'y
descubriremos que también son



sorprendentes la designacion de los
miembros: los «<numerarios», los
«supernumerarios», los
«agregados»... Apelativos insolitos,
elegidos por el propio fundador para
separarse tajantemente, también en
esto, de la tradicion eclesiastica de
los religiosos. Fue una preocupacion
constante de Escriva (y éste serd uno
de los puntos principales que habra
que aclarar en este informe) la
exigencia de preservar a cualquier
precio la «laicidad» de los suyos; en
la sustancia por supuesto, pero
también en las apariencias. También
en los nombres, por tanto, de los
miembros y de los Centros.

Por ejemplo: para quien desconfia, o
teme, o combate esta realidad
eclesial (también desde ciertos
ambientes catolicos, como ustedes
saben), el lugar privilegiado de la
pesadilla esta donde el cerebro y el
corazon del monstruo piensan y
palpitan. Y esto sucede en el barrio



preferido de la burguesia romana de
antes de la ultima guerra, en las
verdes laderas de los llamados
«Monti Parioli».

En el numero 75 de viale Bruno
Buozzi -en el Parioli, como decia-,
tras una solida pero bastante
anonima fachada de los afios
cincuenta-sesenta, se encuentra el
complejo edificio construido durante
los treinta afios de residencia
romana del beato Escriva, y donde
ahora reside su sucesor, el «Prelado».
Es decir, el actual jefe de lo que, en
terminologia oficial, es la «Prelatura
personal de la Santa Cruz y Opus
Dei».

Pues bien, esta sede del cuartel
general desde el que el obispo-
prelado maneja los hilos mundiales
de la organizacion (y donde yo
mismo, que es lo que nos ocupa, he
tenido la no frecuente oportunidad
de mantener con €l un largo



coloquio), no ha sido llamada con un
nombre religioso ni ha sido puesta
bajo la proteccion de un santo o de
una advocacién mariana, como
sucede en todas las Ordenes,
Congregaciones e institutos catolicos.
Nada de esto: la casa madre fue
bautizada, de modo laical, «Villa
Tevere».

Detras de estos edificios se encuentra
la sede de la direccidn, también
mundial, de la seccién de mujeres,
que -ajena a todo «devocionalismo»-
se conoce con la burocratica
denominacion de «Villa Sacchetti»,
tomada del nombre de la calle ala
que se orientan los edificios.

¢La residencia universitaria para
chicas, situada en un elegante chalé
estilo liberty al otro lado del Tiber?
Sin un gran esfuerzo de imaginacion,
«Villa delle Palme», por los dos
inhiestos arboles que crecen en el
jardin.



¢El edificio del EUR, donde me
hospedé durante mis investigaciones
por Roma y alrededores? Un
anonimo «Residenza Universitaria
Internazionale». ¢Y -por sefialar
alguna- la residencia de Palermo?
«Residenza Universitaria» también
ésta, pero «Mediterranea». Y asi en
todos lados, en cualquier parte del
mundo. He consultado guiasy
publicaciones internas: no he
encontrado ni una sola casa, Centro,
«Obra corporativa» del Opus Dei que,
en el nombre, exprese una realidad
«religiosa».

El gran Centro de formacion
profesional para jovenes
trabajadores del barrio romano del
Tiburtino, del que hablaré mas
adelante, y del cual el Opus Dei
garantiza oficialmente la orientacion
doctrinal y espiritual, se llama ELIS,
siglas de «Educazione, Lavoro,
Istruzione, Sport». La «religidn»,



como se ve, ni se nombra: se esconde
detras de esas otras actividades.

En los afios veinte, en Italia, el grupo
animado por el Padre franciscano
Agostino Gemelli erigio una
universidad que no solo se llamoé
«Catolica», sino que a ese adjetivo
afladio «del Sagrado Corazon». El
ateneo del Opus Dei en Pamplona
(también de éste hablaremos con
amplitud) nacio en cambio con el
simple nombre de «Universidad de
Navarra», y asi se ha quedado y
quedard, sin referencias religiosas en
sunombre. Y esto a pesar de que el
contenido esta muy claro, sin
posibilidad de equivocos, a tenor del
segundo punto del Ideario de la
Universidad, que dice: «Es una obra
corporativa del Opus Dej; y el
espiritu del Opus Dei impregna y
anima su vida y actividad,
fomentando en quienes la
componen, en pleno respeto de la
libertad de las conciencias, el amor a



la Iglesia y al Papa, y a su Magisterio;
y una unidad de vida
coherentemente cristiana, asi como
una exigente practica de las virtudes
humanas». En resumen: un guante
de «laico» terciopelo que cubre una
mano de catolicisimo acero.

Entre otras cosas, esta decision de
evitar nombres «religiosos», de
escogerlos siempre «neutros», o al
menos no inmediatamente
clasificables, es uno de los muchos
motivos que pueden explicar las
sospechas de mimetismo, cuando no
de secretismo «masonico» o incluso
de clandestinidad delictiva (ni han
faltado ni faltan acusaciones de este
tipo) que acomparfian desde siempre
al Opus Dei.

El Opus se ha esforzado por ser
«laico» también al nombrar a sus
miembros: numerarios,
supernumerarios, agregados.



El siglo pasado, don Bosco -un santo
que, por fortaleza, inteligencia,
determinacion inflexible en la
busqueda de su objetivo e influencia
en la vida de la Iglesia, tiene tantas
cosas en comun con el beato Escriva-
también invento para los suyos unos
nombres distintos de los
tradicionales. De hecho, el jefe de los
salesianos no se llama, como en las
otras familias religiosas, «superior
general», sino «rector mayor». Para
el gobierno local, en lugar de las
habituales «provincias» se
inventaron las «inspectorias». A
pesar de ser religiosos segun el
derecho canodnico, los sacerdotes
salesianos evitaron el apelativo de
«padre», haciéndose llamar «don»,
como los sacerdotes seculares. Pero
es0s nombres no eran mas que una
escamotage de esa fina cabeza de
don Bosco (aconsejado en secreto -
hay que decirlo todo- por los mismos
politicos liberales y masones que se
presentaban oficialmente como



«perseguidores») para evitar las
supresiones, las confiscaciones, las
vejaciones de los gobiernos del siglo
pasado frente a las «instituciones
clericales». Es decir, detras de la
fachada «laica» de la Sociedad
salesiana (como de otras
comunidades de hombres y de
mujeres nacidas en ese siglo XIX que
no tiene parangon por el numero de
fundaciones catolicas que nacieron
en aquel tiempo: la persecucion
siempre ha hecho bien a la Iglesiay a
los cristianos...), no dejaba de estar la
tradicional realidad religiosa: velada
verbalmente sélo por necesidad.

No sucede lo mismo en el Opus Dei,
cuyo fundador repiti6é siempre:
«Amamos y estimamos a los
religiosos (para entendernos: los
frailes, los monjes, las monjas, los
miembros de las congregaciones y de
los institutos que han pronunciado
los tres votos tradicionales de
«pobreza, castidad y obediencia» y



habitualmente viven en comun,
sometidos a una regla, N. del A.),
pero nosotros no lo somos y ninguna
autoridad en el mundo -ni siquiera la
de la Iglesia- podra obligarnos a
serlo».

Es una explicacion decisiva pero, a
primera vista, bastante
desconcertante. ;Como es posible?,
podrian preguntarme ustedes y
tantas otras personas poco
familiarizadas con estas realidades.
¢Dicen que quieren vivir seriamente
las exigencias de la religion y
rechazan ser llamados «religiosos»?
¢Es posible que sean «laicos»? Pues
si: precisamente laicos, replico yo,
para vuestra mayor confusion.
Déjenme espacio y tiempo e
intentaré explicarselo.

De momento, nos seguiremos fijando
en las apariencias lingtisticas, en al
sonido de las palabras, mas que en
significados teoldgicos y en



distinciones canoénicas, «Numerario,
numeraria, supernumerario,
supernumeraria, agregado,
agregada», en lugar de «hermano»,
«hermanay, «profesos», «legos» y
términos por el estilo: palabras
tomadas del mundo académico y de
la terminologia de los funcionarios
estatales esparioles.

Como escribe una publicacion
interna y «autorizada»: «Para
designar a los miembros en las
diferentes situaciones de la Obra, se
utiliza una terminologia corriente en
otras instituciones (profesores,
académicos, funcionarios, etc.)».

En efecto, un «<numerario» en las
universidades espafiolas y en las
hispanoamericanas corresponde a lo
que en Italia se llama «Profesor
ordinario»; también es, en esos
mismos paises, un grado funcionarial
en la administracion publica.



Sin embargo, se da el hecho,
curiosamente imprevisto, que la
palabra remite, al escucharla, al
«numerario» entendido no como
adjetivo, sino como sustantivo, que
significa, como dicen los
diccionarios, «el conjunto de moneda
en papel y en metdlico». Es decir, una
referencia involuntaria al dinero;
una rima particularmente
«peligrosa», ya que la sospecha de
grandes riquezas y de oscuras
maniobras financieras del Opus Dei
esta presente en la mente de muchos.
La etimologia de «numerario» hace
referencia también al inquietante
anonimato de clubes reservadisimos,
de sociedades secretas cuyos
miembros no aparecen con su
nombre sino con un numero, un
codigo, un lenguaje cifrado.

En definitiva, comprenderan que
decir «un fraile franciscano», un
«padre jesuita», un «inscrito en
Accion Catdlica» o un «<hermano de



San Vicente» es una cosa, y otra muy
distinta decir «un numerario de la
Obra». Los nombres son importantes;
especialmente hoy, cuando las
apariencias, el look (también el
lingluistico) importan mas que la
realidad, que el ser. Ciertamente, ni
el nombre -Opus Dei- ni esos
términos utilizados para distinguir a
los miembros han creado un clima
de sospecha, pero si pueden haberlo
confirmado y alimentado.

En cualquier caso, el hecho es que en
una imaginaria galeria
contemporanea, la criatura de
Escriva tiene un puesto fijo -y de
categoria- en la seccion «fuerzas
oscuras», «mandos ocultos»,
«poderes invisibles», «grandes
hermanos», «<superiores
desconocidos».

La obsesion del complot, la pesadilla
de la conjura, estan entre las
constantes de la historia de siempre,



pero han asumido una importancia
creciente, con aspectos incluso
delirantes, en estos tiempos nuestros
que, sin embargo, desearian ser
«racionales». No es casual que, entre
las nuevas especializaciones del
periodismo, haya nacido la del
dietrologo: uno que, cuando sucede
algo (siempre que sea negativo, claro
estd), sale en busca de «quién esta
detras», lanzandose a hipotesis sin
ningun tipo de fundamento. Tanto es
asi, que uno de los dogmas
indiscutidos e indiscutibles de ahora
reza asi: «detras» siempre hay
alguien.

Las antiguas creencias en el diablo
cumplian un papel de higiene social
en modo alguno irrelevante: era una
especie de saludable valvula de
escape que probablemente evitaba
muchos mas problemas de los que
creaba. Todo lo negativo a lo largo de
la gran historia de la humanidad, y
también de la pequeiia historia de



cada hombre, se atribuia a la
influencia maléfica. Se combatia
sobre todo con oraciones,
exorcismos, ejercicios ascéticos. Y
también con la vigilancia y, si era
necesario, con el enjuiciamiento y el
aislamiento de los que mantenian
tratos con el Enemigo, con el «Padre
de la mentira» y «Sembrador de
cizafia». Este ultimo procedimiento
era verdaderamente excepcional y,
desde luego, mucho menos cruento
de lo que proclama la manipulacion
de la historia, que tira por elevacion:
los pocos meses del Terror jacobino
de 1793 6 un sdlo afio de purgas
estalinistas causaron infinitamente
mas victimas que todos los
numerosos siglos «inquisitoriales».

Desaparecida la creencia en el
diablo, el problema fue: ;a quién
atribuir la responsabilidad de un
mundo que se obstina en no andar
por el buen camino, a pesar de los
consejos de moralistas laicos, los



planes de paraisos terrenales
disefiados con escuadra y cartabon
por intelectuales, las utopias de
visionarios, las ideologias que se
autoproclaman redentoras, las
reformas (y después las reformas de
las reformas) y las revoluciones?
iTiene que haber un culpable del
desorden y del mal en el mundo!

De aqui nace la obsesion por el
complot, por la quinta columna, por
el Gran Hermano que manejaria a
escondidas los hilos de la historia.
Con este razonamiento, los burgueses
de la revolucion francesa cortaron la
cabeza a los aristdcratas; los
leninistas fusilaron a los burgueses;
los nazis la emprendieron con los
judios; los fascistas contra los
masones; los liberales atribuyeron
todo lo nefasto a los comunistas... En
estos dos ultimos siglos de
separacion de la tradicion y de la fe
cristianas, el puesto del diablo, de sus
hechiceros, de sus brujas, se ha



atribuido siempre a alguien. Con
peligrosas (e incluso sanguinarias)
consecuencias en cada caso.

En la fase actual de «cultura
dietrologica», ese «alguien» esta
representado (aunque no de manera
exclusiva, como es logico) por el
Opus Dei y sus numerarios y
supernumerarios, ocultos y
persuasivamente astutos. Algo
razonable, concorde con cualquier
estrategia diabdlica que se precie.

Sin salir del &mbito italiano (aunque
la demonizacion de la Obra es un
hecho internacional, comun en todo
el Occidente, tanto en Europa como
en Ameérica), les recuerdo alguno de
los muchisimos ejemplos que podria
citar, escogidos de entre los mas
recientes. Los habran visto también
ustedes en los periddicos.

Otofio de 1992, congreso de la
Internacional Socialista en La Haya.
Perseguido por los jueces milaneses a



causa de la corrupcion de su partido,
presintiendo que pronto sera
obligado a dimitir de su cargo de
secretario general del PS], el
onorevole Bettino Craxi se desahoga
con los periodistas. Se proclama
«victima de oscuras maniobras» y
declara textualmente: «hablan de
masoneria. Y entonces, ;qué es el
Opus Dei? Basta echar un vistazo y te
susurran: ese es del Opus Dei. Esos
son los verdaderos secretos (...). Pero
yo0 reacciono...».

Primavera de 1993. Los jueces tienen
esta vez en el punto de mira al Gran
Oriente de Italia, pues sospechan que
encierra corrupcion, distintas
ilegalidades y maquinaciones.
Acribillado por mandatos de
busqueda y captura, el Gran Maestro
denuncia -jtambién él!- las
archisabidas «oscuras maniobras»:
«es un complot del Opus Dei, que es
la verdadera, omnipresente,
potentisima sociedad secreta. Nos



atacan a nosotros para distraer la
atencion de los opusdeistas».

Verano del mismo 1993: misteriosas
explosiones nocturnas de coches-
bomba en Milan y en Roma matan a
varias personas y destrozan
monumentos famosos. Una de las
revistas de informacion que se
consideran mas prestigiosas revela a
los lectores -en un reportaje que
define como «investigacion
exclusivar»- que una de las pistas mas
seguras conduce al Opus Dei
(definido textualmente por esa
publicacion como «un poderoso
brazo financiero y de negocios de la
Santa Sede»). El Opus Dei habria
encargado atentados contra San Juan
de Letran, catedral del Papa, y contra
otros venerados edificios religiosos,
para lanzar una advertencia al
Vaticano, culpable de alejarse de la
Democracia Cristiana mas corrupta...
Segun otra «corriente de
pensamiento», la Obra no fue quien



puso las bombas, sino su objetivo; y
esto por «razones» inteligibles s6lo
para los dietrologos que las han
escrito.

Si se sigue la prensa, se puede
encontrar de todo. Por ejemplo, entre
otros muchos recortes de prensa que
tengo sobre mi mesa, hay uno de
Gran Bretaiia.

En enero de 1993, «The Economist» -
que comenzo sus pasos en 1843y es
considerado uno de los mas serios e
informados periodicos del mundo-
publicaba una «guia» a los «good
networks», que podriamos traducir
como «ambientes escogidos»:
distintas masonerias, ordenes de
caballeria exclusivas, sociedades mas
0 menos secretas.

Logicamente, aparecia el Opus Dei,
que en la mencionada clasificacion
obtenia la calificacion mas alta -un
«cinco»- por la «fuerza de sus
convicciones». Algo menos -un



«cuatro»- por su organizacion. Y
después un «tres» en secretismo.
Resulta significativo -y, en el fondo,
gratificante para el Opus Deli, si esa
presunta investigacion fuese
rigurosa- el «uno», es decir, la nota
mas baja, en exclusivismo. De este
modo, una fuente inesperada
confirma lo que el Opus Dei repite
siempre: que cualquier hombre o
mujer -con tal de que sea llamado
por Dios- puede entrar a formar
parte del Opus Dei de pleno derecho,
cualquiera que sea su status social.

En cuanto a la fiabilidad de la fuente,
no se debe pasar por alto lo que el
mismo «The Economist» afirma, con
la apariencia de una informacion
seria: «Los extrafios pueden
descubrir a los miembros secretos
del Opus Dei observando algunas
pequefias sefiales significativas».
¢Como cuales? Los periodistas
londinenses son tan profesionales e
informados que pueden desvelarnos



uno, quiza el mas reservado de
todos: «a whiff of Atkinson's cologne,
the favourite of Escriva, is a good
giveaway» (el olor, la fragancia de
colonia Atkinson, la favorita de
Escriva, es un signo revelador...).

Puede parecer que bromeo, pero les
aseguro que no es asi (de lo
contrario, ¢qué clase de periodista-
detective seria?). Para recordar -mas
aun, para conocerla ex novoqué olor
particular tiene la colonia Atkinson,
compreé un frasco en la perfumeria y
la «esnifé» abundantemente. Desde
entonces, durante esta investigacion
me he acercado a decenas y decenas
de hombres y de mujeres de la
«sociedad secreta», pero nunca -de
verdad, nunca, les doy mi palabra...-
he tenido al alcance de mi nariz ese
giveaway, ese signo revelador...

No me alargaré, ya que la situacion
es conocida y muy clara: con mucha
frecuencia el fax de la oficina de



informacion de la Prelatura remite
precisiones y desmentidos a diarios
que atribuyen al Opus Dei
practicamente de todo: desde
atentados y masacres, a la propiedad
de bancos (se ha convertido ya en un
movimiento instintivo ver a los
«gnomos del Opus Dei» en la
trastienda de todas las operaciones
financieras de categoria, en especial
si son fraudulentas); desde la muerte
imprevista del Papa Luciani (hay
muchos libros sobre eso), a los golpes
militares en Sudameérica. Por no
hablar, como es evidente, cuando
han pasado ya casi veinte afios de la
muerte de Francisco Franco
Bahamonde, de las reiteradas
acusaciones de colaboracion con el
régimen del Caudillo por ansia de
poder y de dinero.

Como muy bien se recuerda en Italia,
algunos partidos de izquierda del
parlamento italiano -excitados por
una insistente campafa de prensa



guiada por el semanario
«LEspresso»- pidieron al gobierno en
febrero de 1986 que aplicase al Opus
Dei la ley dictada en 1982 contra las
sociedades secretas. Esa ley se habia
aprobado con grandes prisas para
intentar superar el escandalo de la
«Propaganda 2», la P2: una logia
totalmente legal y reconocida (y no
una corriente desviada, como
intentaron hacernos creer) de la
«familia» hegemonica -la llamada del
«Palacio Giustiniani»- de la
masoneria italiana.

Para responder a los que
interpelaron al gobierno, Oscar Luigi
Scalfaro, ministro del Interior en
aquel momento, investigé durante
casi un afo. Incluso el Vaticano fue
requerido para que presentara
aclaraciones y documentos.
Finalmente, el 24 de noviembre de
aquel 1986, el futuro presidente de la
Republica italiana se presento a la
camara con un voluminoso dossier,



que era una especie de tratado sobre
el asunto. Tanto es asi que, para que
fuese mas facil seguir su
intervencion, llena de citas y de
referencias, habia solicitado algo sin
precedentes: que el texto se
imprimiese y se distribuyese a los
parlamentarios, para que pudieran
contar con su propio ejemplar. En
resumen, casi un competidor de este
informe mio: una verdadera
«investigacion sobre el Opus Dei».

Pero en Italia, salvo algun experto en
el asunto, casi todo el mundo fue
victima del extrafio modo en que la
prensa entendio esa informacion.
Quienes durante meses habian
dedicado paginas y paginas a la
campafia contra el Opus Dei,
presentado como refugio de secretos
politico-financieros, liquidaron en
pocas lineas el texto al que el pobre
Scalfaro y sus colaboradores habian
dedicado tanto tiempo y esfuerzos.



Con titulos a una columna, se
limitaron a informar de que el
gobierno habia defraudado las
expectativas de transparencia,
justicia y limpieza del «polo
progresista», e insinuaron no pocas
veces que el asunto no podia haber
acabado de otro modo, teniendo un
«beato» como Scalfaro en el
ministerio del interior. También se
difundieron rumores sobre una
presunta injerencia de un Estado
extranjero -la Ciudad del Vaticano-
en los asuntos internos italianos,
para despistar, acallar, impedir
intervenciones de los jueces y de las
autoridades administrativas contra
su «poderoso lobby financiero». (No
es superfluo recordar, sin embargo,
que el presidente del Consejo de
ministros -garante y responsable
ultimo, segun sefiala la Constitucion,
de la respuesta del Gobierno- era
entonces Bettino Craxi, precisamente
ese que se lamentaba de la
«omnipresencia» del Opus Dei, y no



precisamente conocido por sus
inclinaciones clericales. Al menos él
no es sospechoso, ¢(no?).

Por eso, es interesante -y casi inédito,
dadas las reticencias del media-
system- que recoja aqui las
conclusiones de la larga y docta
disertacion del ministro del Interior
de la Republica italiana. Aquel dia,
Scalfaro concluy6 sus abundantes
folios con las siguientes palabras:
«Llegados a este punto, solo queda
sefialar las conclusiones: el Opus Dei
no es secreto ni de derecho ni de
hecho; el deber de obediencia (al que
estan obligados sus miembros) se
refiere inicamente a materias
espirituales; no hay otros derechos y
deberes mas que los previstos en el
Codex iuris particularis del Opus Dei,
que también son de naturaleza
exclusivamente espiritual; ningun
derecho ni deber del viejo régimen
canonico de la Institucion, si no esta
previsto en el nuevo, permanece



vigente tras la institucion de la
Prelatura. Por consiguiente, ni el
Gobierno, ni el Ministro del Interior
en particular, pueden legitimamente
asumir iniciativas relativas al Opus
Dei o disponer investigaciones o
controles sobre él. De hecho (sobre la
base de los preceptos de la
Constitucion y de los derechos
fundamentales de libertad que ésta
garantiza; sobre la base del
Concordato -solemnemente
reafirmado con el acuerdo de Villa
Madama de 1984- al pleno respeto
del principio de soberania e
independencia de la Iglesia catolica;
sobre la base de los estatutos que
regulan la Prelatura; sobre la base,
por ultimo, de las declaraciones de la
Santa Sede que, como he dicho,
representan su postura oficial y son
de obligado cumplimiento también
para la Prelatura), la investigacion y
el control del gobierno, al no poder
justificarse en algun elemento de
hecho que constituya el mas minimo



indicio, se convertirian en una
inadmisible intromision en el
derecho de libertad del ciudadano y
en una inadmisible injerencia del
Estado en el funcionamiento interno
de la Iglesia. La paz religiosa,
propuesta como valor supremo
cuando la Asamblea constituyente
discutio y vot6 el articulo 7.0 de la
Carta constitucional, se realiza
respetando las palabras y el espiritu
de aquella norma en un contexto
esencial de verdad, unico
fundamento de justicia y de paz».

Deben de haber sido motivos
profundos los que han llevado al
olvido a estas solemnes palabras de
un ministro en el parlamento (que no
mucho tiempo después le mostraria
su estima eligiéndolo jefe del Estado,
con mayoria de dos tercios). Lo
mismo ocurre con los desmentidos,
las precisiones, las protestas de los
cireneos de la oficina de prensa de la
Prelatura, obligados todos los dias a



recomenzar los trabajos de Sisifo,
poniendo en marcha su fax. No hay
nada que hacer: la sombra de la Obra
como «grupo oculto» permanece
entre los condimentos indispensables
para aderezar las hipdtesis sobre
cualquier asunto tenebroso (bastaria
recordar la hipotesis difundida por
muchas publicaciones de todo el
mundo, segun la cual el asesinato del
banquero Roberto Calvi bajo el
puente de Blackfriars en Londres fue
ordenado por algun numerario, o
desde la «guarida» de viale Bruno
Buozzi).

En realidad, la estrategia del Opus
Dei (estrategia marcada por su
fundador desde los primeros
tiempos: las agresiones comenzaron
cuando la Institucion no era mas que
un pequerno grupo de jovenes
alrededor de un joven sacerdote, en
la Espafia prerrevolucionaria de los
afios treinta) consiste en no
responder a los ataques con



contraataques. Como observa un
estudio reciente: «no hay un solo
libro -de la Obra en cuanto tal o de
uno cualquiera de sus millares de
miembros- que se haya escrito contra
alguien o contra algo».

En definitiva, sus miembros no
reaccionan ante los ataques con las
mismas armas de la polémica, sino
que intentan disipar los equivocos
aclarando «qué es», como funciona y
qué pretende el Opus Dei.

Y si después los «otros» no entienden
(y he comprobado que en la Obra no
convierten eso en un drama), el
beato sugirié un programa para
reaccionar ante los ataques,
sintetizado en tres verbos: «rezar,
sonreir, perdonar».

Solia recordar las palabras del
evangelio: «no es el siervo mayor que
su amo. Y si a éste le han llamado
Belcebu, si sobre él han echado todo
tipo de calumnias, ;podra suceder



otra cosa con sus seguidores?». Al
final de la unica -me parece- rueda
de prensa de su vida, en Pamplona,
monsefor Escriva se despidio asi de
los periodistas: «No quiero saber qué
escribiréis. Si es la verdad, Dios os lo
pagara. Si no es asi, rezareé por
vosotros. Por tanto, en cualquier caso
saldréis ganando...». No da la
impresion de que ha salido
perdiendo el Opus Dei, que -en su
desarrollo constante, en todos los
ambientes y en todos los paises- no
parece que se haya resentido por los
ataques. Es mas, como sucede
normalmente, podria haberse
reforzado su espiritu de cuerpo; pero
es algo que no se pretende, porque el
Opus Dei quiere estar abierto al
apostolado, con sus miembros
presentes en la sociedad como
ciudadanos «normales», no como
miembros de una capillita que se
complazca en considerarse
«perseguidar.



No se debe pensar, sin embargo, que
los ataques, sospechas y rumores
vengan solo de «fuera», de
«ambientes laicistas» que chocarian
contra las tropas de un mundo
catolico desplegado para defender al
pobre Opus Dei, martir de la malicia
de los ateos. Todo lo contrario; las
suspicacias y los ataques a la Obra,
cuando ésta estaba aun en pafiales,
vinieron principalmente de
ambientes eclesiales (sobre todo de
religiosos espafioles, quizd mas por el
desconcierto y el miedo a la novedad
que por mala fe), y estd probado que
la «leyenda negra» naci6 en el milieu
clerical, y de alli paso¢ a otros
ambientes. Pero todos los
argumentos utilizados después han
sido preparados antes por catolicos.
Este clima continua aun en ciertos
circulos.

Por sefialar un ejemplo de estos
reproches «internos», escojo uno de
los «instrumentos de trabajo» mas



recientes -es de 1992- y en cierto
modo mas oficiosos (y por
consiguiente mas moderados y
objetivos: la edicion y la adaptacion
italiana a la tercera edicion alemana
ha sido dirigida por uno de los mas
importantes editores catolicos)
utilizados en la Iglesia de hoy. Se
trata del Dizionario storico del
cristianesimo de Andresen-Denzler.
La voz Opus Dei (singularmente
breve, por otra parte: a esta realidad
del catolicismo de hoy, imponente
aunque fuera solo en el plano
cuantitativo, se dedica la mitad de
espacio que a la voz «josefinismo»,
por poner un ejemplo; y el mismo
espacio que a las «beghinas», un
fenomeno eclesial extinto al
principio del siglo XIV...), después de
haber advertido al lector de que se
trata de una realidad eclesial
«tradicionalista en el campo
religioso» (es curioso que hoy, en una
Iglesia fundada sobre la Tradicidon -
los evangelios no son otra cosa que



eso-, el adjetivo correspondiente sea
considerado como una especie de
marca infamante), sefiala que «ha
sido siempre objeto de vivas
polémicas». Y afiade: «Algunos
exaltan la fuerza vital y la
espiritualidad de esta «elite laica del
catolicismo», mientras que otros
califican a la institucion como la
cumbre de la restauracion, que busca
la respuesta de todos los problemas
de la vida privada y publica sélo en
la fe, y niega por tanto la autonomia
a los demas sectores de la cultura».
Bastante singular esto de que, para
unos cristianos, sea una culpa el
poner a la fe en el centro de la vida, y
buscar alli las respuestas que la
guien o al menos la orienten.

Este prestigioso Dizionario storico del
cristianesirno -objetivo y benemérito
en otros aspectos-, concluye del
siguiente modo (in cauda venenum...):
«Han suscitado rechazo el estrecho
vinculo mantenido con el régimen



franquista y, en general, su simpatia
por los partidos de derechas». Fin de
la voz. Y con esto -sin el menor
intento de profundizacidn,
aceptando como indiscutibles
informaciones semejantes-, la Obra
estd servida, para uno de los libros
de consulta usados oficialmente en la
formacion del clero y en las escuelas
de teologia para laicos catdlicos.

En este mismo mundo catodlico (y
también en el laico, que retorna sus
argumentos en contra), quien
pretende justificar la desconfianza -
cuando no la hostilidad contra el
Opus Dej, cita como precedente un
episodio que cumple treinta afios
justo en el momento en el que estoy
escribiendo.

Con una especie de tormenta
constantemente renovada, se
recuerda la actitud critica hacia esta
Obra incluso por parte de Hans Urs
von Balthasar, el jesuita suizo que



paso (a peticion propia) al estado de
sacerdote secular, considerado por
muchos como uno de los mas
grandes -y de los mas discutidos-
tedlogos catolicos de este siglo.
Durante el pontificado de Juan XXIII
(a quien s6lo una tenaz e interesada
instrumentalizacion pretende
transformar -contra cualquier
verosimilitud histdrica- en un
«progresista», en un papa «de
izquierdas»), von Balthasar,
sospechoso de excesiva «apertura»,
cayo en desgracia y no fue llamado a
participar en los trabajos de las
comisiones teoldgicas conciliares. En
el post-Concilio la situacion cambio, y
el presunto progresista fue tomado -
también abusivamente, por lo que
parece como un «conservador». Asi,
sus fans de antes se convirtieron en
sus adversarios. Y al reveés.

El hecho es que se convirtié en un
protegido de Juan Pablo II, quien en
1984 hizo que le concedieran esa



especie de Nobel vaticano que es el
premio Pablo VI, y en 1988 le nombroé
cardenal (pero el estudioso murio
pocos dias antes de viajar de Basilea
a Roma, donde le iban a imponer el
capelo cardenalicio).

Gran tedlogo, extraordinario erudito,
sacerdote de vigorosa vida cristiana,
la personalidad de von Balthasar
presentaba también aspectos
singulares y quiza contradictorios.

Yo mismo (no hablo de esto por afan
autobiografico, es un modo de
intentar entender el problema que
nos ocupa) me vi involucrado en una
dificil situacion por un
comportamiento suyo
desconcertante, a causa de una
entrevista que le hice en otofio de
1985 y que ocupo dos paginas
enteras en el diario catdlico
«Avvenire». La entrevista provoco
muchas reacciones en toda la Iglesia
y fue traducida a varias lenguas y



difundida en forma de separata. Una
difusion en la que -asi me lo
aseguraron- participo incluso el
Papa, que encargo una version en
polaco y parece que la distribuyo a
los connacionales que invitaba.
Habia quedado muy satisfecho de ese
suizo, que le defendia de los ataques -
en aquellos dias particularmente
virulentos, aunque ya habituales de
otro suizo, el tedlogo disidente Hans
King.

Algunos dias mas tarde, por sorpresa
(sin advertir a ninguno de los
interesados), von Balthasar
desmintio algunas de las
afirmaciones centrales que hacia en
aquella entrevista. Y lo hizo en uno
de los mas autorizados diarios
alemanes, el célebre Frankfurter
Allgerneine Zeitung. A pesar de esa
tactica furtiva -confiando quizda en la
escasa difusion de la prensa alemana
en Italia-, el asunto suscité
inmediatamente ecos clamorosos por



todas partes. Inmediatamente, el
cronista que esto escribe envio al
interesado y «a quien
correspondia» (se me habia pedido
«desde arriba» una aclaracion
urgente) copia de las grabaciones
que confirmaban que las palabras
del tedlogo habian sido transcritas
con absoluta fidelidad. Tampoco se
hizo esperar el testimonio del
director del «Avvenire», que estuvo
presente en la conversacion que
mantuve en Basilea con el tedlogo, y
que confirmo lo publicado.

Siguieron a este envio algunas cartas
personales del profesor von
Balthasar -que guardo en mi
archivo-, la ultima de las cuales
terminaba con unas afirmaciones
confusas: «entiendo bien vuestra
amargura y confieso mi sorpresa por
lo que me decis sobre (mis) palabras
en vuestras grabaciones (...) Ha sido
culpa mia (...). Os pido que olvidemos
este enojoso asunto, que ha



provocado, a todos, tantas
molestias...».

Si les cuento este episodio (que, por
otra parte, no es privado, ya que dio
lugar a una polémica de meses en la
prensa internacional) es porque
parece que en aquel gran erudito -
algunos de sus libros son
fundamentales para la Iglesia de
nuestro siglo- se dieron notables
oscilaciones, también en lo que se
refiere al Opus Dei.

Los hechos se desarrollaron como
veremos. En noviembre de 1963, en
la Neue Ziircher Nachrichten (un
pequefio diario suizo, que difundia
unos pocos miles de ejemplares y que
desaparecio hace afos), von
Balthasar publico un articulo con el
titulo «Integrismo». Al mes siguiente,
fue reproducido en su totalidad por
la revista teoldgica de Viena Wort
und Wahrheit (Palabra y verdad),
mucho mas autorizada y difundida.



En el articulo se mencionaba al Opus
Dei como «una concentracion
integrista de poder en la Iglesia».
Segun el tedlogo, el nucleo central del
«integrismo» seria el intento de
«imponer lo espiritual con medios
mundanos». Hay que sefialar que
aquel articulo era la continuacion de
otro en el que, criticando a Theilard
de Chardin, von Balthasar marcaba
sus distancias con el «progresismo»
clerical. Con otras palabras, una
condena tanto a las «izquierdas»
como a las «derechas» clericales, y en
este ultimo grupo incluia a la Obra,
aunque -lo confesara mas tarde,
como veremos- en aquel momento
casi no la conocia, ya que la
Institucion estaba dando sus
primeros pasos en la Suiza de habla
alemana. Su juicio negativo se
basaba casi unicamente sobre el
analisis de algunos puntos del libro
de Escriva Camino, juzgado como
una espiritualidad no



suficientemente profunda para una
Obra con miras universales.

Fue bastante sencillo para los
miembros del Opus Dei mostrar de
modo incontrovertible (presentando,
por una parte, las palabras
auténticas de Camino, y por otro, las
criticadas por el tedlogo) que el texto
habia sido forzado, sacando las
frases de su contexto, uniendo unas
con otras de modo abusivo, y
suprimiendo algunas que explicaban
las afirmaciones precedentes. Es
decir, se habia tratado de un asunto
como el que mencionaba Joseph
Fouché (al menos muchos lo
atribuyen a él, aunque algunos lo
refieren a otro), el astuto ministro
francés de policia, util para cualquier
clase de régimen: «Dadme un texto
cualquiera de alguien y yo, cortando
y pegando adecuadamente,
encontraré las pruebas suficientes
para conducirle a la guillotina...».



Desde entonces -y han pasado ya
treinta afios-, no hay debate sobre la
Obra en el que no se mencione aquel
juicio negativo, usado también en la
batalla por la beatificacion de
Escriva, de la que hablaremos en
seguida. La argumentacion es ésta:
¢como puede el Opus Dei no ser
«integrista», de «derechas», «tan
poderoso como oculto», si hasta un
amigo del Papa polaco, que a su vez
es amigo del Opus Dei, ha marcado
claramente las distancias? Una
auténtica losa, de la que parece
dificil que se libren los infortunados
discipulos de Escriva. Asi piensan
también, con cierto embarazo,
catolicos sinceros a los que les
gustaria mirar sin prejuicios o
incluso con simpatia a la institucion
fundada por el beato espariol.

Como cronista que busca cumplir
con su mision (y precavido -debo
confesarlo- por mi desconcertante
experiencia personal con el Maestro



de Basilea), quise examinar
integramente el dossier del asunto,
sin quedarme en la superficie, como
se han quedado tantos -salvo,
naturalmente, los del Opus Dei-
durante decenios.

En el dossier hay, sobre todo, una
sorprendente ausencia. El famoso
articulo es de 1963, y su autor murid
-en plena actividad intelectual, con
una miriada de colaboraciones y de
trabajos en curso (pocos hombres
han escrito y hablado tanto como él)-
en 1988. En esos veinticinco afos, en
los centenares -si no millares- de
textos que firma, von Balthasar no
solo no escribe -ni habla- una sola
palabra contra el Opus Dei, sino que
parece que se retracta -también en
esta ocasion...- de sus juicios. Por
ejemplo, en 1984 escribid a un
sacerdote de la Prelatura: «<Hace mas
de diez afios, en una ocasion critiqué
Camino (jno al Opus Dei!), porque me
parecia insuficiente como



espiritualidad, para una obra tan
enorme. Desde entonces, no he dicho
una sola palabra contra el Opus Dei».

Dos afios después, el 19 de diciembre
de 1986, en una carta sobre el mismo
asunto dirigida a Hans Thomas, otro
miembro de la Obra, confiesa:
«Entonces (en 1963, N. delA.) no
conocia a sus miembros en modo
alguno».

Pero estos documentos «privados»
ceden en importancia ante un
decisivo testimonio publico de 1979,
que nunca citan los criticos, como
seria honrado por su parte. La
misma honradez impone al mismo
tiempo reconocer que dificilmente
podria ser citado, ya que el diario en
que deberia haber aparecido no
quiso publicarlo.

El periodico en cuestion es el diario
que muchos consideran el mas serio
de Suiza y es mencionado siempre en
todas las resefias internacionales: la



Neue Zircher Zeitung, organo
tradicional del radicalismo laicista.

Von Balthasar remitio una carta a ese
diario y, en vista de que el director
no quiso publicarla, envidé una copia
autografa a los responsables suizos
de la Obra, que conservan el
documento. En esa carta, el tedlogo
escribid: «En la "Neue Zurcher" de
enero de 1979 ha aparecido un
violento ataque contra la actividad
del Opus Dei en Zirich que no me
parece digna de un periodico que
recientemente ha sido galardonado
con el premio Erasmo -jel premio de
los grandes conciliadores!-, y en el
que se me presenta como principal
testigo contra la citada organizacion.
Afortunadamente, el autor precisa
que se trata de un articulo mio
aparecido en 1963 (en una revista
que ceso de publicarse hace tiempo),
pero ha olvidado decir que se trataba
en realidad de una recension de
Camino, una obra del fundador del



Opus Dei. No se trataba, por
consiguiente, de un juicio sobre la
obra de Escriva en su conjunto (que
entonces no estaba tan accesible
como lo es hoy, del mismo modo que
la espiritualidad que se vive en su
fundacion). Entonces, en 1963, tenia
la impresion de que los consejos y las
exhortaciones contenidas en Camino
no podian ser suficientes como
cimiento espiritual de una
organizacion tan influyente,
difundida por todo el mundo. Por
falta de informacidén concreta, no
estoy en condiciones de emitir un
juicio sobre el Opus Dei actual, pero
hay algo de lo que estoy seguro: que
muchas de las acusaciones (también
las que el articulo de vuestro
periodico alega contra la ensefianza
de la religion por parte de miembros
del Opus Dei) son sencillamente
falsas y anticlericales».

Parece que, tras examinar una carta
semejante, se requerira mas



prudencia para desacreditar a la
Obra diciendo que «hasta el teélogo
mas admirado por el papa Wojtyla
puso a los catolicos en guardia».

Una prudencia que debera
aumentar, después de haber leido el
ultimo documento del affaire. Se
trata probablemente del ultimo
articulo del gran tedlogo, aparecido
poco después de su muerte, en el
numero de julio de 1988 de la revista
teoldgica Diakonia. El articulo lleva
por titulo «Integrismo hoy», y vuelve
al tema del célebre texto de 1963. Un
estudio amplio, donde Balthasar
reexamina el fendmeno que
veinticinco afios antes creyo apreciar
en el Opus Dei. En esta especie de
testamento teologico, en vano se
busca una referencia a la institucion
de don Josemaria: ni directa ni
indirecta. Nada: ni una sola
palabra...



¢Qué otra conclusion se puede
obtener, sino que habia cambiado de
opinion, como ya fuera lo que fuera
de von Balthasar y demas criticos,
reales o presuntos, el 17 de mayo de
1992 Roma -que de atascos y tapones
sabe lo suyo- conocio su longest day,
su «dia mas largo», con la
paralizacion casi total del trafico. Y
no solo los vehiculos de motor; quien
alli estuvo recuerda que en ciertas
calles y a ciertas horas, era dificil
incluso desplazarse a pie.

Fue el efecto de la invasion de
300.000 personas para algunos, 6
400.000 para otros, llegadas por los
mas diversos procedimientos desde
todo el mundo (a costa de su propio
bolsillo) para asistir a la beatificacion
del venerable Josemaria Escriva de
Balaguer y Albas en la plaza de San
Pedro por parte de Juan Pablo IJ,
pontifice romano feliciter regnans.



Si Bernini hubiera levantado la
cabeza se habria caido redondo: sus
284 columnas, presididas por las 140
estatuas de apdstoles y santos,
concebidas para abrazar la
muchedumbre humana mas grande
que pudiera imaginar mente
humana, se revelaron del todo
insuficientes. Era quiza la primera
vez que sucedia, en la historia tres
veces secular de la plaza.

Tengo ante mi una foto tomada desde
la cupula. Todos los rincones de la
inmensa explanada barroca estan
repletos. Pero no por una horda
reunida sin orden ni concierto, ni
por una masa humana. El espacio
esta dividido en zonas
ordenadisimas, separadas por
pasillos por los que circulan los
encargados de los servicios de orden
y de primeros auxilios. El mar de
cabezas continua a lo largo de la via
della Conciliazione, hasta casi el
lejano Tiber.



Una vision impresionante de fuerza
tranquila, confiada en si misma; un
clima de fiesta bajo el sol italiano, en
honor de un espafiol, pero con unos
esquemas de organizacion compacta
que hacen pensar en algo nérdico o
teutonico.

¢Recuerdan las famosas e
inquietantes peliculas de Leni
Riefenstahl: Der Triunph des Willens,
sobre el congreso de Nuremberg; y
Olympia, sobre la Olimpiada de
Berlin (2)? Por favor, no se
escandalicen pero las imagenes de
aquel dia me recordaron -y no solo a
mi- algo por el estilo. En las
apariencias externas, se entiende, en
el clima de disciplina (o mejor, de
autodisciplina). Por lo que se refiere
a las verdaderas intenciones, es un
hecho objetivo, y no apologética facil,
que esa inmensa reunion estaba alli
no para pedir la guerra sino la paz;
no para odiar, sino para esforzarse



en amar; no para reivindicar, sino
para agradecer.

Creo que vale la pena recordarlo, en
un mundo donde, cuando la gente se
hace multitud, incluso «para
divertirse», como en los estadios (por
no hablar de comicios o de
manifestaciones), es siempre para
oponerse a alguien, para replicar a
un antagonista, para gritar esloganes
hostiles.

Para llegar a aquella jornada y poder
escuchar a un Papa que, con la
autoridad apostdlica que tiene
conferida, inscribia al Padre en el
elenco de los beatos; para poder
convocar desde los cuatro puntos
cardinales a aquella masa inmensa,
al mismo tiempo festiva y ordenada;
para llegar a esto, el Opus Dei tuvo
que combatir una dura batalla.
También, y quiza sobre todo, dentro
de la Iglesia.



En los ambientes clericales se
multiplicaron las maniobras y
contramaniobras para intimidar al
mismo Papa, para hacerle, al menos,
retrasar la beatificacion.

Traduzco lo que dice una crénica, un
testimonio entre los muchos posibles:
«En cuanto fue anunciado, en
diciembre de 1991, que la solemne
beatificacion del fundador del Opus
Dei tendria lugar el 17 de mayo del
afo siguiente, el hecho se transformo
en noticia. De ordinario, las
beatificaciones no son suficiente
noticia para los periodicos, incluidos
los catolicos. En cambio (y sélo en
este caso, en la historia reciente),
algunos grupos pasaron a la accion
para descalificar el proceso, para
insinuar dudas sobre la figura del
futuro beato y -por consiguiente-
sobre el mismo Papa, sobre la
objetividad y la legitimidad de la
decision de proceder a la ceremonia.
Mucha carne se puso en el asador,



con tenacidad y apoyos poderosos,
para impedir, retrasar o al menos
estropear la fiesta del 17 de mayo».

Alguien llego incluso a amenazar a
Roma con un cisma, considerando
«escandalosa e intolerable la
glorificacion del Opus Dei en la
persona de su fundador». Alguno
puso al Papa ante una singular
alternativa, aut-aut ¢por qué Escriva
siy el papa Juan XXIII todavia no?
(Esto, en el eliptico lenguaje clerical,
queria insinuar que la Santa Sede
premiaba la «restauracion» y no el
«aggiornamento»: recuerden la voz
Opus Dei en el Dizionario del que
hablé antes. En efecto, los
contestatarios se escandalizaban por
el retraso de la causa de beatificacion
del papa Roncalli y no de la de Pio
XII, a pesar de que los procesos
relativos a los dos Papas habian
comenzado al mismo tiempo, para
exaltar precisamente dos
concepciones distintas del



pontificado). ¢Por qué, afiadian, se
necesita tanto tiempo para otros
candidatos, y solo 17 afios para este
espariol?

Se discutio incluso acerca del
milagro, exigido por la Iglesia como
una especie de imprimatur de la
santidad del candidato a los altares,
que requiere estos signos divinos de
aprobacion antes de pasar de
«venerable» a «beato» (y mas tarde a
«santo». La «curacion inexplicable en
el estado actual de la ciencia» (como
reza la formula ritual) fue
certificada, como es habitual, por un
grupo de peritos de reconocido
prestigio, nombrados por la
Congregacion vaticana para las
causas de los santos. Sin embargo,
para hacer algunas averiguaciones
previas, la Obra habia solicitado su
parecer a dos especialistas de la
Universidad de Navarra, ya que en la
Clinica universitaria disponian de no
se qué aparato cientifico. Esta



colaboracion con la Universidad
cuyo Gran Canciller es el Prelado del
Opus Dei fue malinterpretada por
quien seguia el proceso con recelo, y
se llego incluso a hablar de
manipulacidn, de «falso milagro»,
presentando al mismo Papa como
engafado por un lobby de
estafadores. Estos criticos, sin
embargo, aparentaron desconocer
que esos especialistas habian
intervenido sdlo en la instruccion de
la causa como peritos de parte y que,
por consiguiente, su dictamen (como
sucede en cualquier proceso) fue
sometido al juicio autonomo y
secreto de los expertos de la
Congregacion vaticana.

De todos modos, no hay motivo de
escandalo: quien no esté
familiarizado con la vida de la Iglesia
y no comparta la pasion que la
anima, no sabe hasta qué grado de
rudeza puede llegar el conflicto,
hasta qué temperatura puede



alcanzar la «ira teologica». No es algo
bueno, naturalmente; pero, bien
pensado, no esta del todo mal que -en
un mundo que parece no creer en
nada- haya personas que se tomen
tan radicalmente en serio las
cuestiones religiosas. Entendamonos:
sino se apasiona uno -incluso hasta
el extremo- por semejantes asuntos,
que afectan a nuestro destino ultimo,
Jpor qué cosas merecera la pena
enfadarse? Ante este tipo de
cuestiones, stienen verdadero
sentido las disputas por cuestiones
culturales, deportivas o incluso
politicas, tan efimeras pero con tanto
predicamento para la cultura
moderna? No piensen que estos
enfrentamientos en la Iglesia, a pesar
de ser tan duros, impidan
reconocerse unos a otros, a pesar de
todo, hermanos en la fe comun que
les une. En la Iglesia, es posible
discutir con vehemencia sobre las
ideas y esforzarse por querer a las
personas que las encarnan. Luchar



en la plaza publica y darse la mano
en Misa. Verdaderamente, extrano
zooldgico es éste.

¢Una Iglesia dividida? Asi lo parece,
pero quiza solo gracias al espacio
que los media dedican a los no muy
numerosos pero si muy ruidosos
contestatarios. No es nada nuevo; ya
en vida, Escriva fue con frecuencia
«signo de contradiccion» dentro de la
misma Iglesia. Amado, venerado o al
menos respetado por muchos,
contestado por otros, como sucede
con cualquier personalidad, como es
constante en la historia del
cristianismo (sin excluir al mismo
Jesucristo...).

Las exigencias de la objetividad
obligan a sefialar que la apertura del
proceso de beatificacion del Padre
fue solicitada al Papa por mas de un
tercio del Episcopado mundial. Para
ser exactos, firmaron y mandaron a
Roma su «suplica» 69 cardenales, 241



arzobispos y 987 obispos. A ellos se
unieron mas de cincuenta superiores
generales de las mas prestigiosas
ordenes y de las mayores
congregaciones religiosas de la
Iglesia. Una cosa nunca vista, tan
novedosa como los casi ochenta mil
relatos de «favores», «gracias»,
«prodigios» que habrian sido
obtenidos por intercesion de
monsefor Escriva de Balaguer
después de su muerte: una avalancha
sin precedentes en los anales
catolicos.

Con un apoyo de tal calibre -de la
jerarquia, pero también del pueblo-
el Opus Dei hizo todo lo posible para
vencer la «batalla de la plaza de San
Pedro». «Solo» 17 anos, de los cuales
menos de diez para lo que realmente
fue el proceso: un tiempo largo para
el mundo, singularmente breve para
la Iglesia, aunque no es un récord
sospechoso. A las criticas sobre lo
reducido de los plazos, la Postulacion



de la Prelatura replico que otras
causas (como, por ejemplo, la de
Francesca Cabrini, la santa de los
emigrantes a América) habian ido a
la misma velocidad, a pesar de que se
habian desarrollado segun las
normas preconciliares, que preveian
el doble de tramites que las normas
establecidas con la reforma de la
Congregacion para las causas de los
santos, realizada después del
Vaticano II.

En aquellos afios del «proceso
Escrivar, se realizaron algo asi como
980 sesiones de los tribunales
canonicos. Los 92 testigos que
conocieron al fundador Escriva
debieron responder a 265 preguntas
comunes (y a otras muchas
especificas a cada uno de ellos), que
analizaban casi con rayos X
practicamente cada hora de cada dia
de la vida del candidato, para
asegurarse de su total fidelidad al



Evangelio y a la Iglesia, en su
conducta y en su modo de pensar.

Para mayor seguridad, se escucho a
los que estaban al otro lado de la
barricada. Fueron interrogados
también once ex-miembros,
numerarios y supernumerarios
salidos de la Obra de manera no
siempre pacifica, incluso dando un
portazo, con la consiguiente
polémica. Hay que sefialar, por tanto,
que también la contestacion ha
tenido peso en el proceso. Como
también la ha tenido la voz de los
«neutrales»: a ese proposito, la mitad
de los testigos fue elegido entre
hombres y mujeres externos a la
Institucion.

A pesar de los pesares, la Obra sigue
adelante, aunque con sus «orugas»
recubiertas de goma. Un afio después
de la beatificacion, en junio de 1993,
el sacerdote de la Prelatura don
Flavio Capucci, que habia coordinado



como postulador la compleja y
laboriosa operacion para llegar hasta
la plaza de San Pedro, comunicaba
que habian llegado «mads de siete mil
narraciones, todas ellas firmadas y
comprobadas, de favores recibidos,
en el mundo entero, por intercesion
del beato Escriva»r.

Como para llegar a la canonizacion -
es decir, a la inscripcion del nombre
del que ya es beato en el Canon, el
elenco oficial de los santos- se
requiere otro «milagro», don Flavio
Capucci informaba que la
Postulacion estaba trabajando para
seleccionarlas. El proceso, por tanto,
continua, y son pocos los que tienen
dudas de como acabara. Como
confirmacion del «movimiento
popular» en torno a Escriva, se
informaba de que mas de un milléon
de personas habia participado en las
misas celebradas en todos los
continentes con motivo de la primera
fiesta liturgica del nuevo Beato.



Flavio Capucci termino con un dato,
tomado de un articulo publicado en
una revista espariola: «La polémica
sobre la beatificacion se estrelld,
como un viejo aeroplano, en los aun
mas viejos muros de San Pedro».

Por vez primera, una desviacion -por
pequefia que fuera- en la estrategia
de evitar incluso las bromas con
sabor polémico. Pero quien conoce la
consistencia de la Obra en sus
intenciones, y la paralela
consistencia de la agresion
contestataria, se sorprendera no
tanto por la referencia «dialéctica»,
sino por la paciencia ejercitada
durante tantos afios y que se sigue
practicando.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-
negra/ (11/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-negra/
https://opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-negra/
https://opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-negra/

	Una “leyenda negra” sobre el Opus Dei

