
opusdei.org

Una “leyenda negra”
sobre el Opus Dei

Un capítulo del libro “Opus Dei.
Una investigación”, del
periodista Vittorio Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

El Opus Dei: un nombre adecuado,
con un punto de suspense. Un
escritor experimentado en novelas
de intriga difícilmente hubiera
ideado un nombre mejor. En Italia es
conocido que Mussolini, al poner en
marcha su policía secreta, indicó que
lo primero de todo era escoger el
nombre. Quería uno que provocase
inquietud y temor con sólo
pronunciarlo.

Escogió OVRA pues, según los
expertos, conseguía ese objetivo. Y



parece que, sólo una vez elegida la
palabra por razones fonéticas, se
buscó atribuir las cuatro letras a
iniciales de palabras que, puestas
seguidas, tuvieran un significado
coherente. Todavía hoy discuten los
historiadores: «el significado de esas
siglas no se ha demostrado aún, y
cualquier interpretación es sólo una
hipótesis», dicen las enciclopedias.
Quizá sea «Opera volontaria
repressione antifascismo», o bien
«Opera volontaria repressione
antifascista». Pero, ¿qué le importaba
al Duce, que lo único que buscaba
era un nombre con una resonancia
siniestra, que se susurrase
temerosamente sólo a oídos de plena
confianza?

Pues bien, se da la curiosa casualidad
de que -como sabemos- en España y
en los países hispanohablantes, para
designar al Opus Dei se dice con
frecuencia «la Obra»: es la Obra por
excelencia. Y quien conoce esta



lengua, sabe que la «b», en esa
posición, suena muy parecido a la
«v» italiana. Es decir: la «Ovra». No
se puede negar: una homofonía
inquietante, que quizá haya
contribuido a forjar la «leyenda
negra»...

Pero dejemos a un lado al sonido,
para hablar del significado: Opus Dei,
es decir, Obra de Dios. ¿No hay en
este nombre una sombra de orgullo
diabólico? Alguien lo ha pensado así
e incluso lo ha manifestado con afán
de polémica, incluso dentro de la
Iglesia. «Estos españoles son unos
megalómanos. Un vasco de Loyola,
Ignacio, en el siglo XVI funda una
orden religiosa y le llama "Societas
lesu" (Compañía de Jesús). Como si
sólo ellos estuvieran al servicio de
Cristo y sólo ellos lo tuvieran como
capitán. Un aragonés de Barbastro,
Escrivá de Balaguer, en el siglo XX,
va incluso más allá: llama a su
fundación "la Obra de Dios"; es decir,



la Obra divina por antonomasia.
Peor incluso que los famosos "Dios
está de nuestra parte", de triste
memoria (1). Se pretende identificar
lo que un hombre -por muy santo
que fueseha creado con la creación
de Dios mismo. Nadie se había
atrevido a tanto en su soberbia...».

Naturalmente, ante esta acusación
(que acompaña al Opus Dei desde
1930, el año en que fue llamado así
por vez primera, parece ser que
después de una casual mención del
confesor al joven Escrivá) los
seguidores replican: llamarla «Obra
de Dios» no es una muestra de
soberbia sino al contrario, de
humildad. Y traen a colación el
origen y el sustrato teológico del
Opus Dei. Es un argumento
importante y volveremos a él, pero
más adelante: cada cosa a su tiempo.

Continuemos con los nombres y
descubriremos que también son



sorprendentes la designación de los
miembros: los «numerarios», los
«supernumerarios», los
«agregados»... Apelativos insólitos,
elegidos por el propio fundador para
separarse tajantemente, también en
esto, de la tradición eclesiástica de
los religiosos. Fue una preocupación
constante de Escrivá (y éste será uno
de los puntos principales que habrá
que aclarar en este informe) la
exigencia de preservar a cualquier
precio la «laicidad» de los suyos; en
la sustancia por supuesto, pero
también en las apariencias. También
en los nombres, por tanto, de los
miembros y de los Centros.

Por ejemplo: para quien desconfía, o
teme, o combate esta realidad
eclesial (también desde ciertos
ambientes católicos, como ustedes
saben), el lugar privilegiado de la
pesadilla está donde el cerebro y el
corazón del monstruo piensan y
palpitan. Y esto sucede en el barrio



preferido de la burguesía romana de
antes de la última guerra, en las
verdes laderas de los llamados
«Monti Parioli».

En el número 75 de viale Bruno
Buozzi -en el Parioli, como decía-,
tras una sólida pero bastante
anónima fachada de los años
cincuenta-sesenta, se encuentra el
complejo edificio construido durante
los treinta años de residencia
romana del beato Escrivá, y donde
ahora reside su sucesor, el «Prelado».
Es decir, el actual jefe de lo que, en
terminología oficial, es la «Prelatura
personal de la Santa Cruz y Opus
Dei».

Pues bien, esta sede del cuartel
general desde el que el obispo-
prelado maneja los hilos mundiales
de la organización (y donde yo
mismo, que es lo que nos ocupa, he
tenido la no frecuente oportunidad
de mantener con él un largo



coloquio), no ha sido llamada con un
nombre religioso ni ha sido puesta
bajo la protección de un santo o de
una advocación mariana, como
sucede en todas las Ordenes,
Congregaciones e institutos católicos.
Nada de esto: la casa madre fue
bautizada, de modo laical, «Villa
Tevere».

Detrás de estos edificios se encuentra
la sede de la dirección, también
mundial, de la sección de mujeres,
que -ajena a todo «devocionalismo»-
se conoce con la burocrática
denominación de «Villa Sacchetti»,
tomada del nombre de la calle a la
que se orientan los edificios.

¿La residencia universitaria para
chicas, situada en un elegante chalé
estilo liberty al otro lado del Tíber?
Sin un gran esfuerzo de imaginación,
«Villa delle Palme», por los dos
inhiestos árboles que crecen en el
jardín.



¿El edificio del EUR, donde me
hospedé durante mis investigaciones
por Roma y alrededores? Un
anónimo «Residenza Universitaria
Internazionale». ¿Y -por señalar
alguna- la residencia de Palermo?
«Residenza Universitaria» también
ésta, pero «Mediterránea». Y así en
todos lados, en cualquier parte del
mundo. He consultado guías y
publicaciones internas: no he
encontrado ni una sola casa, Centro,
«Obra corporativa» del Opus Dei que,
en el nombre, exprese una realidad
«religiosa».

El gran Centro de formación
profesional para jóvenes
trabajadores del barrio romano del
Tiburtino, del que hablaré más
adelante, y del cual el Opus Dei
garantiza oficialmente la orientación
doctrinal y espiritual, se llama ELIS,
siglas de «Educazione, Lavoro,
Istruzione, Sport». La «religión»,



como se ve, ni se nombra: se esconde
detrás de esas otras actividades.

En los años veinte, en Italia, el grupo
animado por el Padre franciscano
Agostino Gemelli erigió una
universidad que no sólo se llamó
«Católica», sino que a ese adjetivo
añadió «del Sagrado Corazón». El
ateneo del Opus Dei en Pamplona
(también de éste hablaremos con
amplitud) nació en cambio con el
simple nombre de «Universidad de
Navarra», y así se ha quedado y
quedará, sin referencias religiosas en
su nombre. Y esto a pesar de que el
contenido está muy claro, sin
posibilidad de equívocos, a tenor del
segundo punto del Ideario de la
Universidad, que dice: «Es una obra
corporativa del Opus Dei; y el
espíritu del Opus Dei impregna y
anima su vida y actividad,
fomentando en quienes la
componen, en pleno respeto de la
libertad de las conciencias, el amor a



la Iglesia y al Papa, y a su Magisterio;
y una unidad de vida
coherentemente cristiana, así como
una exigente práctica de las virtudes
humanas». En resumen: un guante
de «laico» terciopelo que cubre una
mano de catolicísimo acero.

Entre otras cosas, esta decisión de
evitar nombres «religiosos», de
escogerlos siempre «neutros», o al
menos no inmediatamente
clasificables, es uno de los muchos
motivos que pueden explicar las
sospechas de mimetismo, cuando no
de secretismo «masónico» o incluso
de clandestinidad delictiva (ni han
faltado ni faltan acusaciones de este
tipo) que acompañan desde siempre
al Opus Dei.

El Opus se ha esforzado por ser
«laico» también al nombrar a sus
miembros: numerarios,
supernumerarios, agregados.



El siglo pasado, don Bosco -un santo
que, por fortaleza, inteligencia,
determinación inflexible en la
búsqueda de su objetivo e influencia
en la vida de la Iglesia, tiene tantas
cosas en común con el beato Escrivá-
también inventó para los suyos unos
nombres distintos de los
tradicionales. De hecho, el jefe de los
salesianos no se llama, como en las
otras familias religiosas, «superior
general», sino «rector mayor». Para
el gobierno local, en lugar de las
habituales «provincias» se
inventaron las «inspectorías». A
pesar de ser religiosos según el
derecho canónico, los sacerdotes
salesianos evitaron el apelativo de
«padre», haciéndose llamar «don»,
como los sacerdotes seculares. Pero
esos nombres no eran más que una
escamotage de esa fina cabeza de
don Bosco (aconsejado en secreto -
hay que decirlo todo- por los mismos
políticos liberales y masones que se
presentaban oficialmente como



«perseguidores») para evitar las
supresiones, las confiscaciones, las
vejaciones de los gobiernos del siglo
pasado frente a las «instituciones
clericales». Es decir, detrás de la
fachada «laica» de la Sociedad
salesiana (como de otras
comunidades de hombres y de
mujeres nacidas en ese siglo XIX que
no tiene parangón por el número de
fundaciones católicas que nacieron
en aquel tiempo: la persecución
siempre ha hecho bien a la Iglesia y a
los cristianos...), no dejaba de estar la
tradicional realidad religiosa: velada
verbalmente sólo por necesidad.

No sucede lo mismo en el Opus Dei,
cuyo fundador repitió siempre:
«Amamos y estimamos a los
religiosos (para entendernos: los
frailes, los monjes, las monjas, los
miembros de las congregaciones y de
los institutos que han pronunciado
los tres votos tradicionales de
«pobreza, castidad y obediencia» y



habitualmente viven en común,
sometidos a una regla, N. del A.),
pero nosotros no lo somos y ninguna
autoridad en el mundo -ni siquiera la
de la Iglesia- podrá obligarnos a
serlo».

Es una explicación decisiva pero, a
primera vista, bastante
desconcertante. ¿Cómo es posible?,
podrían preguntarme ustedes y
tantas otras personas poco
familiarizadas con estas realidades.
¿Dicen que quieren vivir seriamente
las exigencias de la religión y
rechazan ser llamados «religiosos»?
¿Es posible que sean «laicos»? Pues
sí: precisamente laicos, replico yo,
para vuestra mayor confusión.
Déjenme espacio y tiempo e
intentaré explicárselo.

De momento, nos seguiremos fijando
en las apariencias lingüísticas, en al
sonido de las palabras, más que en
significados teológicos y en



distinciones canónicas, «Numerario,
numeraria, supernumerario,
supernumeraria, agregado,
agregada», en lugar de «hermano»,
«hermana», «profesos», «legos» y
términos por el estilo: palabras
tomadas del mundo académico y de
la terminología de los funcionarios
estatales españoles.

Como escribe una publicación
interna y «autorizada»: «Para
designar a los miembros en las
diferentes situaciones de la Obra, se
utiliza una terminología corriente en
otras instituciones (profesores,
académicos, funcionarios, etc.)».

En efecto, un «numerario» en las
universidades españolas y en las
hispanoamericanas corresponde a lo
que en Italia se llama «Profesor
ordinario»; también es, en esos
mismos países, un grado funcionarial
en la administración pública.



Sin embargo, se da el hecho,
curiosamente imprevisto, que la
palabra remite, al escucharla, al
«numerario» entendido no como
adjetivo, sino como sustantivo, que
significa, como dicen los
diccionarios, «el conjunto de moneda
en papel y en metálico». Es decir, una
referencia involuntaria al dinero;
una rima particularmente
«peligrosa», ya que la sospecha de
grandes riquezas y de oscuras
maniobras financieras del Opus Dei
está presente en la mente de muchos.
La etimología de «numerario» hace
referencia también al inquietante
anonimato de clubes reservadísimos,
de sociedades secretas cuyos
miembros no aparecen con su
nombre sino con un número, un
código, un lenguaje cifrado.

En definitiva, comprenderán que
decir «un fraile franciscano», un
«padre jesuita», un «inscrito en
Acción Católica» o un «hermano de



San Vicente» es una cosa, y otra muy
distinta decir «un numerario de la
Obra». Los nombres son importantes;
especialmente hoy, cuando las
apariencias, el look (también el
lingüístico) importan más que la
realidad, que el ser. Ciertamente, ni
el nombre -Opus Dei- ni esos
términos utilizados para distinguir a
los miembros han creado un clima
de sospecha, pero sí pueden haberlo
confirmado y alimentado.

En cualquier caso, el hecho es que en
una imaginaria galería
contemporánea, la criatura de
Escrivá tiene un puesto fijo -y de
categoría- en la sección «fuerzas
oscuras», «mandos ocultos»,
«poderes invisibles», «grandes
hermanos», «superiores
desconocidos».

La obsesión del complot, la pesadilla
de la conjura, están entre las
constantes de la historia de siempre,



pero han asumido una importancia
creciente, con aspectos incluso
delirantes, en estos tiempos nuestros
que, sin embargo, desearían ser
«racionales». No es casual que, entre
las nuevas especializaciones del
periodismo, haya nacido la del
dietrólogo: uno que, cuando sucede
algo (siempre que sea negativo, claro
está), sale en busca de «quién está
detrás», lanzándose a hipótesis sin
ningún tipo de fundamento. Tanto es
así, que uno de los dogmas
indiscutidos e indiscutibles de ahora
reza así: «detrás» siempre hay
alguien.

Las antiguas creencias en el diablo
cumplían un papel de higiene social
en modo alguno irrelevante: era una
especie de saludable válvula de
escape que probablemente evitaba
muchos más problemas de los que
creaba. Todo lo negativo a lo largo de
la gran historia de la humanidad, y
también de la pequeña historia de



cada hombre, se atribuía a la
influencia maléfica. Se combatía
sobre todo con oraciones,
exorcismos, ejercicios ascéticos. Y
también con la vigilancia y, si era
necesario, con el enjuiciamiento y el
aislamiento de los que mantenían
tratos con el Enemigo, con el «Padre
de la mentira» y «Sembrador de
cizaña». Este último procedimiento
era verdaderamente excepcional y,
desde luego, mucho menos cruento
de lo que proclama la manipulación
de la historia, que tira por elevación:
los pocos meses del Terror jacobino
de 1793 ó un sólo año de purgas
estalinistas causaron infinitamente
más víctimas que todos los
numerosos siglos «inquisitoriales».

Desaparecida la creencia en el
diablo, el problema fue: ¿a quién
atribuir la responsabilidad de un
mundo que se obstina en no andar
por el buen camino, a pesar de los
consejos de moralistas laicos, los



planes de paraísos terrenales
diseñados con escuadra y cartabón
por intelectuales, las utopías de
visionarios, las ideologías que se
autoproclaman redentoras, las
reformas (y después las reformas de
las reformas) y las revoluciones?
¡Tiene que haber un culpable del
desorden y del mal en el mundo!

De aquí nace la obsesión por el
complot, por la quinta columna, por
el Gran Hermano que manejaría a
escondidas los hilos de la historia.
Con este razonamiento, los burgueses
de la revolución francesa cortaron la
cabeza a los aristócratas; los
leninistas fusilaron a los burgueses;
los nazis la emprendieron con los
judíos; los fascistas contra los
masones; los liberales atribuyeron
todo lo nefasto a los comunistas... En
estos dos últimos siglos de
separación de la tradición y de la fe
cristianas, el puesto del diablo, de sus
hechiceros, de sus brujas, se ha



atribuido siempre a alguien. Con
peligrosas (e incluso sanguinarias)
consecuencias en cada caso.

En la fase actual de «cultura
dietrológica», ese «alguien» está
representado (aunque no de manera
exclusiva, como es lógico) por el
Opus Dei y sus numerarios y
supernumerarios, ocultos y
persuasivamente astutos. Algo
razonable, concorde con cualquier
estrategia diabólica que se precie.

Sin salir del ámbito italiano (aunque
la demonización de la Obra es un
hecho internacional, común en todo
el Occidente, tanto en Europa como
en América), les recuerdo alguno de
los muchísimos ejemplos que podría
citar, escogidos de entre los más
recientes. Los habrán visto también
ustedes en los periódicos.

Otoño de 1992, congreso de la
Internacional Socialista en La Haya.
Perseguido por los jueces milaneses a



causa de la corrupción de su partido,
presintiendo que pronto será
obligado a dimitir de su cargo de
secretario general del PSI, el
onorevole Bettino Craxi se desahoga
con los periodistas. Se proclama
«víctima de oscuras maniobras» y
declara textualmente: «hablan de
masonería. Y entonces, ¿qué es el
Opus Dei? Basta echar un vistazo y te
susurran: ese es del Opus Dei. Esos
son los verdaderos secretos (...). Pero
yo reacciono...».

Primavera de 1993. Los jueces tienen
esta vez en el punto de mira al Gran
Oriente de Italia, pues sospechan que
encierra corrupción, distintas
ilegalidades y maquinaciones.
Acribillado por mandatos de
búsqueda y captura, el Gran Maestro
denuncia -¡también él!- las
archisabidas «oscuras maniobras»:
«es un complot del Opus Dei, que es
la verdadera, omnipresente,
potentísima sociedad secreta. Nos



atacan a nosotros para distraer la
atención de los opusdeístas».

Verano del mismo 1993: misteriosas
explosiones nocturnas de coches-
bomba en Milán y en Roma matan a
varias personas y destrozan
monumentos famosos. Una de las
revistas de información que se
consideran más prestigiosas revela a
los lectores -en un reportaje que
define como «investigación
exclusiva»- que una de las pistas más
seguras conduce al Opus Dei
(definido textualmente por esa
publicación como «un poderoso
brazo financiero y de negocios de la
Santa Sede»). El Opus Dei habría
encargado atentados contra San Juan
de Letrán, catedral del Papa, y contra
otros venerados edificios religiosos,
para lanzar una advertencia al
Vaticano, culpable de alejarse de la
Democracia Cristiana más corrupta...
Según otra «corriente de
pensamiento», la Obra no fue quien



puso las bombas, sino su objetivo; y
esto por «razones» inteligibles sólo
para los dietrólogos que las han
escrito.

Si se sigue la prensa, se puede
encontrar de todo. Por ejemplo, entre
otros muchos recortes de prensa que
tengo sobre mi mesa, hay uno de
Gran Bretaña.

En enero de 1993, «The Economist» -
que comenzó sus pasos en 1843 y es
considerado uno de los más serios e
informados periódicos del mundo-
publicaba una «guía» a los «good
networks», que podríamos traducir
como «ambientes escogidos»:
distintas masonerías, órdenes de
caballería exclusivas, sociedades más
o menos secretas.

Lógicamente, aparecía el Opus Dei,
que en la mencionada clasificación
obtenía la calificación más alta -un
«cinco»- por la «fuerza de sus
convicciones». Algo menos -un



«cuatro»- por su organización. Y
después un «tres» en secretismo.
Resulta significativo -y, en el fondo,
gratificante para el Opus Dei, si esa
presunta investigación fuese
rigurosa- el «uno», es decir, la nota
más baja, en exclusivismo. De este
modo, una fuente inesperada
confirma lo que el Opus Dei repite
siempre: que cualquier hombre o
mujer -con tal de que sea llamado
por Dios- puede entrar a formar
parte del Opus Dei de pleno derecho,
cualquiera que sea su status social.

En cuanto a la fiabilidad de la fuente,
no se debe pasar por alto lo que el
mismo «The Economist» afirma, con
la apariencia de una información
seria: «Los extraños pueden
descubrir a los miembros secretos
del Opus Dei observando algunas
pequeñas señales significativas».
¿Como cuáles? Los periodistas
londinenses son tan profesionales e
informados que pueden desvelarnos



uno, quizá el más reservado de
todos: «a whiff of Atkinson's cologne,
the favourite of Escriva, is a good
giveaway» (el olor, la fragancia de
colonia Atkinson, la favorita de
Escrivá, es un signo revelador...).

Puede parecer que bromeo, pero les
aseguro que no es así (de lo
contrario, ¿qué clase de periodista-
detective sería?). Para recordar -más
aún, para conocerla ex novoqué olor
particular tiene la colonia Atkinson,
compré un frasco en la perfumería y
la «esnifé» abundantemente. Desde
entonces, durante esta investigación
me he acercado a decenas y decenas
de hombres y de mujeres de la
«sociedad secreta», pero nunca -de
verdad, nunca, les doy mi palabra...-
he tenido al alcance de mi nariz ese
giveaway, ese signo revelador...

No me alargaré, ya que la situación
es conocida y muy clara: con mucha
frecuencia el fax de la oficina de



información de la Prelatura remite
precisiones y desmentidos a diarios
que atribuyen al Opus Dei
prácticamente de todo: desde
atentados y masacres, a la propiedad
de bancos (se ha convertido ya en un
movimiento instintivo ver a los
«gnomos del Opus Dei» en la
trastienda de todas las operaciones
financieras de categoría, en especial
si son fraudulentas); desde la muerte
imprevista del Papa Luciani (hay
muchos libros sobre eso), a los golpes
militares en Sudamérica. Por no
hablar, como es evidente, cuando
han pasado ya casi veinte años de la
muerte de Francisco Franco
Bahamonde, de las reiteradas
acusaciones de colaboración con el
régimen del Caudillo por ansia de
poder y de dinero.

Como muy bien se recuerda en Italia,
algunos partidos de izquierda del
parlamento italiano -excitados por
una insistente campaña de prensa



guiada por el semanario
«LEspresso»- pidieron al gobierno en
febrero de 1986 que aplicase al Opus
Dei la ley dictada en 1982 contra las
sociedades secretas. Esa ley se había
aprobado con grandes prisas para
intentar superar el escándalo de la
«Propaganda 2», la P2: una logia
totalmente legal y reconocida (y no
una corriente desviada, como
intentaron hacernos creer) de la
«familia» hegemónica -la llamada del
«Palacio Giustiniani»- de la
masonería italiana.

Para responder a los que
interpelaron al gobierno, Oscar Luigi
Scalfaro, ministro del Interior en
aquel momento, investigó durante
casi un año. Incluso el Vaticano fue
requerido para que presentara
aclaraciones y documentos.
Finalmente, el 24 de noviembre de
aquel 1986, el futuro presidente de la
República italiana se presentó a la
cámara con un voluminoso dossier,



que era una especie de tratado sobre
el asunto. Tanto es así que, para que
fuese más fácil seguir su
intervención, llena de citas y de
referencias, había solicitado algo sin
precedentes: que el texto se
imprimiese y se distribuyese a los
parlamentarios, para que pudieran
contar con su propio ejemplar. En
resumen, casi un competidor de este
informe mío: una verdadera
«investigación sobre el Opus Dei».

Pero en Italia, salvo algún experto en
el asunto, casi todo el mundo fue
víctima del extraño modo en que la
prensa entendió esa información.
Quienes durante meses habían
dedicado páginas y páginas a la
campaña contra el Opus Dei,
presentado como refugio de secretos
político-financieros, liquidaron en
pocas líneas el texto al que el pobre
Scalfaro y sus colaboradores habían
dedicado tanto tiempo y esfuerzos.



Con títulos a una columna, se
limitaron a informar de que el
gobierno había defraudado las
expectativas de transparencia,
justicia y limpieza del «polo
progresista», e insinuaron no pocas
veces que el asunto no podía haber
acabado de otro modo, teniendo un
«beato» como Scalfaro en el
ministerio del interior. También se
difundieron rumores sobre una
presunta injerencia de un Estado
extranjero -la Ciudad del Vaticano-
en los asuntos internos italianos,
para despistar, acallar, impedir
intervenciones de los jueces y de las
autoridades administrativas contra
su «poderoso lobby financiero». (No
es superfluo recordar, sin embargo,
que el presidente del Consejo de
ministros -garante y responsable
último, según señala la Constitución,
de la respuesta del Gobierno- era
entonces Bettino Craxi, precisamente
ese que se lamentaba de la
«omnipresencia» del Opus Dei, y no



precisamente conocido por sus
inclinaciones clericales. Al menos él
no es sospechoso, ¿no?).

Por eso, es interesante -y casi inédito,
dadas las reticencias del media-
system- que recoja aquí las
conclusiones de la larga y docta
disertación del ministro del Interior
de la República italiana. Aquel día,
Scalfaro concluyó sus abundantes
folios con las siguientes palabras:
«Llegados a este punto, sólo queda
señalar las conclusiones: el Opus Dei
no es secreto ni de derecho ni de
hecho; el deber de obediencia (al que
están obligados sus miembros) se
refiere únicamente a materias
espirituales; no hay otros derechos y
deberes más que los previstos en el
Codex iuris particularis del Opus Dei,
que también son de naturaleza
exclusivamente espiritual; ningún
derecho ni deber del viejo régimen
canónico de la Institución, si no está
previsto en el nuevo, permanece



vigente tras la institución de la
Prelatura. Por consiguiente, ni el
Gobierno, ni el Ministro del Interior
en particular, pueden legítimamente
asumir iniciativas relativas al Opus
Dei o disponer investigaciones o
controles sobre él. De hecho (sobre la
base de los preceptos de la
Constitución y de los derechos
fundamentales de libertad que ésta
garantiza; sobre la base del
Concordato -solemnemente
reafirmado con el acuerdo de Villa
Madama de 1984- al pleno respeto
del principio de soberanía e
independencia de la Iglesia católica;
sobre la base de los estatutos que
regulan la Prelatura; sobre la base,
por último, de las declaraciones de la
Santa Sede que, como he dicho,
representan su postura oficial y son
de obligado cumplimiento también
para la Prelatura), la investigación y
el control del gobierno, al no poder
justificarse en algún elemento de
hecho que constituya el más mínimo



indicio, se convertirían en una
inadmisible intromisión en el
derecho de libertad del ciudadano y
en una inadmisible injerencia del
Estado en el funcionamiento interno
de la Iglesia. La paz religiosa,
propuesta como valor supremo
cuando la Asamblea constituyente
discutió y votó el artículo 7.0 de la
Carta constitucional, se realiza
respetando las palabras y el espíritu
de aquella norma en un contexto
esencial de verdad, único
fundamento de justicia y de paz».

Deben de haber sido motivos
profundos los que han llevado al
olvido a estas solemnes palabras de
un ministro en el parlamento (que no
mucho tiempo después le mostraría
su estima eligiéndolo jefe del Estado,
con mayoría de dos tercios). Lo
mismo ocurre con los desmentidos,
las precisiones, las protestas de los
cireneos de la oficina de prensa de la
Prelatura, obligados todos los días a



recomenzar los trabajos de Sísifo,
poniendo en marcha su fax. No hay
nada que hacer: la sombra de la Obra
como «grupo oculto» permanece
entre los condimentos indispensables
para aderezar las hipótesis sobre
cualquier asunto tenebroso (bastaría
recordar la hipótesis difundida por
muchas publicaciones de todo el
mundo, según la cual el asesinato del
banquero Roberto Calvi bajo el
puente de Blackfriars en Londres fue
ordenado por algún numerario, o
desde la «guarida» de viale Bruno
Buozzi).

En realidad, la estrategia del Opus
Dei (estrategia marcada por su
fundador desde los primeros
tiempos: las agresiones comenzaron
cuando la Institución no era más que
un pequeño grupo de jóvenes
alrededor de un joven sacerdote, en
la España prerrevolucionaria de los
años treinta) consiste en no
responder a los ataques con



contraataques. Como observa un
estudio reciente: «no hay un solo
libro -de la Obra en cuanto tal o de
uno cualquiera de sus millares de
miembros- que se haya escrito contra
alguien o contra algo».

En definitiva, sus miembros no
reaccionan ante los ataques con las
mismas armas de la polémica, sino
que intentan disipar los equívocos
aclarando «qué es», cómo funciona y
qué pretende el Opus Dei.

Y si después los «otros» no entienden
(y he comprobado que en la Obra no
convierten eso en un drama), el
beato sugirió un programa para
reaccionar ante los ataques,
sintetizado en tres verbos: «rezar,
sonreír, perdonar».

Solía recordar las palabras del
evangelio: «no es el siervo mayor que
su amo. Y si a éste le han llamado
Belcebú, si sobre él han echado todo
tipo de calumnias, ¿podrá suceder



otra cosa con sus seguidores?». Al
final de la única -me parece- rueda
de prensa de su vida, en Pamplona,
monseñor Escrivá se despidió así de
los periodistas: «No quiero saber qué
escribiréis. Si es la verdad, Dios os lo
pagará. Si no es así, rezaré por
vosotros. Por tanto, en cualquier caso
saldréis ganando...». No da la
impresión de que ha salido
perdiendo el Opus Dei, que -en su
desarrollo constante, en todos los
ambientes y en todos los países- no
parece que se haya resentido por los
ataques. Es más, como sucede
normalmente, podría haberse
reforzado su espíritu de cuerpo; pero
es algo que no se pretende, porque el
Opus Dei quiere estar abierto al
apostolado, con sus miembros
presentes en la sociedad como
ciudadanos «normales», no como
miembros de una capillita que se
complazca en considerarse
«perseguida».



No se debe pensar, sin embargo, que
los ataques, sospechas y rumores
vengan sólo de «fuera», de
«ambientes laicistas» que chocarían
contra las tropas de un mundo
católico desplegado para defender al
pobre Opus Dei, mártir de la malicia
de los ateos. Todo lo contrario; las
suspicacias y los ataques a la Obra,
cuando ésta estaba aún en pañales,
vinieron principalmente de
ambientes eclesiales (sobre todo de
religiosos españoles, quizá más por el
desconcierto y el miedo a la novedad
que por mala fe), y está probado que
la «leyenda negra» nació en el milieu
clerical, y de allí pasó a otros
ambientes. Pero todos los
argumentos utilizados después han
sido preparados antes por católicos.
Este clima continúa aún en ciertos
círculos.

Por señalar un ejemplo de estos
reproches «internos», escojo uno de
los «instrumentos de trabajo» más



recientes -es de 1992- y en cierto
modo más oficiosos (y por
consiguiente más moderados y
objetivos: la edición y la adaptación
italiana a la tercera edición alemana
ha sido dirigida por uno de los más
importantes editores católicos)
utilizados en la Iglesia de hoy. Se
trata del Dizionario storico del
cristianesimo de Andresen-Denzler.
La voz Opus Dei (singularmente
breve, por otra parte: a esta realidad
del catolicismo de hoy, imponente
aunque fuera sólo en el plano
cuantitativo, se dedica la mitad de
espacio que a la voz «josefinismo»,
por poner un ejemplo; y el mismo
espacio que a las «beghinas», un
fenómeno eclesial extinto al
principio del siglo XIV...), después de
haber advertido al lector de que se
trata de una realidad eclesial
«tradicionalista en el campo
religioso» (es curioso que hoy, en una
Iglesia fundada sobre la Tradición -
los evangelios no son otra cosa que



eso-, el adjetivo correspondiente sea
considerado como una especie de
marca infamante), señala que «ha
sido siempre objeto de vivas
polémicas». Y añade: «Algunos
exaltan la fuerza vital y la
espiritualidad de esta «elite laica del
catolicismo», mientras que otros
califican a la institución como la
cumbre de la restauración, que busca
la respuesta de todos los problemas
de la vida privada y pública sólo en
la fe, y niega por tanto la autonomía
a los demás sectores de la cultura».
Bastante singular esto de que, para
unos cristianos, sea una culpa el
poner a la fe en el centro de la vida, y
buscar allí las respuestas que la
guíen o al menos la orienten.

Este prestigioso Dizionario storico del
cristianesirno -objetivo y benemérito
en otros aspectos-, concluye del
siguiente modo (in cauda venenum...):
«Han suscitado rechazo el estrecho
vínculo mantenido con el régimen



franquista y, en general, su simpatía
por los partidos de derechas». Fin de
la voz. Y con esto -sin el menor
intento de profundización,
aceptando como indiscutibles
informaciones semejantes-, la Obra
está servida, para uno de los libros
de consulta usados oficialmente en la
formación del clero y en las escuelas
de teología para laicos católicos.

En este mismo mundo católico (y
también en el laico, que retorna sus
argumentos en contra), quien
pretende justificar la desconfianza -
cuando no la hostilidad contra el
Opus Dei, cita como precedente un
episodio que cumple treinta años
justo en el momento en el que estoy
escribiendo.

Con una especie de tormenta
constantemente renovada, se
recuerda la actitud crítica hacia esta
Obra incluso por parte de Hans Urs
von Balthasar, el jesuita suizo que



pasó (a petición propia) al estado de
sacerdote secular, considerado por
muchos como uno de los más
grandes -y de los más discutidos-
teólogos católicos de este siglo.
Durante el pontificado de Juan XXIII
(a quien sólo una tenaz e interesada
instrumentalización pretende
transformar -contra cualquier
verosimilitud histórica- en un
«progresista», en un papa «de
izquierdas»), von Balthasar,
sospechoso de excesiva «apertura»,
cayó en desgracia y no fue llamado a
participar en los trabajos de las
comisiones teológicas conciliares. En
el post-Concilio la situación cambió, y
el presunto progresista fue tomado -
también abusivamente, por lo que
parece como un «conservador». Así,
sus fans de antes se convirtieron en
sus adversarios. Y al revés.

El hecho es que se convirtió en un
protegido de Juan Pablo II, quien en
1984 hizo que le concedieran esa



especie de Nobel vaticano que es el
premio Pablo VI, y en 1988 le nombró
cardenal (pero el estudioso murió
pocos días antes de viajar de Basilea
a Roma, donde le iban a imponer el
capelo cardenalicio).

Gran teólogo, extraordinario erudito,
sacerdote de vigorosa vida cristiana,
la personalidad de von Balthasar
presentaba también aspectos
singulares y quizá contradictorios.

Yo mismo (no hablo de esto por afán
autobiográfico, es un modo de
intentar entender el problema que
nos ocupa) me vi involucrado en una
difícil situación por un
comportamiento suyo
desconcertante, a causa de una
entrevista que le hice en otoño de
1985 y que ocupó dos páginas
enteras en el diario católico
«Avvenire». La entrevista provocó
muchas reacciones en toda la Iglesia
y fue traducida a varias lenguas y



difundida en forma de separata. Una
difusión en la que -así me lo
aseguraron- participó incluso el
Papa, que encargó una versión en
polaco y parece que la distribuyó a
los connacionales que invitaba.
Había quedado muy satisfecho de ese
suizo, que le defendía de los ataques -
en aquellos días particularmente
virulentos, aunque ya habituales de
otro suizo, el teólogo disidente Hans
Küng.

Algunos días más tarde, por sorpresa
(sin advertir a ninguno de los
interesados), von Balthasar
desmintió algunas de las
afirmaciones centrales que hacía en
aquella entrevista. Y lo hizo en uno
de los más autorizados diarios
alemanes, el célebre Frankfurter
Allgerneine Zeitung. A pesar de esa
táctica furtiva -confiando quizá en la
escasa difusión de la prensa alemana
en Italia-, el asunto suscitó
inmediatamente ecos clamorosos por



todas partes. Inmediatamente, el
cronista que esto escribe envió al
interesado y «a quien
correspondía» (se me había pedido
«desde arriba» una aclaración
urgente) copia de las grabaciones
que confirmaban que las palabras
del teólogo habían sido transcritas
con absoluta fidelidad. Tampoco se
hizo esperar el testimonio del
director del «Avvenire», que estuvo
presente en la conversación que
mantuve en Basilea con el teólogo, y
que confirmó lo publicado.

Siguieron a este envío algunas cartas
personales del profesor von
Balthasar -que guardo en mi
archivo-, la última de las cuales
terminaba con unas afirmaciones
confusas: «entiendo bien vuestra
amargura y confieso mi sorpresa por
lo que me decís sobre (mis) palabras
en vuestras grabaciones (...) Ha sido
culpa mía (...). Os pido que olvidemos
este enojoso asunto, que ha



provocado, a todos, tantas
molestias...».

Si les cuento este episodio (que, por
otra parte, no es privado, ya que dio
lugar a una polémica de meses en la
prensa internacional) es porque
parece que en aquel gran erudito -
algunos de sus libros son
fundamentales para la Iglesia de
nuestro siglo- se dieron notables
oscilaciones, también en lo que se
refiere al Opus Dei.

Los hechos se desarrollaron como
veremos. En noviembre de 1963, en
la Neue Zürcher Nachrichten (un
pequeño diario suizo, que difundía
unos pocos miles de ejemplares y que
desapareció hace años), von
Balthasar publicó un artículo con el
título «Integrismo». Al mes siguiente,
fue reproducido en su totalidad por
la revista teológica de Viena Wort
und Wahrheit (Palabra y verdad),
mucho más autorizada y difundida.



En el artículo se mencionaba al Opus
Dei como «una concentración
integrista de poder en la Iglesia».
Según el teólogo, el núcleo central del
«integrismo» sería el intento de
«imponer lo espiritual con medios
mundanos». Hay que señalar que
aquel artículo era la continuación de
otro en el que, criticando a Theilard
de Chardin, von Balthasar marcaba
sus distancias con el «progresismo»
clerical. Con otras palabras, una
condena tanto a las «izquierdas»
como a las «derechas» clericales, y en
este último grupo incluía a la Obra,
aunque -lo confesará más tarde,
como veremos- en aquel momento
casi no la conocía, ya que la
Institución estaba dando sus
primeros pasos en la Suiza de habla
alemana. Su juicio negativo se
basaba casi únicamente sobre el
análisis de algunos puntos del libro
de Escrivá Camino, juzgado como
una espiritualidad no



suficientemente profunda para una
Obra con miras universales.

Fue bastante sencillo para los
miembros del Opus Dei mostrar de
modo incontrovertible (presentando,
por una parte, las palabras
auténticas de Camino, y por otro, las
criticadas por el teólogo) que el texto
había sido forzado, sacando las
frases de su contexto, uniendo unas
con otras de modo abusivo, y
suprimiendo algunas que explicaban
las afirmaciones precedentes. Es
decir, se había tratado de un asunto
como el que mencionaba Joseph
Fouché (al menos muchos lo
atribuyen a él, aunque algunos lo
refieren a otro), el astuto ministro
francés de policía, útil para cualquier
clase de régimen: «Dadme un texto
cualquiera de alguien y yo, cortando
y pegando adecuadamente,
encontraré las pruebas suficientes
para conducirle a la guillotina...».



Desde entonces -y han pasado ya
treinta años-, no hay debate sobre la
Obra en el que no se mencione aquel
juicio negativo, usado también en la
batalla por la beatificación de
Escrivá, de la que hablaremos en
seguida. La argumentación es ésta:
¿cómo puede el Opus Dei no ser
«integrista», de «derechas», «tan
poderoso como oculto», si hasta un
amigo del Papa polaco, que a su vez
es amigo del Opus Dei, ha marcado
claramente las distancias? Una
auténtica losa, de la que parece
difícil que se libren los infortunados
discípulos de Escrivá. Así piensan
también, con cierto embarazo,
católicos sinceros a los que les
gustaría mirar sin prejuicios o
incluso con simpatía a la institución
fundada por el beato español.

Como cronista que busca cumplir
con su misión (y precavido -debo
confesarlo- por mi desconcertante
experiencia personal con el Maestro



de Basilea), quise examinar
íntegramente el dossier del asunto,
sin quedarme en la superficie, como
se han quedado tantos -salvo,
naturalmente, los del Opus Dei-
durante decenios.

En el dossier hay, sobre todo, una
sorprendente ausencia. El famoso
artículo es de 1963, y su autor murió
-en plena actividad intelectual, con
una miríada de colaboraciones y de
trabajos en curso (pocos hombres
han escrito y hablado tanto como él)-
en 1988. En esos veinticinco años, en
los centenares -si no millares- de
textos que firma, von Balthasar no
sólo no escribe -ni habla- una sola
palabra contra el Opus Dei, sino que
parece que se retracta -también en
esta ocasión...- de sus juicios. Por
ejemplo, en 1984 escribió a un
sacerdote de la Prelatura: «Hace más
de diez años, en una ocasión critiqué
Camino (¡no al Opus Dei!), porque me
parecía insuficiente como



espiritualidad, para una obra tan
enorme. Desde entonces, no he dicho
una sola palabra contra el Opus Dei».

Dos años después, el 19 de diciembre
de 1986, en una carta sobre el mismo
asunto dirigida a Hans Thomas, otro
miembro de la Obra, confiesa:
«Entonces (en 1963, N. delA.) no
conocía a sus miembros en modo
alguno».

Pero estos documentos «privados»
ceden en importancia ante un
decisivo testimonio público de 1979,
que nunca citan los críticos, como
sería honrado por su parte. La
misma honradez impone al mismo
tiempo reconocer que difícilmente
podría ser citado, ya que el diario en
que debería haber aparecido no
quiso publicarlo.

El periódico en cuestión es el diario
que muchos consideran el más serio
de Suiza y es mencionado siempre en
todas las reseñas internacionales: la



Neue Zürcher Zeitung, órgano
tradicional del radicalismo laicista.

Von Balthasar remitió una carta a ese
diario y, en vista de que el director
no quiso publicarla, envió una copia
autógrafa a los responsables suizos
de la Obra, que conservan el
documento. En esa carta, el teólogo
escribió: «En la "Neue Zürcher" de
enero de 1979 ha aparecido un
violento ataque contra la actividad
del Opus Dei en Zürich que no me
parece digna de un periódico que
recientemente ha sido galardonado
con el premio Erasmo -¡el premio de
los grandes conciliadores!-, y en el
que se me presenta como principal
testigo contra la citada organización.
Afortunadamente, el autor precisa
que se trata de un artículo mío
aparecido en 1963 (en una revista
que cesó de publicarse hace tiempo),
pero ha olvidado decir que se trataba
en realidad de una recensión de
Camino, una obra del fundador del



Opus Dei. No se trataba, por
consiguiente, de un juicio sobre la
obra de Escrivá en su conjunto (que
entonces no estaba tan accesible
como lo es hoy, del mismo modo que
la espiritualidad que se vive en su
fundación). Entonces, en 1963, tenía
la impresión de que los consejos y las
exhortaciones contenidas en Camino
no podían ser suficientes como
cimiento espiritual de una
organización tan influyente,
difundida por todo el mundo. Por
falta de información concreta, no
estoy en condiciones de emitir un
juicio sobre el Opus Dei actual, pero
hay algo de lo que estoy seguro: que
muchas de las acusaciones (también
las que el artículo de vuestro
periódico alega contra la enseñanza
de la religión por parte de miembros
del Opus Dei) son sencillamente
falsas y anticlericales».

Parece que, tras examinar una carta
semejante, se requerirá más



prudencia para desacreditar a la
Obra diciendo que «hasta el teólogo
más admirado por el papa Wojtyla
puso a los católicos en guardia».

Una prudencia que deberá
aumentar, después de haber leído el
último documento del affaire. Se
trata probablemente del último
artículo del gran teólogo, aparecido
poco después de su muerte, en el
número de julio de 1988 de la revista
teológica Diakonia. El artículo lleva
por título «Integrismo hoy», y vuelve
al tema del célebre texto de 1963. Un
estudio amplio, donde Balthasar
reexamina el fenómeno que
veinticinco años antes creyó apreciar
en el Opus Dei. En esta especie de
testamento teológico, en vano se
busca una referencia a la institución
de don Josemaría: ni directa ni
indirecta. Nada: ni una sola
palabra...



¿Qué otra conclusión se puede
obtener, sino que había cambiado de
opinión, como ya fuera lo que fuera
de von Balthasar y demás críticos,
reales o presuntos, el 17 de mayo de
1992 Roma -que de atascos y tapones
sabe lo suyo- conoció su longest day,
su «día más largo», con la
paralización casi total del tráfico. Y
no sólo los vehículos de motor; quien
allí estuvo recuerda que en ciertas
calles y a ciertas horas, era difícil
incluso desplazarse a pie.

Fue el efecto de la invasión de
300.000 personas para algunos, ó
400.000 para otros, llegadas por los
más diversos procedimientos desde
todo el mundo (a costa de su propio
bolsillo) para asistir a la beatificación
del venerable Josemaría Escrivá de
Balaguer y Albás en la plaza de San
Pedro por parte de Juan Pablo II,
pontífice romano feliciter regnans.



Si Bernini hubiera levantado la
cabeza se habría caído redondo: sus
284 columnas, presididas por las 140
estatuas de apóstoles y santos,
concebidas para abrazar la
muchedumbre humana más grande
que pudiera imaginar mente
humana, se revelaron del todo
insuficientes. Era quizá la primera
vez que sucedía, en la historia tres
veces secular de la plaza.

Tengo ante mí una foto tomada desde
la cúpula. Todos los rincones de la
inmensa explanada barroca están
repletos. Pero no por una horda
reunida sin orden ni concierto, ni
por una masa humana. El espacio
está dividido en zonas
ordenadísimas, separadas por
pasillos por los que circulan los
encargados de los servicios de orden
y de primeros auxilios. El mar de
cabezas continúa a lo largo de la via
della Conciliazione, hasta casi el
lejano Tíber.



Una visión impresionante de fuerza
tranquila, confiada en sí misma; un
clima de fiesta bajo el sol italiano, en
honor de un español, pero con unos
esquemas de organización compacta
que hacen pensar en algo nórdico o
teutónico.

¿Recuerdan las famosas e
inquietantes películas de Leni
Riefenstahl: Der Triunph des Willens,
sobre el congreso de Nüremberg; y
Olympia, sobre la Olimpiada de
Berlín (2)? Por favor, no se
escandalicen pero las imágenes de
aquel día me recordaron -y no sólo a
mí- algo por el estilo. En las
apariencias externas, se entiende, en
el clima de disciplina (o mejor, de
autodisciplina). Por lo que se refiere
a las verdaderas intenciones, es un
hecho objetivo, y no apologética fácil,
que esa inmensa reunión estaba allí
no para pedir la guerra sino la paz;
no para odiar, sino para esforzarse



en amar; no para reivindicar, sino
para agradecer.

Creo que vale la pena recordarlo, en
un mundo donde, cuando la gente se
hace multitud, incluso «para
divertirse», como en los estadios (por
no hablar de comicios o de
manifestaciones), es siempre para
oponerse a alguien, para replicar a
un antagonista, para gritar eslóganes
hostiles.

Para llegar a aquella jornada y poder
escuchar a un Papa que, con la
autoridad apostólica que tiene
conferida, inscribía al Padre en el
elenco de los beatos; para poder
convocar desde los cuatro puntos
cardinales a aquella masa inmensa,
al mismo tiempo festiva y ordenada;
para llegar a esto, el Opus Dei tuvo
que combatir una dura batalla.
También, y quizá sobre todo, dentro
de la Iglesia.



En los ambientes clericales se
multiplicaron las maniobras y
contramaniobras para intimidar al
mismo Papa, para hacerle, al menos,
retrasar la beatificación.

Traduzco lo que dice una crónica, un
testimonio entre los muchos posibles:
«En cuanto fue anunciado, en
diciembre de 1991, que la solemne
beatificación del fundador del Opus
Dei tendría lugar el 17 de mayo del
año siguiente, el hecho se transformó
en noticia. De ordinario, las
beatificaciones no son suficiente
noticia para los periódicos, incluidos
los católicos. En cambio (y sólo en
este caso, en la historia reciente),
algunos grupos pasaron a la acción
para descalificar el proceso, para
insinuar dudas sobre la figura del
futuro beato y -por consiguiente-
sobre el mismo Papa, sobre la
objetividad y la legitimidad de la
decisión de proceder a la ceremonia.
Mucha carne se puso en el asador,



con tenacidad y apoyos poderosos,
para impedir, retrasar o al menos
estropear la fiesta del 17 de mayo».

Alguien llegó incluso a amenazar a
Roma con un cisma, considerando
«escandalosa e intolerable la
glorificación del Opus Dei en la
persona de su fundador». Alguno
puso al Papa ante una singular
alternativa, aut-aut ¿por qué Escrivá
sí y el papa Juan XXIII todavía no?
(Esto, en el elíptico lenguaje clerical,
quería insinuar que la Santa Sede
premiaba la «restauración» y no el
«aggiornamento»: recuerden la voz
Opus Dei en el Dizionario del que
hablé antes. En efecto, los
contestatarios se escandalizaban por
el retraso de la causa de beatificación
del papa Roncalli y no de la de Pío
XII, a pesar de que los procesos
relativos a los dos Papas habían
comenzado al mismo tiempo, para
exaltar precisamente dos
concepciones distintas del



pontificado). ¿Por qué, añadían, se
necesita tanto tiempo para otros
candidatos, y sólo 17 años para este
español?

Se discutió incluso acerca del
milagro, exigido por la Iglesia como
una especie de imprimatur de la
santidad del candidato a los altares,
que requiere estos signos divinos de
aprobación antes de pasar de
«venerable» a «beato» (y más tarde a
«santo». La «curación inexplicable en
el estado actual de la ciencia» (como
reza la fórmula ritual) fue
certificada, como es habitual, por un
grupo de peritos de reconocido
prestigio, nombrados por la
Congregación vaticana para las
causas de los santos. Sin embargo,
para hacer algunas averiguaciones
previas, la Obra había solicitado su
parecer a dos especialistas de la
Universidad de Navarra, ya que en la
Clínica universitaria disponían de no
se qué aparato científico. Esta



colaboración con la Universidad
cuyo Gran Canciller es el Prelado del
Opus Dei fue malinterpretada por
quien seguía el proceso con recelo, y
se llegó incluso a hablar de
manipulación, de «falso milagro»,
presentando al mismo Papa como
engañado por un lobby de
estafadores. Estos críticos, sin
embargo, aparentaron desconocer
que esos especialistas habían
intervenido sólo en la instrucción de
la causa como peritos de parte y que,
por consiguiente, su dictamen (como
sucede en cualquier proceso) fue
sometido al juicio autónomo y
secreto de los expertos de la
Congregación vaticana.

De todos modos, no hay motivo de
escándalo: quien no esté
familiarizado con la vida de la Iglesia
y no comparta la pasión que la
anima, no sabe hasta qué grado de
rudeza puede llegar el conflicto,
hasta qué temperatura puede



alcanzar la «ira teológica». No es algo
bueno, naturalmente; pero, bien
pensado, no está del todo mal que -en
un mundo que parece no creer en
nada- haya personas que se tomen
tan radicalmente en serio las
cuestiones religiosas. Entendámonos:
si no se apasiona uno -incluso hasta
el extremo- por semejantes asuntos,
que afectan a nuestro destino último,
¿por qué cosas merecerá la pena
enfadarse? Ante este tipo de
cuestiones, ¿tienen verdadero
sentido las disputas por cuestiones
culturales, deportivas o incluso
políticas, tan efímeras pero con tanto
predicamento para la cultura
moderna? No piensen que estos
enfrentamientos en la Iglesia, a pesar
de ser tan duros, impidan
reconocerse unos a otros, a pesar de
todo, hermanos en la fe común que
les une. En la Iglesia, es posible
discutir con vehemencia sobre las
ideas y esforzarse por querer a las
personas que las encarnan. Luchar



en la plaza pública y darse la mano
en Misa. Verdaderamente, extraño
zoológico es éste.

¿Una Iglesia dividida? Así lo parece,
pero quizá sólo gracias al espacio
que los media dedican a los no muy
numerosos pero sí muy ruidosos
contestatarios. No es nada nuevo; ya
en vida, Escrivá fue con frecuencia
«signo de contradicción» dentro de la
misma Iglesia. Amado, venerado o al
menos respetado por muchos,
contestado por otros, como sucede
con cualquier personalidad, como es
constante en la historia del
cristianismo (sin excluir al mismo
Jesucristo...).

Las exigencias de la objetividad
obligan a señalar que la apertura del
proceso de beatificación del Padre
fue solicitada al Papa por más de un
tercio del Episcopado mundial. Para
ser exactos, firmaron y mandaron a
Roma su «súplica» 69 cardenales, 241



arzobispos y 987 obispos. A ellos se
unieron más de cincuenta superiores
generales de las más prestigiosas
órdenes y de las mayores
congregaciones religiosas de la
Iglesia. Una cosa nunca vista, tan
novedosa como los casi ochenta mil
relatos de «favores», «gracias»,
«prodigios» que habrían sido
obtenidos por intercesión de
monseñor Escrivá de Balaguer
después de su muerte: una avalancha
sin precedentes en los anales
católicos.

Con un apoyo de tal calibre -de la
jerarquía, pero también del pueblo-
el Opus Dei hizo todo lo posible para
vencer la «batalla de la plaza de San
Pedro». «Sólo» 17 años, de los cuales
menos de diez para lo que realmente
fue el proceso: un tiempo largo para
el mundo, singularmente breve para
la Iglesia, aunque no es un récord
sospechoso. A las críticas sobre lo
reducido de los plazos, la Postulación



de la Prelatura replicó que otras
causas (como, por ejemplo, la de
Francesca Cabrini, la santa de los
emigrantes a América) habían ido a
la misma velocidad, a pesar de que se
habían desarrollado según las
normas preconciliares, que preveían
el doble de trámites que las normas
establecidas con la reforma de la
Congregación para las causas de los
santos, realizada después del
Vaticano II.

En aquellos años del «proceso
Escrivá», se realizaron algo así como
980 sesiones de los tribunales
canónicos. Los 92 testigos que
conocieron al fundador Escrivá
debieron responder a 265 preguntas
comunes (y a otras muchas
específicas a cada uno de ellos), que
analizaban casi con rayos X
prácticamente cada hora de cada día
de la vida del candidato, para
asegurarse de su total fidelidad al



Evangelio y a la Iglesia, en su
conducta y en su modo de pensar.

Para mayor seguridad, se escuchó a
los que estaban al otro lado de la
barricada. Fueron interrogados
también once ex-miembros,
numerarios y supernumerarios
salidos de la Obra de manera no
siempre pacífica, incluso dando un
portazo, con la consiguiente
polémica. Hay que señalar, por tanto,
que también la contestación ha
tenido peso en el proceso. Como
también la ha tenido la voz de los
«neutrales»: a ese propósito, la mitad
de los testigos fue elegido entre
hombres y mujeres externos a la
Institución.

A pesar de los pesares, la Obra sigue
adelante, aunque con sus «orugas»
recubiertas de goma. Un año después
de la beatificación, en junio de 1993,
el sacerdote de la Prelatura don
Flavio Capucci, que había coordinado



como postulador la compleja y
laboriosa operación para llegar hasta
la plaza de San Pedro, comunicaba
que habían llegado «más de siete mil
narraciones, todas ellas firmadas y
comprobadas, de favores recibidos,
en el mundo entero, por intercesión
del beato Escrivá».

Como para llegar a la canonización -
es decir, a la inscripción del nombre
del que ya es beato en el Canon, el
elenco oficial de los santos- se
requiere otro «milagro», don Flavio
Capucci informaba que la
Postulación estaba trabajando para
seleccionarlas. El proceso, por tanto,
continúa, y son pocos los que tienen
dudas de cómo acabará. Como
confirmación del «movimiento
popular» en torno a Escrivá, se
informaba de que más de un millón
de personas había participado en las
misas celebradas en todos los
continentes con motivo de la primera
fiesta litúrgica del nuevo Beato.



Flavio Capucci terminó con un dato,
tomado de un artículo publicado en
una revista española: «La polémica
sobre la beatificación se estrelló,
como un viejo aeroplano, en los aún
más viejos muros de San Pedro».

Por vez primera, una desviación -por
pequeña que fuera- en la estrategia
de evitar incluso las bromas con
sabor polémico. Pero quien conoce la
consistencia de la Obra en sus
intenciones, y la paralela
consistencia de la agresión
contestataria, se sorprenderá no
tanto por la referencia «dialéctica»,
sino por la paciencia ejercitada
durante tantos años y que se sigue
practicando.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-
negra/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-negra/
https://opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-negra/
https://opusdei.org/es-es/article/una-leyenda-negra/

	Una “leyenda negra” sobre el Opus Dei

