
opusdei.org

Una agencia para el
espíritu

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

Recobremos aliento, después de
tantas consideraciones teológicas y
espirituales: estas páginas pretenden
ser de información, no deformación.
Para esto último la Prelatura dispone
de publicaciones de gran valor y
eficacia: a ellas remito al lector, en el
caso de que no le baste las
explicaciones que he dado y que daré
a continuación acerca del fin
teológico-pastoral-espiritual del Opus
Dei.



A propósito del «fin», me permito
destacar que, a la vista de lo anterior,
tenía yo razón cuando anticipé que
en el origen de todo sólo hay
motivaciones radicalmente
religiosas: siempre es gratificante
confirmar que uno tenía razón. De
ahí la dificultad de entender la Obra
cuando no se emplean categorías
religiosas, cuando no se mira desde
el punto de vista de quien se mueve
por el deseo de emplear su vida -de
cara a la eternidad, por si fuera poco-
de acuerdo con preocupaciones e
intereses que nacen de la fe, no del
deseo de ganar dinero y de ascender.

Tampoco estaba equivocado cuando
les advertí de que las cosas son
mucho más sencillas de lo que
aparentan o de lo que muchos creen;
incluso -como bien saben- de lo que
creen muchos de dentro de la Iglesia.

«Original» es, según la etimología, «lo
que vuelve a los orígenes». Eso es lo



que buscó Escrivá, en esto reside su
«originalidad»: en regresar a las
raíces. Por eso, decía que «el modo
más fácil de entender el Opus Dei es
pensar en la vida de los primeros
cristianos».

A la postre, todo se reduce a un
planteamiento de este tipo: «¿Has
recibido el bautismo? Pues sé
consciente de lo que significa y
esfuérzate por ser consecuente, vive
conforme a lo que te propone la
Iglesia, que al administrarte ese
sacramento te ha introducido en ese
Cuerpo cuya Cabeza es Cristo. Hazte
santo (puedes; todos pueden, si
tienen confianza en la ayuda de Dios
que no puede faltar, puesto que la
"perfección" de todo hombre, de toda
mujer, es una voluntad explícita
suya), en el mismo sitio en el que
estás y, aparentemente, sin que nada
cambie. Sigue en tu trabajo, continúa
con tus compromisos profesionales y
personales. Recuerda que, en un



planteamiento de fe, todas las
ocupaciones tienen gran valor, por
insignificantes que sean a los ojos de
los hombres; todas son de gran
importancia, aunque objetivamente
sean modestas, porque su
importancia depende del amor a
Dios y a los demás que ponen en ellas
los que las realizan. Salvo vocaciones
especiales, Dios no pide
singularismos, cosas raras, actos
clamorosos de heroísmo: tú también
estás llamado al heroísmo,
ciertamente, pero dentro de ti, en un
contexto íntimo, privado, de
"normalidad". Reza mucho, más aún:
reza en todo momento, pero sin
agobios ni exhibicionismos,
transformando tu trabajo en oración,
sea cual sea, ofreciéndolo por una
intención sobrenatural, y
cumpliéndolo del mejor modo
posible por amor de Dios y a los
demás».



De la búsqueda de la «santidad»
deriva la necesidad -mucho más que
un deber- del «apostolado». Un
apostolado normal, discreto,
espontáneo, «tranquilo», como es el
estilo de vida cristiana del cual
procede.

«Los miembros del Opus Dei
ejercitan el anuncio del evangelio a
sus hermanos, sobre todo por medio
del ejemplo que dan a los que les
rodean, a sus colegas y compañeros
de trabajo, en la vida familiar, social
y profesional, esforzándose siempre
y en todo lugar por ser mejores». Así
decía en 1950 el primer decreto
eclesial de aprobación solemne de la
Obra (según la figura jurídica
canónica de «instituto secular»,
aceptada a falta de otra mejor).

Las últimas palabras de ese Decreto
que he puesto en cursiva merecen
una explicación. Así las comenta
Dominique Le Tourneau: «El trabajo



bien hecho siempre es ejemplar. El
cristiano debe realizarlo con toda la
perfección de que sea capaz en el
plano humano (competencia
profesional) y en el divino (por amor
de Dios y para servir a las almas),
mostrándose así como una obra bien
hecha. Difícilmente se puede
santificar el trabajo si no se hace
bien, con la mayor perfección
posible. Será casi imposible lograr el
indispensable prestigio profesional,
calificado por Mons. Escrivá de
"cátedra desde la cual se enseña a los
demás a santificar ese trabajo y a
acomodar la vida a las exigencias de
la fe cristiana". De aquí la necesidad
de una formación profesional
constante, con objeto de adquirir
toda la ciencia humana de que se sea
capaz. Para arrastrar a los demás,
cada cual deberá empeñarse en
cumplir su tarea como el mejor y, de
ser posible, mejor que el mejor».



Comienza a vislumbrarse el origen
de las habladurías sobre el «poder»
de los miembros del Opus Dei. Si
ponen todo el esfuerzo posible en su
trabajo, no es extraño que muchos
acaben por destacar. Pero esta
excelencia profesional es para ellos
«el medio para poder ayudar a los
demás». A condición, claro está, de
que actúen de buena fe. Pero, ¿hay
alguna razón para dudar a priori de
esa buena fe? ¿Quién les obligaría a
tanto esfuerzo? ¿Acaso no hay logias
y clubes donde se obtiene mucho
más con un coste personal mucho
menor?

Hay una pregunta que, antes o
después, se escucha a propósito de
los miembros del Opus Dei: «¿cuál es
la fuerza que les impulsa a trabajar
tanto, a estar siempre al día, a ser tan
buenos profesionales?».

La estrategia y el estilo de este
compromiso apostólico son tan



«familiares» y discretos como
extraordinariamente eficaces (los
resultados son elocuentes, aunque el
fondo de

los corazones escapa a cualquier
estadística. Así lo confirma el propio
Escrivá: «Trabaja donde estás,
procurando cumplir los deberes de
tu estado, acabar bien la labor de tu
profesión o de tu oficio, creciéndote,
mejorando cada jornada. Sé leal,
comprensivo con los demás, y
exigente contigo mismo. Sé
mortificado y alegre. Ese será tu
apostolado. Y sin que tú encuentres
motivos, por tu pobre miseria, los
que te rodean vendrán a ti, y con una
conversación natural, sencilla -a la
salida del trabajo, en una reunión de
familia, en el autobús, en un paseo,
en cualquier parte...-». Es, como ya
sabemos, el «apostolado de amistad y
de confidencia», sin púlpitos,
prédicas, retórica ni teologías
abstrusas (aunque siempre dentro de



la ortodoxia católica: se proporciona
una continua formación específica
para lograrlo); en el coloquio téte-á-
téte entre dos personas; y
principalmente de colega a colega,
pues no en vano el trabajo es el
núcleo central.

Por decirlo con una cita del beato:
«Esas palabras, deslizadas tan a
tiempo en el oído del amigo que
vacila; aquella conversación
orientadora, que supiste provocar
oportunamente; y el consejo
profesional, que mejora su labor
universitaria; y la discreta
indiscreción, que te hace sugerirle
insospechados horizontes de celo...».

Ese es el «fin», esa es la estrategia
que el Opus Dei propone a los
católicos, con todas las bendiciones
de la Iglesia, tanto universal como
local.

Buen programa -¿quién podría
negarlo?- para un creyente.



Pero también podría parecer
fascinante a personas alejadas del
sérail católico, ya que el porcentaje
de «conversos» en edad adulta es
considerable.

Y también porque, junto a la Obra, se
encuentra el numeroso grupo de los
«cooperadores», que -como dice una
autorizada fuente- podrían definirse
como: «personas que, sin ser
miembros del Opus Dei, ayudan a la
Prelatura con su oración -si son
creyentes-, con su trabajo o con su
ayuda económica. Constituyen una
asociación propia e inseparable de la
Obra». Y atención a lo que sigue:
«pueden ser cooperadores hombres y
mujeres no católicos, no cristianos e
incluso no creyentes, sin confesión
religiosa alguna. El Opus Dei es la
primera institución de la Iglesia que
llama a colaborar en modo orgánico
a no católicos, no cristianos,
agnósticos, ateos».



He llamado la atención sobre este
último punto porque es otro de esos
casos donde la realidad no
corresponde en modo alguno con la
imagen consolidada que tiene la
Obra en la opinión pública,
sospechosos de ser una especie de
secta impenetrable de fanáticos
katólicor (con la k incluida),
defensores recalcitrantes de los
decretos dogmáticos y los anatemas
del concilio de Trento y del Vaticano
I, intolerantes y cerrados a cualquier
apertura ecuménica. Por contraste,
se descubre que es «la primera
institución de la Iglesia» que, entre
sus «cooperadores», concede un
lugar a los que hemos mencionado.

Un buen programa, repito, el del
Opus Dei: desde el punto de vista
religioso y también en una
perspectiva humana. Pensándolo
bien: ¿quién no querría tener como
compañero de trabajo a un colega
que se esfuerce por vivir en serio un



ideal semejante? ¿Qué propietario de
un coche, comprado a plazos con
tanto sacrificio, si tiene una avería
grave, no desearía toparse con un
mecánico (o con un chapista)
miembro del Opus Dei, para poder
estar seguro de que le hará una
reparación impecable, facturada
como es debido y a un precio justo?
Pero no gratis, y probablemente sin
descuento. Presten atención al
pragmatismo del punto 979 de
Cansino: «Es condición humana
tener en poco lo que poco cuesta. Esa
es la razón de que te aconseje el
"apostolado de no dar". Nunca dejes
de cobrar lo que sea equitativo y
razonable por el ejercicio de tu
profesión, si tu profesión es el
instrumento de tu apostolado».

Verdaderamente, es un buen
programa. Si les convence, si piensan
que podría ser lo suyo, ¿qué habría
que hacer para ponerlo en práctica?
Les responderán que es la cosa más



sencilla del mundo: basta con
dirigirse a la «Prestigiosa agencia de
servicios espirituales» fundada en
Madrid en 1928, que desde 1947
tiene su sede central en Roma y
cuenta con filiales en todo el mundo.
Pónganse en contacto con la agencia
y -además del impulso misterioso y
gratuito que les ha movido a tomar
esa resolución: la «vocación»-
apliquen su buena voluntad, su
disponibilidad. De lo demás se
ocupará la agencia en cuestión.

No se trata de una broma: tras haber
leído, visto, indagado e interrogado,
mi opinión es que así son las cosas. Si
esta opinión fuera correcta, se
aclararían también algunas facetas
de la Prelatura que suscitan sorpresa
y desconfianza.

El joven sacerdote contempló dos
cosas en aquella famosa «visión»: 1)
la posibilidad -más aún, la necesidad-
de que todos los bautizados se



santifiquen a través de su trabajo,
cualquiera que sea, y de su vida
ordinaria; y en consecuencia, la
posibilidad -que también aquí es
necesidad- de ser misioneros de su
fe, «apóstoles»; 2) que a ese sacerdote
español se le confió no sólo anunciar
ese mensaje, antiguo y nuevo como
el evangelio, sino también la tarea de
crear una institución, una estructura
eclesial para que los llamados a ella
puedan realizar ese programa.

Por eso la comparo a una «agencia»,
a un «ente» -una authority, dirían los
ingleses- para pasar de la potencia al
acto, para traducir en realidad ese
«sueño» cristiano. En el fondo, a lo
largo de su vida el fundador no
trabajó en otra cosa que en la puesta
a punto de esta estructura, para
hacerla lo más eficaz posible para el
fin previsto.

Pippo Corigliano, ingeniero
napolitano, numerario, director de la



Oficina de información de la
Prelatura en Roma, en esos fax que
ha de enviar casi todos los días para
desmentir el último bulo, suele usar
con frecuencia una comparación. «El
Opus Dei es como una gasolinera
espiritual: quien quiere viene y llena
el depósito, y vuelve cuando necesita
más carburante o precisa una
revisión de su vida interior». Así se
expresa el eficiente y amable
Corigliano, que ha sido mi guía en
este viaje para conocer su familia, y
al que he torturado hasta el punto
que prefería usar el cilicio antes que
estar conmigo.

La imagen de «agencia de servicios
espirituales» no me parece muy
distinta, en sustancia, de la de
«gasolinera de almas». Y no es por
presumir de saber más que el
ingeniero portavoz de la Obra (¡sólo
faltaría eso!), pero a veces las cosas
se ven mejor «desde fuera» -como en
mi caso-, y la imagen de la agencia,



con los límites de cualquier
metáfora, se acerca más a la realidad
que la de la gasolinera. De hecho, hay
gente que acude a la primera
gasolinera que se encuentra, y no
vuelve más; ni se debe un
agradecimiento especial al
distribuidor; ni el usuario puede
elegir, porque todas las gasolinas son
iguales...

No sucede lo mismo en el Opus Dei,
donde para marcharse las puertas
están abiertas (según una clara y
repetida frase del fundador, al que le
gustaba añadir: «en el Opus Dei está
quien le da la gana, que es la más
sobrenatural de las razones...»), pero
hay que llamar a la puerta para
entrar, y demostrar que lo que se
busca en la agencia es disfrutar de
esos «servicios»: es decir, que a uno
le empuja esa fuerza enigmática que
la teología cristiana llama
«vocación».



Esto no es una proclama hipócrita; lo
que hemos señalado en las páginas
anteriores parece demostrar que
sucede de veras. «La confirmación de
que se necesita una específica
vocación divina está en el hecho de
que hay millares de cooperadores
que conocen el Opus Dei desde hace
diez, veinte o treinta años y
contribuyen con generosidad a sus
apostolados, pero no solicitan entrar
en él. Y no porque no sean dignos ni
capaces de santidad: simplemente,
porque su camino es otro».

Ya hemos visto que el Opus Dei no es
un partido: a sus miembros le están
permitido militar en cualquier
corriente sociopolítica, siempre que
esté dentro de los límites «católicos»,
que son mucho más amplios de lo
que se creía hasta hace poquísimo
tiempo, en particular en la Iglesia
italiana, condicionada por una
situación histórica singular. No es
tampoco un club, y por eso no se



«inscribe» uno porque esté
convencido por el programa, o por
otras razones «humanas». Se puede
solicitar la entrada sólo si se siente
haber recibido una llamada.

La vocación realiza una selección
misteriosa, que debe ser probada con
cautela y prudencia no sólo al
principio, sino también con la
limitación en el tiempo de los
compromisos, que han de ser
renovados cada año hasta que se
llega, si es el caso, al compromiso
definitivo. Esta realidad impide a la
Obra caer en la tentación del
exclusivimo, del «imperialismo», de
creer que todos los católicos, para
serlo de verdad, debieran alistarse
tras los discípulos del beato
Josemaría Escrivá de Balaguer y
Albas.

La insistencia en el hecho de que en
el Opus Dei se entra y se permanece
(pudiendo ser hijos ejemplares de la



Catholica y hacerse santos y
apóstoles de otros muchos modos) en
virtud de una elección
subjetivamente libre pero
objetivamente «guiada» por Dios, es
precisamente lo que mantiene la
debida conciencia de que el
pluralismo espiritual en la Iglesia es
una riqueza que debe conservarse.

Quiero hacer notar, de paso, una
diferencia radical respecto al
protestantismo. En éste, quien tiene
un «modo distinto» de leer la Biblia,
o incluso sólo una sensibilidad
diferente, funda su propia iglesia o
secta, que se pone en abierto
contraste -casi siempre agresivo: «il
faut s'opposer pour se poser», dicen
los franceses para indicar una ley
sociológica constante- con las
miríadas de otros grupos cristianos.
De ese modo, lo que nació de la
Reforma, desde hace siglos tiende a
fraccionarse, cada vez más, hasta
llegar a las dos mil



«denominaciones» existentes hoy en
Estados Unidos, que proceden de las
cuatro o cinco confesiones iniciales.

No sucede lo mismo en el
catolicismo, donde los centenares, o
los millares de «sensibilidades», de
«espiritualidades» distintas no se
convirtieron -ni se convierten- en
iglesitas litigiosas, sino en las
órdenes, congregaciones, institutos,
movimientos, familias, todos ellos
reconocidos por la Iglesia -después
de las oportunas comprobaciones-,
como si fueran teselas de ese
mosaico policromo que es la Iglesia.
Una sola «vocación», pero infinitos
modos de vivirla.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/una-agencia-
para-el-espiritu/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/una-agencia-para-el-espiritu/
https://opusdei.org/es-es/article/una-agencia-para-el-espiritu/
https://opusdei.org/es-es/article/una-agencia-para-el-espiritu/

	Una agencia para el espíritu

