
opusdei.org

Un viraje de
espiritualidad

Testimonio del Cardenal
Sebastiano Baggio Prefecto de
la S. Congregación para los
Obispos Capitulo de “Así le
vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

23/10/2008

El 26 de junio moría en Roma el
fundador del Opus Dei, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, a los
setenta y tres años de edad. En Roma
vivía desde 1946, y en Roma ha sido



enterrado, en la cripta del oratorio
de Santa María de la Paz, en la sede
central de la Asociación, calle Bruno
Buozzi, 75. Había hecho de Roma el
centro del Opus Dei porque quería
subrayar el carácter universal,
católico y romano de esta Asociación
católica internacional, y el sentido de
responsable y amorosa fidelidad a la
Cátedra de Pedro. En menos de
medio siglo, el Opus Dei se encuentra
en plena vitalidad y expansión y
aparece definitivamente marcado
con el carácter que Monseñor
Escrivá de Balaguer quiso y supo
imprimirle.

Precisamente en aquel año de 1946
tuve la fortuna de conocer a
Monseñor Escrivá de Balaguer y de
trabar con él una permanente
amistad, respetuosa y discreta, pero
no por esto menos afectuosa y
profunda. Me había impresionado
que la sede de la ya entonces
importante Asociación no tuviese



nada en común con las
construcciones eclesiásticas del tipo
convencional: eran habitaciones y
oficinas comunicados entre si,
distintos unos de otros, como
cualquier apartamento o casa del
barrio del Parioli, sin placas ni
símbolos vistosos, con plantas y
flores, decorados con buen gusto y
con alguna exuberancia debida a la
proveniencia familiar de sus
ocupantes y al amoroso esfuerzo de
arquitectos y artistas, socios del Opus
Dei, que habían volcado allí su
talento.

El amabilísimo anfitrión me
explicaba que también aquel estilo,
para mi insólito, formaba parte de la
espiritualidad laical del Opus Dei: la
santificación de la vida ordinaria y
de la propia condición social, llevada
hasta el heroísmo, pero sin alterar
para nada sus trazos comunes y,
sobre todo, sin alimentar la veleidad
de salirse de ese ambiente o el



sentimiento de querer ser otra cosa
distinta de la que se es. En una
homilía dirigida a los universitarios,
Monseñor Escrivá de Balaguer
desenmascaró esta tentación a la que
llamó mística ojalatera, la mística del
«ojalá».

A pesar de lo mucho que se ha
escrito sobre el Opus Dei y sobre su
fundador –o quizá por eso mismo–,
prevalentemente en clave polémica
por no decir fantástica, nosotros, sus
contemporáneos, no tenemos la
necesaria perspectiva para valorar el
alcance histórico de la enseñanza (en
tantos aspectos auténticamente
revolucionaria y anticipadora) y de
la acción pastoral (de una eficacia y
una irradiación sin equivalentes) de
este insigne hombre de Iglesia. Pero
es evidente desde ahora que la vida,
la obra y el mensaje del fundador del
Opus Dei constituyen un viraje o,
más exactamente, un capítulo nuevo
y original en la historia de la



espiritualidad cristiana, si la
consideramos –y así debe ser–– como
un camino rectilíneo bajo la guía del
Espíritu Santo.

Monseñor Escrivá de Balaguer era
hombre sencillo y modesto que
rehuía la publicidad y los gestos
clamorosos; no iba de un lado para
otro para dar conferencias, aunque
era generalísimo e incansable en el
ministerio sacerdotal y paterno de la
palabra; sólo concedía entrevistas a
la prensa cuando ya no era posible
evitarías. En su elogio fúnebre
fueron recordadas oportunamente
las palabras que escribió a los socios
del Opus Dei en una ocasión tan
clásica como sus bodas de oro
sacerdotales: «No quiero que se
prepare ninguna solemnidad, porque
deseo pasar este jubileo de acuerdo
con la norma ordinaria de mi
conducta de siempre: ocultarme y
desaparecer es lo mío, que sólo Jesús
se luzca».



Sin embargo, era conocidísimo. El
Opus Dei, la Asociación internacional
fundada por él en 1928, cuenta hoy
con unos sesenta mil socios de todas
las naciones del mundo, de todas las
profesiones y clases sociales. Hay que
tener en cuenta, además, que
millones de personas han encontrado
una guía para la oración y para la
santificación del trabajo cotidiano en
los escritos espirituales y pastorales
de Monseñor Escrivá de Balaguer. De
uno de ellos, Camino que alguien ha
llamado «la imitación de Cristo de los
tiempos modernos» y que otros
tendían a minusvalorar, no
entendiendo el valor de la extrema
sobriedad de su escritura–, han sido
publicadas hasta ahora 120 ediciones
en 30 idiomas, con una tirada total
que roza los dos millones y medio de
ejemplares. Su obra más reciente, Es
Cristo que pasa, recoge 18 homilías
sobre los principales momentos del
año litúrgico.



SANTIDAD PARA EL HOMBRE DE LA
CALLE

Desde los comienzos del Opus Dei su
fundador proclamó que la santidad
no es un ideal para privilegiados,
sino para todos aquellos que se
esfuerzan en vivir el Evangelio hasta
sus últimas consecuencias,
cualquiera que sea su situación en la
vida, y siempre atentos al Magisterio
de la Iglesia. A muchos parecía eso
una herejía (aunque hubiese bastado
recordar la Introducción a la vida
devota de San Francisco de Sales);
después del Concilio Ecuménico Vati‐
cano II esta tesis se ha convertido en
un principio indiscutible. Pero lo que
continúa siendo revolucionario en el
mensaje espiritual de Monseñor
Escrivá de Balaguer es la manera
práctica de orientar hacia la santidad
cristiana a hombres y mujeres de
toda condición, en una palabra: al
hombre de la calle.



El modo de concretar, en la práctica,
este mensaje se basa en tres
novedades características de la
espiritualidad del Opus Dei:

1) Ante todo, los seglares no deben
abandonar ni despreciar el mundo,
sino quedarse dentro, amando y
compartiendo la vida de sus
conciudadanos; 2) quedándose en el
mundo, los seglares deben saber
descubrir el valor sobrenatural de
todas las normales circunstancias de
su vida, incluidas las más prosaicas y
materiales; 3) en consecuencia, el
trabajo cotidiano es decir, el que
ocupa la mayor parte del tiempo y
caracteriza la personalidad de la
mayoría de las personas– es lo
primero que hay que santificar y el
primer instrumento de apostolado.

Para ilustrar estas tres ideas
fundamentales, nada más breve y
eficaz que las palabras del mismo
fundador del Opus Dei. Las tomaré



de una de sus homilías, pronunciada
en 1967, y que ha sido luego
publicada con el significativo título
de Amar al mundo apasionadamente,
en el volumen Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer.

LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD DE
LOS LAICOS

Respecto al primer concepto –que
teológicamente puede designarse
como carácter laical y secular–,
Monseñor Escrivá de Balaguer ha
enseñado siempre a situarse
idealmente junto a los primeros
cristianos, en aquella época en la que
los fieles se esforzaban por vivir el
Evangelio quedándose en el mundo y
participando plenamente en todas
las actividades honestas de la
sociedad en que vivían. Y así como
los primeros cristianos hombres y
mujeres, jóvenes y viejos, patricios,
plebeyos y esclavos– se santificaron
en la vida corriente y consiguieron



convertir el mundo pagano,
igualmente los cristianos de hoy, si
no tienen una vocación al estado
religioso, están llamados a santificar
el mundo desde dentro. «Tendré que
volver a afirmar –decía en aquella
ocasión– que los hombres y mujeres
que quieren servir a Jesucristo en la
Obra de Dios son sencillamente 
ciudadanos iguales a los demás, que
se esfuerzan por vivir con seria
responsabilidad –hasta las últimas
consecuencias– su vocación
cristiana. Nada distingue a mis hijos
de sus conciudadanos».

No escapaban a Monseñor Escrivá de
Balaguer las consecuencias prácticas
de una espiritualidad
verdaderamente laical. «Son muchos
los aspectos del ambiente secular, en
el que os movéis, que se iluminan a
partir de estas verdades. Pensad, por
ejemplo, en vuestra actuación como
ciudadanos en la vida civil. Un
hombre sabedor de que el mundo –y



no sólo el templo es el lugar de su
encuentro con Cristo, ama ese
mundo, procura adquirir una buena
preparación intelectual y
profesional, va formando –con plena
libertad–sus propios criterios sobre
los problemas del medio en que se
desenvuelve, y toma, en
consecuencia, sus propias decisiones
que, por ser decisiones de un
cristiano, proceden además de una
reflexión personal, que intenta
humildemente captar la voluntad de
Dios en esos detalles pequeños y
grandes de la vida». Y he aquí, en
este punto, la característica aversión
de Monseñor Escrivá de Balaguer por
todo tipo de clericalismo: «Pero a ese
cristiano jamás se le ocurre creer o
decir que él baja del templo al
mundo para representar a la Iglesia,
y que sus soluciones son las 
soluciones católicas a aquellos
problemas. Esto no puede ser, hijos
míos. Esto sería clericalismo, 
catolicismo oficial o como queráis



llamarlo. En cualquier caso, es hacer
violencia a la naturaleza de las
cosas».

Esta pasión por la libertad que
brotaba en él por su vital inserción
en la unidad orgánica del Cuerpo
místico de Cristo, la Iglesia, y que se
proyectaba en la madurez de los
seglares formados en su escuela, es
una herencia rica y fecunda que el
fundador del Opus Dei deja confiada
a los socios y a todos los cristianos
conscientes; de ese modo puede
darse vida a un legítimo y prudente
pluralismo, tal como lo ha deseado el
Concilio Ecuménico. Escribía a los
socios:

«Tenéis que difundir por todas partes
una verdadera mentalidad laica que
ha de llevar a tres conclusiones: a ser
lo suficientemente honrados, para
pechar con la propia responsabilidad
personal; a ser lo suficientemente
cristianos, para respetar a los



hermanos en la fe, que proponen en
materias opinables– soluciones
diversas a la que cada uno de
nosotros sostiene, y a ser lo
suficientemente católicos, para no
servirse de Nuestra Madre la Iglesia,
mezclándola en banderías
humanas».

Estas ideas explican el por qué los
hijos y alumnos espirituales de
Monseñor Escrivá de Balaguer son
unánimes y solidarios en los ideales
de santidad y apostolado, mientras
adoptan las más diversas posiciones
en el campo político e ideológico,
manifestando así por tanto un
amplio pluralismo de opciones
humanas. El secreto está en que,
como dice el fundador, en las cosas
temporales «están de acuerdo en no
estar de acuerdo», coincidiendo
solamente en la común fe cristiana y
en la búsqueda de la santidad en
medio del mundo.



EL «MATERIALISMO» CRISTIANO

El segundo concepto –el valor
cristiano de la vida ordinaria es
expresado así en la homilía
programática de 1967: «Yo solía decir
a aquellos universitarios y a aquellos
obreros que venían junto a mi por
los años treinta (observemos aquí
que faltaban otros tantos años y más
para la Constitución pastoral 
Gaudium et Spes) que tenían que
saber materializar la vida espiritual.
Quería apartarlos así de la tentación,
tan frecuente entonces y ahora, de
llevar como una doble vida: la vida
interior, la vida de relación con Dios,
de una parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequeñas realidades terrenas».

« ¡Que no, hijos míos! Que no puede
haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos si
queremos ser cristianos: que hay una



única vida, hecha de carne y espíritu,
y ésta es la que tiene que ser –en el
alma y en el cuerpo- santa y llena de
Dios: a ese Dios invisible lo
encontramos en las cosas más
visibles y materiales.»

E insistía, consciente de la novedad
de ese planteamiento: «El auténtico
sentido cristiano –que profesa la
resurrección de toda carne– se
enfrentó siempre, como es lógico,
con la desencarnación, sin temor a
ser juzgado de materialismo. Es
lícito, por tanto, hablar de un 
materialismo cristiano, que se opone
audazmente a los materialismos
cerrados al espíritu».

Con la originalidad y la ortodoxia de
este programa de profesión cristiana
y de santidad, Monseñor Escrivá de
Balaguer neutralizaba con
anticipación las diversas teologías
reductoras de las realidades
temporales que han pululado como



parásitos en torno del árbol frondoso
de la Gaudium et Spes.

SANTIFICACIÓN DEL TRABAJO

La tercera novedad espiritual a la
que antes aludía es la importancia
teológica que se da al trabajo
profesional, a las ocupaciones
cotidianas de los cristianos que viven
en medio del mundo. El trabajo, en la
enseñanza del fundador del Opus
Dei, es la materia prima que hay que
santificar, el instrumento de la
santificación propia y de la
santificación de los demás. Así la
vida del cristiano no se hace con
idealismos descarnados, sino que es
un esfuerzo concreto de colaboración
en la construcción de una sociedad
más justa, un esfuerzo que ennoblece
todas las actividades humanas, desde
las más vistosas a las más humildes e
inadvertidas. Después de haber
citado párrafos de las epístolas de
San Pablo («Todas las cosas son



vuestras; vosotros sois de Cristo y
Cristo es de Dios», «Ya comáis, ya
bebáis, hacedlo todo para la gloria de
Dios».) Monseñor Escrivá decía:
«Esta doctrina de la Sagrada
Escritura, que se encuentra –como
sabéis– en el núcleo mismo del
espíritu del Opus Dei, os ha de llevar
a realizar vuestro trabajo con
perfección, a amar a Dios y a los
hombres al poner amor en las cosas
pequeñas de vuestra jornada
habitual, descubriendo ese algo
divino que en los detalles se
encierra».

En otra de las conversaciones
espirituales del fundador con los
socios del Opus Dei, una homilía que
lleva por título Hacia la santidad,
escribe: «Cuando la fe vibra en el
alma, se descubre, en cambio, que los
pasos del cristiano no se separan de
la misma vida humana corriente y
habitual. Y que esta santidad grande,
que Dios nos reclama, se encierra



aquí y ahora, en las cosas pequeñas
de cada jornada».

«Me gusta hablar de camino, porque
somos viadores, nos dirigimos a la
casa del Cielo, a nuestra Patria. Pero
mirad que un camino, aunque puede
presentar trechos de especiales
dificultades, aunque nos haga vadear
alguna vez un río cruzar un pequeño
bosque casi impenetrable,
habitualmente es algo corriente, sin
sorpresas. El peligro es la rutina:
imaginar que en esto, en lo de cada
instante, no está Dios, porque es tan
sencillo, tan ordinario».

SANTA CRUZ Y OPUS DEI

¿Quiénes son, por tanto, los socios
del Opus Dei, esos que encarnan este
mensaje nuevo –y sin embargo, tan
sencillo y natural - de la santificación
del trabajo ordinario? Encontramos
la respuesta en otra homilía:
«Quienes han seguido a Jesucristo
conmigo pobre pecador– son: un



pequeño tanto por ciento de
sacerdotes, que antes han ejercido
una profesión o un oficio laical; un
gran número de sacerdotes seculares
de muchas diócesis del mundo... y la
gran muchedumbre formada por
hombres y mujeres de diversas
naciones, de diversas lenguas, de
diversas razas– que viven de su
trabajo profesional, casados la mayor
parte, solteros muchos otros, que
participan con sus conciudadanos en
la grave tarea de hacer más humana
y más justa la sociedad temporal; en
la noble lid de los afanes diarios, con
personal responsabilidad –repito–,
experimentando con los demás
hombres, codo con codo, éxitos y
fracasos, tratando de cumplir sus
deberes y de ejercitar sus derechos
sociales y cívicos. Y todo con
naturalidad, como cualquier
cristiano consciente, sin mentalidad
de selectos, fundidos en la masa de
sus colegas, mientras procuran
detectar los brillos divinos que



reverberan en las realidades más
vulgares».

Entre tantos millares de personas
que han seguido el ejemplo y la
enseñanza de Monseñor Escrivá de
Balaguer, dos están en camino de ser
elevados a los altares: se trata de un
ingeniero argentino, Isidoro Zorzano,
y de una joven española, Montserrat
Grases, de los cuales se me ha dicho
que se encuentra en fase avanzada el
proceso de beatificación.

Artículo publicado en AVVENIRE

Roma, 1976

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-viraje-de-
espiritualidad/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-viraje-de-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/un-viraje-de-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/un-viraje-de-espiritualidad/

	Un viraje de espiritualidad

