
opusdei.org

Un precedente
único: los primeros
cristianos

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea

01/10/2010

En esta perspectiva es, quizá, donde
se alcanza a entender con la hondura
precisa otro de los temas habituales
de la enseñanza del Beato Josemaría:
para los hombres y mujeres que, por
vocación divina, se fueran
vinculando a la empresa



sobrenatural que Dios le había hecho
«ver», la única referencia posible, el
precedente único no podían ser sino
los primeros cristianos 15 . El tema
tiene cierta complejidad, por lo que
quizá sea oportuno detenerse un
tanto en él.

En primer lugar, la precisión
cronológica. Se entiende por
primeros cristianos aquellos que
vivieron en los tres primeros siglos
de nuestra era, antes de la decisión
que, en torno a 313, Constantino y
Licinio tomaron en favor de la
tolerancia religiosa; antes, por
supuesto, que en 380 Teodosio
convirtiera al Cristianismo en
religión oficial del Imperio romano.
Un segundo rasgo es el carácter
predominante de aquellos primeros
cristianos: fueron gente
rigurosamente corriente, sin olvidar
que entre ellos pudieran hacerse
presentes algunas personalidades
vigorosas, de todos conocidas. Pero,



quizá, a la larga lo decisivo no fueran
estas personalidades, sino la
multitud de hombres y mujeres
anónimos que —con su fidelidad y
sus flaquezas, que de todo hubo—
hicieron posible la expansión y
consolidación del Cristianismo. Hay
un tercer rasgo: no parece que
ninguno de aquellos primeros
cristianos tuviera una voluntad
decidida de impulsar el cambio social
en el Imperio romano. Sin duda, por
su misma fe religiosa, procuraron
vivir al margen de determinados
aspectos de la sociedad de su tiempo.
Pero, en líneas generales, podría
decirse que se limitaron —y ya
hicieron bastante— a procurar poner
en práctica sin atenuantes las
consecuencias individuales y sociales
de su fe: a vivir personalmente el
Cristianismo. Y un rasgo último: a
pesar de no intentar públicamente
ningún cambio —sus intereses
discurrían por otros caminos—,
impulsaron la variación profunda de



la sociedad en que se encontraban.
Para ello —y entre otras muchas
cosas— tuvieron paciencia; no se
alteraron ante las dificultades
personales o sociales. Y por supuesto
muchos murieron —mártires o de
muerte natural— sin ver las grandes
consecuencias, también sociales, de
su fidelidad.

La quiebra de este planteamiento no
se debió —es importante subrayarlo
— a la decisión imperial del 313, sino
a la tomada por Teodosio algunos
años más tarde, en el 380. Es decir, al
momento en que la autoridad
política imperial —no puede, sin
grave anacronismo, hablarse aún de
Estado— decidió —quizá sin percibir
por entero las enormes
consecuencias de este acto— utilizar
la fe cristiana —entendida, con toda
razón, como fe verdadera— para
asegurar una unidad social que se
desmoronaba a ojos vistas. Una
decisión estrechamente unida a otro



rasgo que también conviene
subrayar.

Los primeros cristianos llegaron a
ser cristianos —con la ayuda
evidente, indiscutible de la gracia de
Dios— por una vía que cabría
denominar de conversión de las
minorías. No fue fácil en aquellos
siglos ser cristiano, pues pesó casi de
forma habitual la amenaza potencial
o plenamente real de las
persecuciones. Pero —quizá, más
aún— no fue fácil porque el proceso
de conversión personal se quiso que
fuera deliberadamente lento: había
que estar personalmente convencido
de lo que suponía ser cristiano; pero
la misma comunidad debía estar
igualmente segura de que quien
deseaba incorporarse a ella era
consciente de lo que arriesgaba y se
encontraba debidamente preparado.
Hablando a lo humano, el
procedimiento funcionó de manera



aceptable y el Cristianismo conoció
una expansión bastante asombrosa.

A lo largo del siglo IV se produjo una
variación notable, a consecuencia de
la nueva actitud de la autoridad
social, de los emperadores. ¿Qué
hacer ante la posibilidad de las
conversiones en masa, de la
incorporación de mayorías? Como se
ha indicado, la autoridad tuvo
conciencia clara de que la fe
cristiana era la religión verdadera; y
de que la posibilidad de que fueran
muchos los que, en un plazo
relativamente breve, aceptaran esta
fe produciría, en primer término, la
erradicación del paganismo o de las
otras diversas religiones, incluidas
las tan perturbadoras y numerosas
herejías; y a la vez, el Cristianismo
podría posiblemente convertirse en
un factor que recompusiera una
unidad social profundamente
deteriorada. Si el paganismo había
contribuido tanto a la grandeza de la



República romana y del Imperio de
los siglos primeros, ¿qué no haría el
Cristianismo?

Sin entrar a valorar la exactitud de
estos cálculos de las autoridades del
Imperio, es claro que el objetivo de la
fe cristiana no es facilitar la cohesión
social, aunque —de forma colateral,
no deliberadamente buscada—
pueda en algún caso contribuir a
ella. Parece bastante evidente que
cuando la autoridad impone una
determinada creencia, en los
primeros momentos de esta
imposición puede llegar a parecer
que se ha logrado algo importante.
Pero —es quizá innecesario insistir
en ello— el compromiso, potenciador
de la personalidad, el compromiso
que permite el progreso, es siempre
—guste o no guste— rigurosamente
personal. En este orden de cosas, las
estructuras, a no tardar, acaban
manifestándose como gravemente
perturbadoras.



En cualquier caso, ¿qué hacer
entonces con las mayorías que
desean convertirse o cuya
conversión se presenta como tan
conveniente? Por supuesto, en modo
alguno rechazarlas. Pero sí,
dispensarles el mismo tratamiento
dado a las minorías, es decir, la
formación cuidadosa,
individualizada, que permita que la
conversión sea no sólo sincera, sino
plenamente consciente de todo lo
que entraña.

A partir del siglo IV —y es
interesante apreciar que hoy nos
encontramos en una situación algo
similar, cuando se alude a la
necesidad de la recristianización de
Europa—, esto —en general— no se
hizo así. Es posible que no se
dispusiera de los efectivos humanos
para llevar a cabo el trato personal
de tantos y tantos que querían
acercarse al Cristianismo. Es posible
también que muchos —incluso entre



los cristianos, incluso entre la
jerarquía eclesiástica— cayeran en la
trampa del — digámoslo así— triunfo
rápido y casi universal, aunque sólo
fuera para compensar las
dificultades soportadas durante los
tiempos de las persecuciones.

No ha de extrañar que, al tratar de
un acontecimiento ocurrido en 1928,
se deba, resulte casi obligado, aludir
a siglos en apariencia —tan sólo, en
apariencia— remotos. La Historia es
en lo decisivo muy particularmente
lenta. Los problemas de los hombres
son pocos y se repiten una y otra vez.
En momentos de crisis culturales
tienden a presentarse situaciones
muy parecidas, a las que hay que dar
las respuestas que ya se dieron y
evitar con cuidado —y en lo posible
— las que hicieron patente su
inanidad. La Historia no tiene un
desarrollo cíclico, como creyó Platón.
Ni avanza con el movimiento en
espiral que describiera Vico. Ni, por



supuesto, tiene nada que ver con el
desarrollo lineal de la ingenuidad
positivista o con el progreso
igualmente creciente de forma
continuada de la dialéctica,
espiritualista o materialista. En la
Historia hay alzas y bajas, avances y
retrocesos; y todo esto, con alguna
frecuencia, a la vez. A momentos de
aparente plenitud, siguen o pueden
seguir tiempos de obscuridad densa.
Y a la inversa. Más aún: en un tiempo
determinado, es dable percibir
avances considerables en
determinados aspectos, que
coinciden con retrocesos o caídas en
otros. En este sentido, es posible que
resulte más preciso y exacto afirmar
que el sentido o progreso de los
tiempos depende esencialmente del
sentido del progreso personal. Y no
tanto de que se alcance, como de que
esforzadamente el hombre, cada
hombre, se empeñe en él.



La Historia no es más que el lento y
difícil desarrollo de la convicción de
que el hombre es libre: de que es
preciso, en primer término, que cada
hombre descubra lo que supone la
libertad personal; se decida, después,
a poner en práctica las consecuencias
que se derivan de esta libertad; y, en
tercer lugar y por lo mismo que haya
logrado valorar con acierto la
potencia enorme de su libertad, se
dedique a crear ámbitos de libertad a
los que puedan acogerse los demás
hombres.

Equiparar, sin embargo, estas
afirmaciones a un proceso
uniformemente acelerado es
tontería. Pero es lo que hay que estar
intentando de forma continua,
volviendo a empezar siempre que
sea preciso, por lo mismo que es eso
lo que al hombre corresponde:
porque el hombre, todo hombre, ha
sido creado libre por Dios; y Dios
espera que cada uno ejercite de



manera radical su libertad
constitutiva.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-precedente-
unico-los-primeros-cristianos/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-precedente-unico-los-primeros-cristianos/
https://opusdei.org/es-es/article/un-precedente-unico-los-primeros-cristianos/
https://opusdei.org/es-es/article/un-precedente-unico-los-primeros-cristianos/

	Un precedente único: los primeros cristianos

