
opusdei.org

Un nuevo modo de
ver el trabajo

El centenario quiere ser una
mirada al futuro: no es
nostalgia del pasado, sino
proyecto, esperanza, deseo
sincero de progresar en el amor
a Dios y al prójimo. Si
cediésemos a la tentación
conmemorativa habríamos
echado a perder la lección de
humildad del Fundador del
Opus Dei.

07/02/2002



El 9 de enero de 1902 nacía el beato
Josemaría Escrivá de Balaguer. Un
fiel retrato de la fecundidad de su
paso por la tierra es el punto con el
que comienza Camino: «Que tu vida
no sea una vida estéril. -Sé útil. -Deja
poso. -Ilumina con la luminaria de tu
fe y de tu amor (...). -Y enciende
todos los caminos de la tierra con el
fuego de Cristo que llevas en el
corazón».

Sí, estaba completamente enamorado
de Cristo, y el amor no se marchita ni
muere. Por eso, el centenario que
hoy nos disponemos a celebrar no se
plantea como simple memoria del
pasado. Si cediésemos a la tentación
conmemorativa habríamos echado a
perder la lección de humildad del
Fundador del Opus Dei, que rehuía
las alabanzas y trabajaba duro pero
sin hacer ruido. Al llegar al cincuenta
aniversario de su ordenación
sacerdotal, cuando todos lo
consideraban un maestro de vida



interior, decía que se sentía «como
un niño que balbucea». También
decía a veces que, cuando se recibe
una carta, el sobre se tira y se pone
toda la atención en el mensaje: él
estaba convencido de ser el sobre; lo
importante era el mensaje, el espíritu
de santificación de la vida cotidiana
que el Señor le había confiado.

El centenario quiere ser una mirada
al futuro: no es nostalgia del pasado,
sino proyecto, esperanza, deseo
sincero de progresar en el amor a
Dios y al prójimo. Estamos en el
umbral de un nuevo siglo; los
tiempos requieren apertura de
mente, prontitud para acoger
desafíos inéditos, y nos invitan, como
el Santo Padre ha escrito en la Carta
apostólica Novo Millennio ineunte, a
«recordar con gratitud el pasado, a
vivir con pasión el presente y a
abrirnos con confianza al futuro (n.
1)».



El mensaje entregado a la Iglesia a
través del Fundador del Opus Dei
tiene un dinamismo interno tan
manifiesto que, como subraya el
decreto con el que el Papa proclamó
las virtudes heroicas del beato
Josemaría, está «destinado a
perdurar de modo inalterable, por
encima de las vicisitudes históricas,
como fuente inagotable de luz
espiritual». Cuando profundizamos
en las enseñanzas del beato
Josemaría, esa luz espiritual nos
muestra que nadie está excluido de
la llamada del Señor, y nos
comunica, por consiguiente, la
certeza de que -la imagen es suya- el
cielo y la tierra no se unen solamente
en la lejanía, sobre la línea del
horizonte, sino más bien en el
corazón de los hijos de Dios que se
comprometen en la incomparable
audacia de buscar a Cristo presente
en las realidades eternas.



El Beato Josemaría se puso
enteramente al servicio de la misión
que había recibido de Dios: todo lo
que en su vida se refiere a su
persona fue dejado de lado. Se puede
decir que vivió solamente en función
del encargo de dar vida y consolidar
la institución que era necesaria para
difundir aquel mensaje, para
recordar a los cristianos que viven
en medio del mundo que Dios los
llama en y a través de las
ocupaciones de la vida diaria. «Hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir», escribió (Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer, n.
114). Y gastó todas sus energías al
servicio de este ideal a la vez
grandioso y normalísimo. Por eso
tantos cristianos han podido
aprender de él a descubrir, en la
dimensión sobrenatural de la
existencia ordinaria -precisamente
donde otros no ven más que fondos



de botella- oro puro, esmeraldas,
rubíes. La rutina, la obviedad, la
monotonía cotidiana, quedan de este
modo transfiguradas.

La fecundidad de su vida es el fruto
de su entrega total al papel eclesial
que Dios le había asignado. Tal es, en
efecto, una constante de la lógica
sobrenatural, que exige dejar todo el
espacio a Dios, ser humilde. Pero no
con la humildad de retraerse, sino
con la que lleva a darse enteramente,
a no retener para sí ni siquiera un
pequeño retazo de posibilidades
vitales. Por eso hoy desearía señalar -
ante todo, a mí mismo- que, para
desarrollar todas las potencialidades
contenidas en el mensaje del beato
Josemaría, hemos de estar dispuestos
a entregarnos como él se entregó.

Este es un buen momento para
entender toda la fuerza contenida en
una idea: la idea de que el trabajo es
servicio. «Servicio -ha escrito el



Fundador del Opus Dei- ¡Cómo me
gusta esta palabra! Servir a mi Rey y,
por Él, a todos los que han sido
redimidos con su sangre. ¡Si los
cristianos supiésemos servir!» (Es
Cristo que pasa, n. 182). Servir
significa darse a sí mismo, y es la
garantía de un amor operativo, que
prefiere los hechos a las palabras. La
solidaridad nace de ahí, y también
esas virtudes domésticas de las que
se reviste la auténtica caridad: la
sonrisa, la paciencia, el arte de
satisfacer los gustos de los otros, de
saber callar, de esperar. Lo pequeño
y lo grande se encuentran en el
espíritu de servicio, que funde la
humildad con la caridad. En el alma
del cristiano no hay lugar para la
mediocridad, si aprende a
contemplar el ejemplo elocuente de
Cristo: «Todo lo ha hecho bien» (Mc,
7,37), comentaban atónitos quienes
lo conocían, ya desde la época de su
niñez y en sus años de trabajo en
Nazaret. Participar en la epopeya de



la redención, en efecto, significa
conjugar la mayor ambición -la
búsqueda de la santidad- con el
cuidado de las cosas pequeñas.

Pero para servir es preciso haber
renunciado verdaderamente a la
búsqueda de uno mismo, de la propia
excelencia, del éxito («nadie puede
servir a dos señores», Mt 6,24), para
buscar en cambio la gloria de Dios.
Seguir la lógica del servicio significa
también adquirir un sólido prestigio
profesional fundado no sobre la
apariencia, sino sobre la capacidad
de adecuarse a las necesidades reales
del prójimo. Trabajar al servicio de
Dios y de los hombres quiere decir
asumir la responsabilidad de dar
buen ejemplo con el propio trabajo,
de hacer rendir para bien común los
talentos recibidos. Y esto no se
alcanza sin un serio empeño de
ejercitar las virtudes mientras se
trabaja, de poner en juego la propia
competencia profesional para un fin



que en realidad trasciende el
resultado inmediato de la propia
actividad. En un trabajo hecho así, la
motivación profunda -el amor de
Dios- es evidente. Por eso, quien
trabaja para servir tiene como meta,
más allá de los reconocimientos
personales, la búsqueda de la
voluntad divina en las mil peripecias
de la vida cotidiana. Y en
consecuencia no pierde la serenidad
ante la contrariedad o los
imprevistos.

El espíritu de servicio, por tanto,
cambia radicalmente la jerarquía de
los valores sobre los que tiende a
construirse la sociedad («He aquí la
esclava del Señor», Lc, 1,38).
Devuelve al cristiano el justo sentido
de la realidad porque le hace
entender cuáles son los auténticos
ideales («Quien quiera llegar a ser
grande entre vosotros, que sea
vuestro servidor; y quien entre
vosotros quiera ser el primero, que



sea esclavo de todos», Mc 10, 43-44) y
los fines que debe perseguir por
encima de todo. El ejemplo del beato
Josemaría nos ayuda a encontrar en
el Evangelio la fuerza para esa
transformación del mundo a la que
los cristianos estamos llamados. Los
santos testimonian la perenne
actualidad del Evangelio. Con ellos
entendemos que «Jesucristo es el
mismo ayer y hoy, y por los
siglos» (He 13,8).

Mons. Javier Echevarría // ABC

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-nuevo-
modo-de-ver-el-trabajo/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-nuevo-modo-de-ver-el-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/un-nuevo-modo-de-ver-el-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/un-nuevo-modo-de-ver-el-trabajo/

	Un nuevo modo de ver el trabajo

