
opusdei.org

Un materialismo
cristiano

Textos referidos a la
predicación de San Josemaría
sobre la familia extraídos del
libro "Como las manos de Dios"
de Antonio Vázquez (editado en
Palabra).

22/06/2006

Es lícito, por tanto, hablar de un 
materialismo cristiano , que se
opone audazmente a los
materialismos cerrados al
espíritu . Como san Josemaría
recordó inmediatamente, San Pablo



pudo escribir: ya comáis, ya bebáis,
hacedlo todo para la gloria de
Dios . Es decir, acciones tan
prosaicas como esas necesidades
biológicas, pueden ser santas cuando
se realizan correctamente, pues la
perfección del hombre es la gloria
del Creador.

Ante un descubrimiento tan
próximo, inmediato y asequible,
¿cómo podíamos enderezar la
intención para alcanzar esa
finalidad? La fórmula está en el
núcleo mismo del espíritu del Opus
Dei, [que] os ha de llevar a realizar
vuestro trabajo con perfección, a
amar a Dios y a los hombres al
poner amor en las cosas pequeñas
de vuestra jornada habitual,
descubriendo ese algo divino que
en los detalles se encierra.

El secreto está en el detalle, el
acabado, la delicadeza, el
afinamiento..., es decir, hacer las



cosas que debemos hacer... 
divinamente, con el primor de un
bordado.

La expresión, ese "algo divino" que
se repite tres veces a lo largo de la
homilía nos convoca a todos a su
búsqueda, y para que no quepan
dudas sobre la universalidad de la
llamada, un poco más adelante
subraya que toda esta doctrina
encuentra especial lugar en el
espacio vital, en el que se encuadra
el amor humano.

Es en la creatividad fresca y jugosa
que encierra el amor entre un
hombre y una mujer, donde
encuentra especial lugar. Allí es
donde surgirán los detalles que
hacen feliz la vida del otro, cuando
nos proponemos olvidar la propia.
Sorprender a una madre cansada, al
final de la jornada, para llevarla a
dar un paseo donde le apetece, no es
una nadería. Recibir al marido con



un beso y una sonrisa aunque se
estén friendo patatas, no es una
bobada. El gesto de un campesino
que limpia las botas de barro al
regresar de sus faenas agrícolas, no
es un amaneramiento. Si un
pescador aparta la mejor pieza de su
captura para su esposa no ensaya un
minué.

Esos hechos suponen la donación de 
algo que tenemos entre las manos y
forma parte de nuestra existencia.
Los hombres ofrecemos lo que
tenemos, ¡poca cosa!, pero es la
nuestra... y cuando no lo hacemos
así, el mismo Cristo lo echa en falta,
porque nuestra mujer o marido, lo
echa de menos. Sólo hay que
recordar el reproche a aquel fariseo
que le invitó a comer. Entré en tu
casa y no me diste agua para los pies
(...) no me diste el beso (...) no has
ungido mi cabeza con aceite . ¿Para
qué necesitaba el Señor esa
enumeración de insignificancias?



Para nada, quería que su anfitrión 
bordara el hecho de invitarle, pues
de ese modo era su amigo el que se
enriquecía.

A la luz de estas enseñanzas, merece
la pena pensar que no se trata tanto
de proclamar a todas horas que nos
"desvivimos" por nuestro cónyuge,
sino que queremos hacerle que
"viva" un rato agradable esta tarde .
Y que "dar la vida" por el otro es un
buen deseo, pero verdaderamente se
la tenemos que dar troceada en
muchas láminas , porque es posible
que jamás se nos pida en bloque. De
este modo no nos sentiremos héroes
ni víctimas, nos bastará con
parecernos a esos granos de sal que
inmediatamente se diluyen, pero son
imprescindibles para realzar los
sabores de la convivencia.

San Josemaría al referirse a los
detalles materiales en la vida
matrimonial, utiliza ejemplos muy



concretos y apunta la razón que
avala ese modo de actuar. Con
lenguaje fácil de entender aconseja a
las mujeres: Arréglate, ponte
guapa, y cuando pasen los años
arregla un poquito más la fachada, 
como se hace con las casas. ¡Él te lo
agradece tanto! Más de una vez, al
glosar este punto apostilló: Es un
consejo sacerdotal.

Esta consideración sobre la belleza
de la mujer, que aparecerá en otras
ocasiones, bien merece un
comentario. Habla de un cierto deber
de la mujer por acrecentar y depurar
la belleza, para ofrecerla a la
contemplación y a la admiración,
actitud intencionalmente distinta a la
exhibición y la provocación. El porte
externo de una mujer emite un
mensaje de su interioridad o es una
máscara. La belleza no es una mera
perfección plástica, sino algo más
radical que va de dentro afuera: se
irradia. Es una belleza que con los



años cambia de cualidad pues se
hace algo argumental y biográfico. Es
posible encontrar esa belleza
asentada sobre una silla de ruedas,
en el pasillo de un hospital.

Por otra parte, estas consideraciones
de san Josemaría no son frases
chispeantes para animar a los
oyentes, y mucho menos cuestiones
de cosmética o de moda
circunstancial. Era la íntima unidad
de lo divino y lo humano que el
Señor quiso poner en su alma. Quizá,
al utilizar estas imágenes tenía ante
sus ojos la figura de su madre, Doña
Dolores, que jamás descuidó la
discreta elegancia de su buen porte.
Los que la conocieron en una edad
avanzada son unánimes al
describirla, tal y como la muestran
las fotografías de aquella época. En
cualquier momento estaba arreglada,
no necesitaba recomponerse para
posar.



El Fundador del Opus Dei aún
profundiza más en estos aspectos 
materiales al glosar la doctrina sobre
el Sacramento del Matrimonio. La
misma tarde del domingo en que
celebró la Eucaristía para los
miembros de la Asociación de
Amigos de la Universidad de
Navarra, se reunía también con
algunos de ellos en el teatro Gayarre
y les decía: Que consideréis una
cosa muy elemental para un
cristiano: en todos los sacramentos
el ministro es el sacerdote; pero
ahí no. Ahí el ministro sois
vosotros. En otros sacramentos, la
materia es el pan, es el vino, es el
agua... Aquí son vuestros cuerpos.
Recordad lo que decía esta mañana
con palabras de San Pablo: no os
pertenecéis; yo veo el lecho
matrimonial como un altar: está
allí la materia del sacramento.

Es difícil establecer una comparación
más audaz, sublime y real. La



inteligencia humana se topa pronto
con el techo sin llegar a desentrañar
las riquezas que encierra el misterio
de gracia de cualquier sacramento,
también el del Matrimonio. Por
ejemplo, la referencia al altar, que
hace san Josemaría, nos trae
inmediatamente el recuerdo de la
Cruz, porque esta gracia del
matrimonio cristiano es un fruto de la
Cruz de Cristo, fuente de toda la vida
cristiana . Pero a la vez, desde ahí,
toman sentido nuestras cruces,
incluidas las del propio lecho
conyugal. Por ello, siguiendo a Cristo,
renunciando a sí mismos, tomando
sobre sí sus cruces ( Mat, 8, 34 ) los
esposos podrán "comprender" (Cfr.
Mat. 19,11) el sentido original del
matrimonio y el vínculo, con la ayuda
de Cristo. Más adelante entraremos
más profundamente en el tema, pero
vaya por delante la óptica para
enfocarlo.



Las consecuencias que se deducen
tienen suficiente fuerza como para
transformar la cortedad de
planteamientos que a veces se hacen
sobre el matrimonio cristiano. Es
Cristo mismo el que sale al encuentro
de los esposos cristianos para
restaurar el orden de la Creación, que
subsiste, aunque gravemente
perturbado . No es extraño que, ante
tanta misericordia, san Josemaría, en
otra de sus homilías, se apresure a
decir: Verdaderamente es infinita
la ternura de Nuestro Señor. Mirad
con que delicadeza trata a sus
hijos.

En ese mismo contexto de la vida
matrimonial y familiar, el Fundador
del Opus Dei nos recuerda que en
Jesucristo hemos sido constituidos en
sacerdotes de nuestra propia
existencia. Recuerda así, las palabras
de San Pedro: vos auten genus
electum, regale sacerdotium, gens
sancta, populus adquisitionis... (I



Petr.II, 9) vosotros sois linaje
escogido, sacerdocio real, nación
santa, pueblo adquirido en
propiedad...

Su vigencia operativa es permanente.
Si actúas -vives y trabajas- cara a
Dios, por razones de amor y de
servicio, con alma sacerdotal,
aunque no seas sacerdote, toda tu
acción cobra un genuino sentido
sobrenatural, que mantiene unida
tu vida entera a la fuente de todas
las gracias. Los antecedentes se
remontan al siglo I, pero ante la
novedad viva y sencilla de estas
palabras, se abre todo un panorama.

Es decir, los padres y las madres
empiezan a entender que sus afanes,
sus hijos, sus amigos, la familia
entera, con los gozos y sufrimientos
de cada día, pueden ofrecerlos como
una hostia que se purifica con el don
del Espíritu Santo, para que unida al



sacrificio de Cristo tenga un valor
redentor ante el Padre.

Sin embargo, para ofrecer hay que
tener algo, saber encontrar en
nuestro quehacer cotidiano esas
ocasiones que a veces se nos escapan
por el sumidero de la superficialidad,
y convertirlas en dádiva. Hay que
remansar el ánimo para mirar
nuestra vida como "tarea" y
descubrir el sentido de lo que nos
ocurre para ordenar las cosas a su
fin. Se puede ofrecer el dolor de una
enfermedad, la alegría de una buena
noticia, la satisfacción de haber
tapizado de nuevo un sillón, o el
incordio de tener que barrer una
habitación después de haber pasado
por allí los niños. Nada queda fuera
de esa entrega y ese ofrecimiento:
también la pelea tonta que ha podido
tener el matrimonio, cuando se ha
sabido pedir perdón aunque el otro
haya sido el culpable.



Es preciso trenzar lo divino con lo
humano para no andar por el mundo
"cojo": con un pie en cada escalón de
distinto nivel. No vivimos una doble
vida -explicaba san Josemaría
Escrivá en 1945, describiendo el
espíritu del Opus Dei- , sino una
unidad de vida, sencilla y fuerte,
en la que se funden y compenetran
todas nuestras acciones. Cuando
respondemos generosamente a
este espíritu, adquirimos una
segunda naturaleza: sin darnos
cuenta estamos todo el día
pendientes del Señor y nos
sentimos impulsados a meter a
Dios en todas las cosas, que, sin Él,
nos resultan insípidas.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-
materialismo-cristiano/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-materialismo-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/un-materialismo-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/un-materialismo-cristiano/

	Un materialismo cristiano

