
opusdei.org

Un maestro de la
libertad cristiana

Testimonio de Cornelio Fabro,
Profesor Ordinario de Filosofia
en la Pontificia Universidad
Lateranense y en la
Universidad de Perugia.

23/10/2023

En el ámbito existencial, que es el
campo de la acción y, por tanto, de la
formación del yo y de la persona, el
primer principio es la voluntad, cuyo
centro dinámico es la libertad. En la
energía primaria de la voluntad está
el mismo destino de los individuos de



los pueblos, y el sentido último de la
historia.

La voluntad mueve, ordena o
desordena, exalta o deprime todas
las fuerzas del hombre: no sólo los
sentidos y las pasiones, sino también
la inteligencia y las facultades
superiores. Y esto porque la voluntad
se mueve a sí misma; quiere porque
quiere querer y, por tanto, se
resuelve en libertad.

El pensamiento moderno ha exaltado
la libertad como fundamento de sí
misma y como constitutivo último
del hombre. Por este camino, la
libertad se ha identificado con la
espontaneidad de la razón, o del
sentimiento, o de la voluntad de
poder. Y, con tensión alternante, ha
sometido al mundo occidental a
regímenes totalitarios o al caos de
movimientos anarcoides. Faltándole
un fundamento trascendente, la
libertad se ha constituido en objeto y



fin de sí misma: una libertad vacía,
una libertad de la libertad.
Convertida en ley para sí misma, se
desnaturaliza en libertad de los
instintos o en tiranía de la razón
absoluta, que se manifiesta después
en el capricho del tirano.

Con audacia que trasciende la
unilateralidad tanto del anarquismo
como del totalitarismo, Tomás de
Aquino pudo afirmar que el hombre
es causa de sí mismo, porque en el
orden moral llega a ser aquello que
quiere ser, aquello que con su
libertad elige ser. Sin detenerse en la
bondad exterior –y ésta es la
conclusión existencial decisiva en la
formación de la persona– ve en la
bondad moral interior, que depende
de la libertad, la perfección del
hombre como sujeto.

La paradoja radica en que el hombre,
creado libre para vivir en armonía
con Dios por el amor y la obediencia,



ha usado –abusado– de su libertad
para desobedecer al Creador.
Entonces la libertad separada de Dios
es insidiada desde arriba por la
soberbia, y desde abajo por las
pasiones De este modo, el hombre,
aunque permanece formalmente
libre en el plazo existencial, es
«esclavo del pecado» y su esperanza
de libertad se encuentra en el
dominio de las pasiones y en la
victoria sobre el orgullo. «La verdad
os hará libres», promete Jesús. Solo
es verdadero y completamente libre
el cristiano que es totalmente dócil a
la acción de la gracia. Así, somos
libres cuando nos hacemos «siervos
de Cristo». Es una paradoja, la más
profunda de la existencia; pero en el
cristianismo todo es paradójico. La
verdadera libertad del hombre está
en la verdadera obediencia a Dios.

Este mensaje evangélico es percibido
particularmente por los fundadores
en la Iglesia de Dios, y brilla con luz



especial en la enseñanza de
Josemaría Escrivá de Balaguer, como
enseguida veremos.

Antes de Cristo y fuera del
cristianismo, la libertad auténtica era
desconocida, como reconoce el
mismo Hegel. Pero el gran filósofo
yerra profundamente cuando sitúa la
libertad cristiana al nivel de la razón
humana absoluta, y ve su realización
en el cumplimiento de la historia
universal suficiente a sí misma.
Frente a él se alzó la voz de
Kierkegaard, con su proyecto de
recuperar la libertad cristiana, que
tiene a Dios por fundamento.
Ciertamente, Hegel no preveía el
advenimiento, a un siglo de
distancia, de Adolfo Hitler; pero no
fue una casualidad que el nacional
socialismo se remitiera al
pensamiento hegeliano.

Hombre nuevo para los tiempos
nuevos de la Iglesia del futuro,



Josemaría Escrivá de Balaguer ha
aferrado por connaturalidad –y
también por luz sobrenatural– la
noción originaria de la libertad
cristiana. Inmerso en el anuncio
evangélico de la libertad entendida
como liberación del pecado, confía
en el creyente en Cristo y, después de
siglos de espiritualidades cristianas
que se apoyaban en la prioridad de
la obediencia, invierte la situación y
hace de la obediencia una actitud y
consecuencia de la libertad. Como un
fruto de su flor, o más
profundamente, de su raíz.

Sus enseñanzas se intensifican y se
hacen cada vez más claras con el
peso de los años: «Soy muy amigo de
la libertad, y precisamente por esto
quiero tanto esa virtud cristiana (la
obediencia). Debemos sentirnos hijos
de Dios, y vivir con la ilusión de
cumplir la voluntad de nuestro
Padre. Realizar las cosas según el
querer de Dios, porque nos da la



gana, que es la razón más
sobrenatural». Y, como haciendo un
balance de su vida, confiesa con
ánimo franco:

«El espíritu del Opus Dei, que he
procurado practicar y enseñar desde
hace más de treinta y cinco años, me
ha hecho comprender y amar la
libertad personal». Vemos aquí una
plena consonancia con aquella
afirmación de Tomás de Aquino:
«Cuanto mayor caridad se posee, de
mayor libertad se dispone».

Desde el interior de esta experiencia
vivida –la primacía existencial de la
libertad del cristiano como
presupuesto para su participación en
la salvación mediante la gracia de
Cristo–, Josemaría Escrivá de
Balaguer, como divisa de un estilo
nuevo pero antiguo como el primer
presentarse del cristianismo al
mundo, afirma: «Dios no quiere
esclavos, sino hijos y respeta nuestra



libertad. La salvación continúa y
nosotros participamos en ella. Es
voluntad de Cristo que –según las
palabras fuertes de San Pablo -
cumplamos en nuestra carne, en
nuestra vida, aquello que falta a su
pasión, pro corpore eius, quod est
Ecclesia, en beneficio de su cuerpo,
que es la Iglesia».

En plena sintonía con el Concilio
Vaticano II –es más, se podría decir
que superándolo en audacia–
Monseñor Escrivá de Balaguer
propone como primer bien para
respetar y estimular el empeño
temporal del cristiano, precisamente
la libertad personal: «Sólo si defiende
la libertad individual de los demás
con la consiguiente personal
responsabilidad, podrá, con
honradez humana y cristiana,
defender de la misma manera la
suya».



Esta actitud –nueva en la
espiritualidad cristiana– de la
prioridad fundante de la libertad,
nace en Monseñor Escrivá de Bala‐
guer, no por pretensión de
originalidad o de adaptarse al
espíritu del tiempo, sino de una
humilde y profunda aspiración a
vivir el Evangelio. En una inspirada
homilía del sugestivo título La
Libertad, don de Dios, del 10 de abril
de 1958, en la plenitud de su
madurez espiritual, confiesa con
osadía digna de los primeros Padres
Apologistas, que su misión es la
defensa de la libertad personal: «Du‐
rante mis años de sacerdocio, no diré
que predico, sino que grito mi amor a
la libertad personal»; y se sorprende
de que algunos teman que esto sea
un peligro para la fe.

Y anticipándose de nuevo con
espíritu profético al mensaje del
Vaticano II, pero evitando los
recientes compromisos equívocos del

https://opusdei.org/es-es/article/audio-la-libertad-don-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/audio-la-libertad-don-de-dios/


indiferentismo religioso, proclama:
«Yo defiendo con todas mis fuerzas la
libertad de las conciencias, que
denota que a nadie le es lícito
impedir que la criatura tribute culto
a Dios» y, más adelante: «Nuestra
Santa Madre la Iglesia se ha
pronunciado siempre por la libertad
y ha rechazado todos los fatalismos,
antiguos y menos antiguos. Ha
señalado que cada alma es dueña de
su destino, para bien o para mal».

La homilía de Monseñor Escrivá de
Balaguer del 25 de marzo de 1967
tiene en este contexto una expresión
entre las más valientes de la
literatura cristiana de cualquier
tiempo: «En esa tarea que va
realizando en el mundo, Dios ha
querido que seamos cooperadores
suyos, ha querido correr el riesgo de
nuestra libertad. Me llega a lo hondo
del alma contemplar la figura de
Jesús recién nacido en Belén. Un niño
indefenso, inerme, incapaz de



ofrecer resistencia. Dios se entrega
en manos de los hombres, se acerca y
se abaja hasta nosotros».

Intrepidez de presencia cristiana en
los tiempos nuevos, para una
fidelidad dinámica a la verdad
divina: éste es el mensaje de
Josemaría Escrivá de Balaguer. El
segundo aniversario de su falle‐
cimiento constituye, por tanto, una
ocasión de renovado encuentro con
su enseñanza para el bien supremo
del hombre, liberado del pecado y de
la muerte.

Artículo publicado por Cornelio Fabro
en L'OSSERVATORE ROMANO. Ciudad
del Vaticano, 2–VII–77

https://es.wikipedia.org/wiki/Cornelio_Fabro


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-
la-libertad-cristiana/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/
https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/
https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/

	Un maestro de la libertad cristiana

