
opusdei.org

Un guía espiritual
para nuestro tiempo

Testimonio de Tatiana
Goritscheva, Periodista y
escritora rusa Capitulo de “Así
le vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

28/10/2008

A nuestro pueblo de Rusia, torturado
pero no aniquilado, le ha quedado
una autoridad: los «startsi» ( Los
Startsi (en singular starets) son
sacerdotes o monjes que por su fama
de santidad llevan la dirección



espiritual de otros fieles en el mundo
ortodoxo ruso. Es famoso el starets
Tsosima de Los hermanos
Karamazov. La misma Tatiana
Goritscheva explica el papel de los
startsi en su libro La fuerza de los
débiles. ). En un país en el que
raramente se puede conseguir la
Biblia, ellos son el Evangelio viviente,
la demostración viva de que Dios
existe, inalcanzable para el cálculo
político y el pensamiento mundano.
Los startsi son guías espirituales
probados por su vida. Nos salen al
encuentro como padres. Y como
padres nos salvan, nos dirigen, nos
fortalecen, nos contagian su alegría.

En Josemaría Escrivá, a quien he
encontrado a través de sus escritos,
he hallado el mismo ánimo, la misma
fortaleza y el mismo amor por
encima de las fronteras que distingue
a los espíritus. Sus obras contienen
una respuesta para todo el que anda
en busca de confianza. Y he hallado



en él también esa autoridad
inconfundible que no violenta ni
oprime, sino que enamora y
entusiasma: la paternidad.

Nuestro tiempo ha perdido
autoridades que cohesionen a los
hombres, ha perdido la paternidad. Y
cuando no hay padres, los hombres
se vuelven desarraigados y sin hogar.
El lazo que los emparentaba se
rompe, tanto en Occidente como en
Oriente. Tras la «muerte de Dios», el
hombre mató también al hombre: en
el Este, físicamente; en el Oeste,
espiritualmente. El nihilismo es el
mismo. Por eso son tan valiosas para
nosotros esas figuras que son capaces
de brillar en la oscuridad de toda
Europa y que se convierten en
autoridad allí donde se había
perdido el mismo concepto de
autoridad.

«Este hombre es jovial. No puede ser
ateo», dijo Dostoyevski en una



ocasión. Y Josemaría Escrivá repite
como un estribillo su llamada a la
alegría por ser hijos de Dios.
Sorprendentemente, la santidad
tiene un efecto paradójico. La
santidad exige el máximo de
nosotros: «sed perfectos como
vuestro Padre Celestial es perfecto».
La santidad exige de nosotros que lo
abandonemos todo, que tomemos
nuestra cruz y sigamos a Cristo.
Santidad significa escuchar, atender
a esta llamada y obedecerla sin
condiciones. Y precisamente
obedeciendo nos hacemos libres. Una
obediencia interior, que no tiene
nada en común con la esclavitud
bajo una ideología y mucho menos
con el sometimiento a un sistema
político, sea el que sea. La obediencia
interior se elige libremente. Por eso,
la santidad va acompañada de la
alegría.

El hombre del siglo XX alardea de sus
libertades. En realidad es una



víctima, y está dominado. No sólo
por sus pasiones: la pasión fuerte, al
menos hace que se ensanchen los
corazones estrechos y que se dilaten
los espíritus cuadriculados; hace que
se derrita el mundo de sentimientos
de piedra y el pensar programado del
ordenador. Están dominados, porque
apartan su mirada del icono para
dirigirla a la televisión y esperan
llenar sus anhelos con la publicidad.

En su indigencia, el hombre del siglo
XX se pregunta si la Iglesia no
significará para él también
esclavitud. No admite las respuestas
de la tradición y la moral. Sólo lo
vivo convence. Un amigo que
durante treinta y cinco años de su
vida había seguido el lema «mejor
morir de pie que vivir de rodillas»
me contó que experimentó por vez
primera la sensación de libertad sin
límites de ser obediente al
arrodillarse en una iglesia. También
la vida de nuestros maestros



espirituales, el espíritu vivo de
nuestros santos modernos es una
respuesta. Contemplarlos ensancha
el alma, nos lleva a la paz. Nuestro
mundo interior vuelve a nosotros.

La alegría jovial de la infancia
espiritual esconde el Gólgota.
Nuestra libertad ha costado mucho.
La paternidad espiritual participa de
la divina, que nos ha rescatado y
liberado por amor. Por eso llamamos
padre a aquel por cuya palabra Dios
nos borra toda culpa: el confesor. En
el sacramento del perdón amoroso se
enraíza la paternidad espiritual y el
misterio incomprensible de su
servicio. Al confesor y al director
espiritual no les interesa prohibir
esto o aquello. Ni la negación ni la
prohibición constituyen el camino
del cristiano. La ascética cristiana no
es la negación por la negación, sino
un camino «de fuerza en fuerza»; no
es evitar el pecado, sino crecer en el
amor. «Si el monje sólo vive la lucha



torturante –dice el starets padre
Sofroniy–, si no conoce la alegría
animante, su ascética le aprovecha al
diablo». Y Escrivá: «Tu castidad (...)
no puede ser de ninguna manera una
negación fría y matemática». Antes al
contrario, el cristiano debe contagiar
con su alegría, contagiar mediante la
santa pureza, que es afirmación
gozosa».

Pureza y castidad no son aquí
conceptos de la moral, no son «ética»
fría y abstracta. Son algo más, más
profundo, más misterioso, una
belleza llena de ternura y de ánimo:
la santa pureza es «algo enterizo y
delicado a la vez, fino, que evita
incluso manifestaciones de palabras
inconvenientes, porque no pueden
agradar a Dios». En ese aspecto de
nuestra vida espiritual no se pierde
de vista el todo de la Iglesia, puesto
que todo se lleva con el ardor y el
sacrificio. Quien ama a la Iglesia
espontáneamente, no sólo con su



inteligencia, sino con todo su ser,
también con el sentimiento y el
instinto, sabe que el pecado se queda
sin fuerza donde hay santos. «Estas
crisis mundiales son crisis de
santos», dice Escrivá.

Monseñor Escrivá habla de un
ambiente de santidad, incluso de su
«buen olor». Si, la santidad tiene un
aroma natural. La santidad se
propaga espontáneamente. Y aúna.

El hombre separado de ella
acostumbra a vivir en el exterior.
Otra vez encontramos la paradoja:
buscándose a sí mismo, huye de sí,
huye de su yo interior, huye a la
entropía de lo impersonal, a la vida
social hueca. Este intento de vivir
completamente en los otros termina
con la afirmación de Sartre: «El
infierno son los otros». No quiere a
los demás y tampoco se quiere a si
mismo, precisamente porque está
huyendo hacia el egocentrismo y el



narcisismo. El amor convierte la
presencia de los demás en el paraíso

A la vez defiende el yo interior, la
persona espiritual, que se une aún
más con Dios.

Me ha impresionado la constante
llamada de Escrivá a la santidad de
lo cotidiano. Tenemos la inclinación
a esperar grandes cosas y grandes
hechos. Esta tendencia –hasta el
delirio de grandeza– es una señal de
los proyectos humanos y las
ideologías. Pero el cristianismo no es
una utopía ni un simple idealismo.
Los iconos contienen, en su
perspectiva de fondo, el peculiar
anuncio de otorgar atención a las
cosas pequeñas: el óbolo de la viuda,
la puerta estrecha, el grano de
mostaza, el ojo de la aguja. Cuanto
mayor es Dios, más pequeño es el
mundo. Su anuncio de lo que no
brilla es una señal inequívoca de que
e] icono no es ideológico. Desde



cualquier detalle pequeño nos mira
Dios. La ideología está también
siempre orientada al futuro. En
cambio, Dios es presente. El cristiano
vive hoy y aquí. En el hoy están
comprendidas la infinitud y la
eternidad: «renueva cada jornada el
deseo eficaz de anonadarte, de
abnegarte, de olvidarte de ti mismo,
de caminar 'in novitate sensus", con
una vida nueva, cambiando esta
miseria nuestra por toda la grandeza
oculta y eterna de Dios». Las cosas
pequeñas cotidianas van señalando
el lugar y momento adecuados y,
sobre todo, reales para el amor y la
fidelidad. La poesía del cristianismo
tiene su raíz en lo concreto de cada
día. El cristiano está llamado, con
palabras de Escrivá, a «hacer de la
prosa de cada día verso heroico».
Justo con el mismo sentido, el starets
Paisiy Velichovskiy llamó al monje
«mártir de lo cotidiano», y Escrivá al
camino del cristiano «sacrificio
escondido».



La paternidad es espiritual en la
medida en que ella misma sea
obediente y se deje guiar por el cielo.
En la dirección espiritual se juntan la
igualdad y la autoridad de manera
admirable. El padre espiritual
conduce a su hijo o su hija espiritual
hacia arriba; enseña cómo se puede
subir un escalón más. Como dice
Dionisio Aeropagita, no se vuelve el
escalón más alto de la jerarquía
espiritual contra el más bajo. Ante la
mirada de Dios son todos iguales. Así
la dirección espiritual, con toda su
igualdad, exige audacia y llama al
cristiano a ser siempre fecundo.

Prólogo de Fufispuren im Schnee,
Josemaria Escrivá Gründer des Opus
Dei, eme Btldbiogrophie, EOS
VERLAG. 1991



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-guia-
espiritual-para-nuestro-tiempo/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-guia-espiritual-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/un-guia-espiritual-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/un-guia-espiritual-para-nuestro-tiempo/

	Un guía espiritual para nuestro tiempo

