opusdei.org

Un guia espiritual
para nuestro tiempo

Testimonio de Tatiana
Goritscheva, Periodista y
escritora rusa Capitulo de “Asi
le vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

28/10/2008

A nuestro pueblo de Rusia, torturado
pero no aniquilado, le ha quedado
una autoridad: los «startsi» ( Los
Startsi (en singular starets) son
sacerdotes o monjes que por su fama
de santidad llevan la direccion



espiritual de otros fieles en el mundo
ortodoxo ruso. Es famoso el starets
Tsosima de Los hermanos
Karamazov. La misma Tatiana
Goritscheva explica el papel de los
startsi en su libro La fuerza de los
débiles. ). En un pais en el que
raramente se puede conseguir la
Biblia, ellos son el Evangelio viviente,
la demostracion viva de que Dios
existe, inalcanzable para el calculo
politico y el pensamiento mundano.
Los startsi son guias espirituales
probados por su vida. Nos salen al
encuentro como padres. Y como
padres nos salvan, nos dirigen, nos
fortalecen, nos contagian su alegria.

En Josemaria Escrivd, a quien he
encontrado a traveés de sus escritos,
he hallado el mismo animo, la misma
fortaleza y el mismo amor por
encima de las fronteras que distingue
a los espiritus. Sus obras contienen
una respuesta para todo el que anda
en busca de confianza. Y he hallado



en €] también esa autoridad
inconfundible que no violenta ni
oprime, sino que enamora y
entusiasma: la paternidad.

Nuestro tiempo ha perdido
autoridades que cohesionen a los
hombres, ha perdido la paternidad. Y
cuando no hay padres, los hombres
se vuelven desarraigados y sin hogar.
El lazo que los emparentaba se
rompe, tanto en Occidente como en
Oriente. Tras la «muerte de Dios», el
hombre mato6 también al hombre: en
el Este, fisicamente; en el Oeste,
espiritualmente. El nihilismo es el
mismo. Por eso son tan valiosas para
nosotros esas figuras que son capaces
de brillar en la oscuridad de toda
Europa y que se convierten en
autoridad alli donde se habia
perdido el mismo concepto de
autoridad.

«Este hombre es jovial. No puede ser
ateo», dijo Dostoyevski en una



ocasion. Y Josemaria Escriva repite
como un estribillo su llamada a la
alegria por ser hijos de Dios.
Sorprendentemente, la santidad
tiene un efecto paradojico. La
santidad exige el maximo de
nosotros: «sed perfectos como
vuestro Padre Celestial es perfecto».
La santidad exige de nosotros que lo
abandonemos todo, que tomemos
nuestra cruz y sigamos a Cristo.
Santidad significa escuchar, atender
a esta llamada y obedecerla sin
condiciones. Y precisamente
obedeciendo nos hacemos libres. Una
obediencia interior, que no tiene
nada en comun con la esclavitud
bajo una ideologia y mucho menos
con el sometimiento a un sistema
politico, sea el que sea. La obediencia
interior se elige libremente. Por eso,
la santidad va acompafiada de la
alegria.

El hombre del siglo XX alardea de sus
libertades. En realidad es una



victima, y estd dominado. No solo
por sus pasiones: la pasion fuerte, al
menos hace que se ensanchen los
corazones estrechos y que se dilaten
los espiritus cuadriculados; hace que
se derrita el mundo de sentimientos
de piedra y el pensar programado del
ordenador. Estan dominados, porque
apartan su mirada del icono para
dirigirla a la television y esperan
llenar sus anhelos con la publicidad.

En su indigencia, el hombre del siglo
XX se pregunta si la Iglesia no
significara para €l también
esclavitud. No admite las respuestas
de la tradicion y la moral. Sélo lo
vivo convence. Un amigo que
durante treinta y cinco afios de su
vida habia seguido el lema «mejor
morir de pie que vivir de rodillas»
me contd que experimento por vez
primera la sensacion de libertad sin
limites de ser obediente al
arrodillarse en una iglesia. También
la vida de nuestros maestros



espirituales, el espiritu vivo de
nuestros santos modernos es una
respuesta. Contemplarlos ensancha
el alma, nos lleva a la paz. Nuestro
mundo interior vuelve a nosotros.

La alegria jovial de la infancia
espiritual esconde el Golgota.
Nuestra libertad ha costado mucho.
La paternidad espiritual participa de
la divina, que nos ha rescatado y
liberado por amor. Por eso llamamos
padre a aquel por cuya palabra Dios
nos borra toda culpa: el confesor. En
el sacramento del perdén amoroso se
enraiza la paternidad espiritual y el
misterio incomprensible de su
servicio. Al confesor y al director
espiritual no les interesa prohibir
esto o aquello. Ni la negacion ni la
prohibicion constituyen el camino
del cristiano. La ascética cristiana no
es la negacion por la negacion, sino
un camino «de fuerza en fuerza»; no
es evitar el pecado, sino crecer en el
amor. «Si el monje solo vive la lucha



torturante —dice el starets padre
Sofroniy-, si no conoce la alegria
animante, su ascética le aprovecha al
diablo». Y Escriva: «Tu castidad (...)
no puede ser de ninguna manera una
negacion fria y matematica». Antes al
contrario, el cristiano debe contagiar
con su alegria, contagiar mediante la
santa pureza, que es afirmacion
gozosa».

Pureza y castidad no son aqui
conceptos de la moral, no son «ética»
fria y abstracta. Son algo mas, mas
profundo, mas misterioso, una
belleza llena de ternura y de &nimo:
la santa pureza es «algo enterizo y
delicado a la vez, fino, que evita
incluso manifestaciones de palabras
inconvenientes, porque no pueden
agradar a Dios». En ese aspecto de
nuestra vida espiritual no se pierde
de vista el todo de la Iglesia, puesto
que todo se lleva con el ardor y el
sacrificio. Quien ama a la Iglesia
espontaneamente, no solo con su



inteligencia, sino con todo su ser,
también con el sentimiento y el
instinto, sabe que el pecado se queda
sin fuerza donde hay santos. «Estas
crisis mundiales son crisis de
santos», dice Escriva.

Monsefior Escriva habla de un
ambiente de santidad, incluso de su
«buen olor». Si, la santidad tiene un
aroma natural. La santidad se
propaga espontaneamente. Y auna.

El hombre separado de ella
acostumbra a vivir en el exterior.
Otra vez encontramos la paradoja:
buscandose a si mismo, huye de si,
huye de su yo interior, huye a la
entropia de lo impersonal, a la vida
social hueca. Este intento de vivir
completamente en los otros termina
con la afirmacion de Sartre: «E1
infierno son los otros». No quiere a
los demads y tampoco se quiere a si
mismo, precisamente porque esta
huyendo hacia el egocentrismo y el



narcisismo. El amor convierte la
presencia de los demads en el paraiso

A la vez defiende el yo interior, la
persona espiritual, que se une aun
mas con Dios.

Me ha impresionado la constante
llamada de Escriva a la santidad de
lo cotidiano. Tenemos la inclinacion
a esperar grandes cosas y grandes
hechos. Esta tendencia -hasta el
delirio de grandeza- es una sefial de
los proyectos humanos y las
ideologias. Pero el cristianismo no es
una utopia ni un simple idealismo.
Los iconos contienen, en su
perspectiva de fondo, el peculiar
anuncio de otorgar atencion a las
cosas pequefias: el 6bolo de la viuda,
la puerta estrecha, el grano de
mostaza, el ojo de la aguja. Cuanto
mayor es Dios, mas pequerfio es el
mundo. Su anuncio de lo que no
brilla es una sefial inequivoca de que
e] icono no es ideoldgico. Desde



cualquier detalle pequefio nos mira
Dios. La ideologia esta también
siempre orientada al futuro. En
cambio, Dios es presente. El cristiano
vive hoy y aqui. En el hoy estan
comprendidas la infinitud y la
eternidad: «renueva cada jornada el
deseo eficaz de anonadarte, de
abnegarte, de olvidarte de ti mismo,
de caminar 'in novitate sensus”, con
una vida nueva, cambiando esta
miseria nuestra por toda la grandeza
oculta y eterna de Dios». Las cosas
pequerias cotidianas van sefialando
el lugar y momento adecuados y,
sobre todo, reales para el amor y la
fidelidad. La poesia del cristianismo
tiene su raiz en lo concreto de cada
dia. El cristiano esta llamado, con
palabras de Escriva, a «hacer de la
prosa de cada dia verso heroico».
Justo con el mismo sentido, el starets
Paisiy Velichovskiy llamé al monje
«martir de lo cotidiano», y Escriva al
camino del cristiano «sacrificio
escondido».



La paternidad es espiritual en la
medida en que ella misma sea
obediente y se deje guiar por el cielo.
En la direccion espiritual se juntan la
igualdad y la autoridad de manera
admirable. El padre espiritual
conduce a su hijo o su hija espiritual
hacia arriba; ensefia como se puede
subir un escalén mas. Como dice
Dionisio Aeropagita, no se vuelve el
escalon mas alto de la jerarquia
espiritual contra el mas bajo. Ante la
mirada de Dios son todos iguales. Asi
la direccion espiritual, con toda su
igualdad, exige audacia y llama al
cristiano a ser siempre fecundo.

Prologo de Fufispuren im Schnee,
Josemaria Escriva Griinder des Opus
Dei, eme Btldbiogrophie, EOS
VERLAG. 1991




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/un-guia-
espiritual-para-nuestro-tiempo/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/un-guia-espiritual-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/un-guia-espiritual-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/un-guia-espiritual-para-nuestro-tiempo/

	Un guía espiritual para nuestro tiempo

